



Roy L. Smith Fund

The Library

SCHOOL OF THEOLOGY AT CLAREMONT

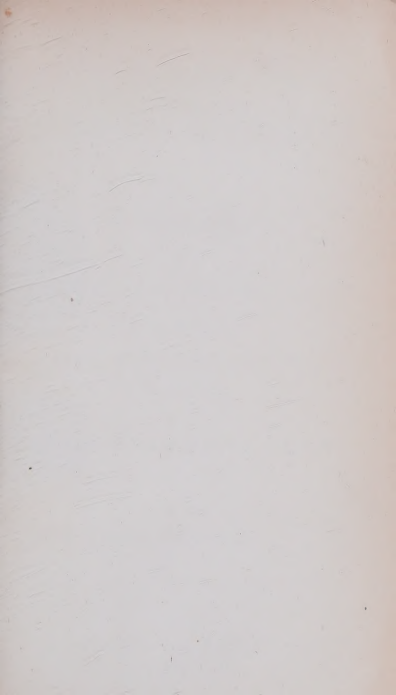
WEST FOOTHILL AT COLLEGE AVENUE CLAREMONT, CALIFORNIA







Digitized by the Internet Archive in 2024





This water 4.5

# Sindifica Australia

HANNING MILE

constraint and rolonly remaining and.

- y in a manifelia ( ) and

u. e., c. unio, D. a. Milana, and Santalog

Printer

M. F. Branche, U. St. W. Handelskie and R. C. Richer

6 2 4 1

actoristic volunt (costudition)

. On yell Tring?

William.

and make some our constraints

### Cheologische

# Studien und Kritiken.

### Sine Zeitschrift

für

### das gesammte Gebiet der Theologie,

in Verbindung mit

D. C. J. Niksch, D. J. Müller, D. W. Benschlag

herausgegeben

nad

D. C. Mlmann, D. C. B. Sundeshagen und D. G. Riehm.

1 8 6 5. Adfunddreißigster Jahrgang. Erster Band.

Gotha, bei Friedrich Andreas Perthes. 1865.

### Cheologische

## Studien und Kritiken.

### Sine Zeitschrift

für

## das gesammte Gebiet der Theologie,

in Verbindung mit

D. C. I. Niksch, D. I. Müller, D. W. Benschlag

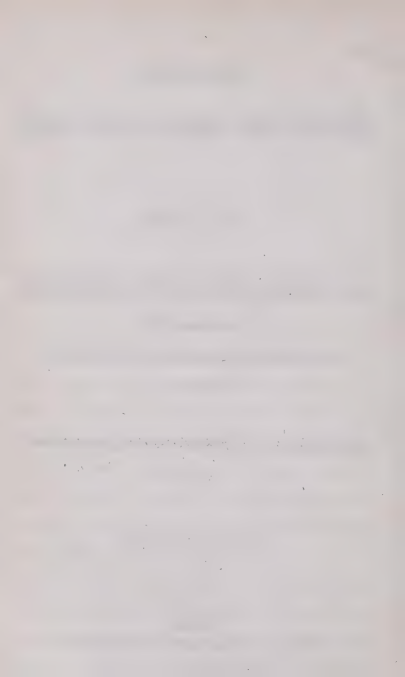
herausgegeben

nod

D. C. Ullmann, D. C. B. Hundeshagen und D. E. Richm.

Jahrgang 1865 erstes Beff.

Gotha, bei Friedrich Andreas Perthes. 1865.



#### Vorwort.

Nur einiges Wenige habe ich diesem neuen Jahrgang unserer Zeitschrift vorauszuschicken, was sich theils auf eine Veränderung in der Redaktion, theils auf den wesentlich sich gleich bleibenden Standpunkt derselben bezieht.

Zunächst habe ich mitzutheilen, daß mein verehrter bisheriger Genosse im Redaktionsgeschäft, Herr Geh. Kirchenrath D. Rothe, von dieser Mitwirkung zurückgetreten ist.
Die Erörterungen, die selbstverständlich hierüber zwischen
ums stattgefunden haben, scheinen mir kein Gegenstand für
öffentliche Mittheilung zu sein; vielmehr wird es in dieser
Beziehung vollkommen genügen, wenn ich einfach bezeuge,
daß dieselben durchaus so geführt worden sind, wie es der
Ueberzeugung eines Jeden von uns entsprach, aber auch in
einem Sinn, der das zwischen uns seit lange bestehende
persönliche Freundschaftsverhältniß nirgends verleugnete.

Dagegen haben sich zur Theilnahme am eigentlichen Redaktionsgeschäft auf meine Bitte die Berren Geh. Rir= chenrath D. Sundeshagen und Professor D. Richm, welcher Lettere vorzugsweise die seit des sel. Umbreit Sin= gang fehlende Vertretung des alttestamentlichen Faches über= nehmen wird, freundlich bereit finden laffen, während zu= gleich Herr Professor D. Benschlag meinem Bunsche gern nachgekommen ist, in die Reihe Derjenigen eintreten zu wollen, welche in stehender Weise zu den Studien mitwirken. Was von diesen Männern für die Förderung des gemeinsamen Werkes zu erwarten ist, werden auch ohne meine Erinnerung die Leser der Studien von selbst zu wür= digen wissen. Hat ja doch — um von Anderem zu schweigen — gerade auch unsere Zeitschrift aus früherer und neuester Zeit die trefflichsten Beiträge von ihnen aufzuweisen.

In welchem Geist wir gemeinsam wirken wollen, braucht nicht erst aussührlich dargelegt zu werden. Die hervorragenderen Arbeiten, welche die Studien in jetzt siebenunddreißig Jahrgängen geliefert haben, beantworten für jeden Kundigen diese Frage am besten auf thatsächliche Weise. Niemals haben die Studien zerstören, sondern jederzeit nur bauen wollen, bauen auf dem einen Grunde, außer dem fein anderer gelegt werden fann, und mit bewährtem, mög= lichst wohlgesichtetem wissenschaftlichem Material. Seute geht wieder vorherrschend ein entgegengesetzter Zug durch die Welt. Die mannichfaltigsten Zeichen beuten barauf hin, daß wir in eine Zeit eingetreten find, in welcher auf's Neue und zwar mit der Tendenz auf Massenwirkung ein zerftorender Gifer fich dahin richtet, die eigentlichen Angel= punkte und letten Grundlagen des wirklichen geschichtlichen Chriftenthums in Frage zu stellen, und nach Möglichkeit alle die Dinge aufzulösen und zu beseitigen, ohne welche es nicht nur keine driftliche und evangelische Kirche, sondern auch keine Chriftenheit und keinen chriftlichen Glauben gabe. Dieser Zeitrichtung gegenüber werden die Studien fortfahren, das unverfürzte biblische Evangelium zu vertreten, und insbesondere nur um so entschiedener an den Grund= lagen festhalten, an welchen nach der Ueberzeugung der Herausgeber alles höchste Heil der Menschheit und aller wahre Fortschritt in ihrer Culturentwicklung geknüpft ift. Ein dem theologischen und kirchlichen Gebiet geziemender Ton versteht sich, wie wir hoffen, für unsere Zeitschrift von selbst: ebenso auch, daß wir uns für wissenschaftliche

Zwecke nur solcher Mittel bedienen werden, welche eine treu und gründlich forschende, aber auch für das Heilige empfängliche Wissenschaft an die Hand gibt.

Und so wolle uns denn der Herr auch auf diesem neuen Gang mit seinem Segen begleiten!

Carlsruhe, im September 1864.

Allmann.

## Abhandlungen.



#### Bur Charafteriftit

ber

messtanischen Weissagung und ihres Verhältnisses zu der Erfüllung.

Von

#### D. Ed. Riehm.

#### Erster Artikel.

Es möge mir vergönnt sein, nachstehender Abhandlung ein kurzes, meine Person betreffendes Vorwort vorauszuschicken. Trete ich doch mit ihr zum erstenmal vor die Lefer der Studien und Rritiken, feitdem mir die ehrenvolle Aufgabe zu Theil geworden ift, in Bemeinschaft mit Männern, die meine Lehrer nennen zu dürfen meine Freude und mein Stolz ift, und unter der erfahrenen Leitung des Mitbegründers diefer Zeitschrift einen Theil der Redaktionsarbeit ju übernehmen. Im Bewußtsein der damit verbundenen Berant= wortlichkeit, aber auch mit Freude und gutem Muthe, trete ich in die neue Stellung ein. Ich glaubte es thun gu durfen, da ich mit ben Grundfäten, nach welchen diese Zeitschrift bisher redigirt worden ift, und die fich nun bald vier Jahrzehnte hindurch bewährt haben, meine eigene Ueberzeugung in vollem Ginklange weiß. Auch bin ich beffen gewiß, daß die fogenannte Bermittlungstheologie, die man mit dem Ramen diefer Zeitschrift in enge Berbindung zu bringen pflegt, auch heute noch ihre gute Berechtigung und ihren von dem Herrn ber Kirche ihr zugewiesenen Beruf hat; und ich bedenke mich trot ber geringschätzigen Urtheile, die fie in neuerer Zeit über sich hat ergeben laffen muffen, keinen Augenblick, mich öffentlich zu ihr zu

bekennen. Es versteht sich von selbst, daß ich dabei nicht eine Theologie im Sinne habe, die fich in falfcher Friedensliebe und in dem Bestreben, von den überlieferten theologischen Auschauungen so viel als möglich zu retten, die undankbare Aufgabe stellt, die in der theologischen Wissenschaft und im firchlichen Leben hervorgetretenen Gegenfätze abzustumpfen oder zu verdecken, Unhaltbargewordenes fünftlich zu ftugen, fritische Zweifel und Bedenken, ohne den Dingen auf den Grund zu gehen, unschädlich zu machen und unliebsame Bahrheiten möglichft in Schatten zu ftellen, als ob es erlaubt ware, in irgend einem Jutereffe, und fei es auch ein gutes, der Wahrheit etwas zu vergeben. Ich verstehe unter Bermittlungs= theologie eine Theologie, die ruht auf der Ueberzeugung, daß durch Gottes Offenbarungen und Heilsthaten, welche uns die heilige Schrift vor Augen ftellt, für alle Zeiten der eine, fefte und unerschütterliche Grund der driftlichen Wahrheitserkenntniß und des driftlichen Lebens gelegt ift, und daß darum auch der driftliche Glaube durch alle Zeiten hindurch wefentlich derfelbe bleibt, wenn auch fein theologischer Ausdruck der Beränderung unterworfen ift; eine Theologie, die nicht obschon, sondern weil sie auf dieser Neberzeugung ruht, deffen gewiß ift, daß grundliche Erforschung der Wahrheit nie und nimmer das Jutereffe des Glaubens und der Rirche wirklich gefährden kann, und sich darum in der vollen Ge= wiffenhaftigkeit und in der vollen Freiheit der ernftlichen Liebe zur Bahrheit einen flaren, von Parteiintereffen ungetrübten Blick für jedes Moment derfelben, von welcher Seite aus es auch geltend gemacht werden möge, bewahrt; eine Theologie endlich, die sich die Aufgabe stellt, bei allem entschiedenen Rampf wider Bestrebungen. burch welche unfere evangelische Rirche jenes festen, ewigen Grundes beraubt werden würde, das Ihre dazu beizutragen, daß Alles, mas im Streit der Parteien von einander entgegengesetzten Standpunkten aus geltend gemacht wird, in feinem Mage und in feiner Beife bazu dient, die Wahrheit, die nur eine ift, in volleres Licht gu ftellen, und damit auch die Erbauung und das Wachsthum ber Gemeinde des Herrn zu fördern.

Eine folche Theologie hat gerade auf dem Gebiete, welchem ich, wie foust, so auch in dieser Zeitschrift meine Thätigkeit besonders

zuzuwenden habe, auf dem Gebiete des Alten Teftamentes noch viele Aufgaben zu lofen, wie Jeder weiß, der den gegenwärtigen Stand der alttestamentlichen Wiffenschaft und die einander entgegengesetzten Beftrebungen in ihr auch nur einigermaßen kennt. Gelänge es zu zeigen, daß, wenn man alle hinreichend begründeten Ergebniffe der hiftorisch-fritischen Forschung über die alttestamentlichen Schriften und über die alttestamentliche Geschichte anerkannt hat, die auf Chriftum und fein Reich vorbereitenden Gottesoffenbarungen und Gottesthaten in der Geschichte Fraels nicht verdunkelt worden, fondern in hellerem Glanze zu schen find, weil sie uns in ihren geschichtlichen Wirkungen lebendiger und flarer vor Augen treten, daß insbesondere die Propheten erft dadurch, daß sie uns menschlich. und geschichtlich näher treten, auch als Organe Jehovah's und als Berkündiger seines Willens und seiner Rathschluffe in ihrer vollen Größe zu erkennen find, fo mare das eine Bermittlung vorhandener Gegenfätze, die nicht fünftlich gemacht, fondern durch die Sache felbst gegeben ift.

Im Streben nach einer folchen, der Wahrheit frei und rückshaltslos die Ehre gebenden Bermittsung der Gegenfätze auf dem Gebiet der alttestamentsichen Theologie, weiß ich mich auch eins mit dem zu seiner Ruhe eingegangenen Mitbegründer vieser Zeitsschrift, dessen theures Bild und schwes Vorbild in meinem Gesdächtnisse allezeit frisch und sebendig bleiben wird, zumal jetzt, da ich es versuchen soll, hier in seine Arbeit einzutreten. — Daß meine Grundanschauungen über das Alte Testament und namentlich über die Prophetie mit den seinigen in wesentlichem Ginklange stehen, wird Jeder erkennen, der die nachfolgenden Blätter mit den Aussführungen meines seligen Lehrers über denselben Gegenstand, namentslich mit der "Abhandlung über den Knecht Gottes" im ersten und mit dem "Vorwort zu christologischen Beiträgen" im dritten Jahrsgange dieser Zeitschrift vergleichen will. — Nun aber nach dem schon zu lange gewordenen Vorwort zur Sache selbst!

Den Ausdruck "meffianische Beissagung" gebrauchen wir in bem weiteren Sinne, nach welchem man alle alttestamentlichen Heils=

verheißungen von der schließlichen Bollendung des Gottesreiches und der damit verbundenen Berherrlichung des Bolles Gottes in ihm zusammenzusassen pflegt. Die messianische Beissaung im engeren Sinne, d. h. die Beissaung von einem idealen Könige des Gottesereiches aus dem Hause David's, mit dessen Auftreten der Eintritt der Bollendungszeit verknüpft ist, kann für sich allein nicht Gegenstand der Untersuchung werden, weil sie mit jener allgemeineren Heilsverheißung aus's Junigste verwachsen ist. Aber auch darum nicht, weil es uns als christlichen Theologen von vornherein feststeht, daß die gesammte, auf "das Ende der Tage" gehende alttestamentsliche Heilsverheißung in Shrifto und durch Christum ihre Erfüllung sindet. Sben auf Grund dieser Ueberzeugung und als Ausdruck derselben eignen wir uns jene üblich gewordene, weite Ausdehnung des Begriffs "messianische Weissaung" an.

Es bedarf feines besonderen Nachweises, daß, mas mir als uns von vornherein feftstehend bezeichnet haben, von Chriftus felbst und von den Aposteln auf's Nachdrücklichste und immer wieder und wieder bezeugt wird. Jeder erinnert fich ber Aussprüche Chrifti: daß die heiligen Schriften des Alten Bundes von ihm zeugen (3oh. 5, 39); daß fein Leiden und fein Tod, feine Auferstehung und feine Verherrlichung im Gefet Mofis, in den Propheten und in den Pfalmen vorausverfündigt sei (Luf. 24, 44 ff.); daß das, was in der heiligen Schrift von ihm geschrieben stehe, erfüllt werden muffe (Matth. 26, 54; Luk. 22, 37); daß die Schrift nicht gebrochen werden fonne (Joh. 10, 35) u. dal. Jeder weiß, wie die Apostel überall darauf ausgehen, nachzuweisen: mas Gott durch den Mund aller feiner Propheten vorausverfündigt habe, fei in der Erscheinung, in dem Lebensgange, in dem Werke Chrifti, in dem Beil, das er gebracht, in dem Reiche, das er begründet hat, erfüllt worden; wie namentlich auch Baulus bezeugt, daß Gott das Evangelium von feinem Sohne icon durch feine Propheten vorausverkündigt hat (Röm. 1, 2), und daß alle Berheißungen Gottes in Chrifto Ja und Amen find (2 Ror. 1, 20). Je ein= gehender die Lehranschauungen der neutestamentlichen Schriftsteller untersucht worden find, um fo flarer hat fich herausgestellt, welche fundamentale Bedeutung in denfelben die Ueberzeugung hat, daß ber

Neue Bund die Vollendung des Alten und die Erfüllung seiner Weifsagungen ist; und wie namentlich die Lehre der Apostel von der Bedeutung der Person und des Werkes Christi auch noch in ihren entwicklisten Formen als ihre Grundlage und ihren Ausgangspunkt den Glauben erkennen läßt, daß Jesus der im Alten Bunde verheißene Messias ist. —

Wie das Neue Testament, so bezeugt aber auch das Alte Teftament die Berechtigung zu jener Borausschung, fofern feine meffianische Beiffagung ausdrücklich über den Alten Bund felbst hinausweist. Gie fündigt ja nicht nur die Ausdehnung bes vorerft noch auf Ifrael beschränkten Gottesftaats zu einem alle Bolter umfaffenden, allgemeinen Gottesreiche an; fie deutet auch gang bestimmt barauf bin, daß am Ende der Tage eine durch= greifende, innere Umgeftaltung des beftehenden Gottesreiches und eine wefentliche Beränderung in dem Charakter der Bundesgemeinschaft zwischen Gott und feinem Bolfe eintreten werde. Es wird bann tein besonderes levitisches Priefterthum und feinen besonderen Prophetenstand mehr geben, denn gang Ifrael wird ein priefterliches Bolk sein (Jes. 61, 6) und mit der Gabe der, Prophetie ausgerüftet werden (Joel 3, 1 f.); Alle ohne Unterschied werden mit Rehovah befannt und von Rehovah Gelehrte fein, fo daß Reiner mehr ber Unterweifung eines Andern bedarf (Jer. 31, 34; Jef. 54, 13). Das Gesetz wird nicht mehr auf steinerne Tafeln, sondern in die Herzen geschrieben sein (Jer: 31, 33). Un die Bundeslade wird man gar nicht mehr benfen, weil Gottes Gnadengegenwart unter feinem Bolfe fein bloges Wohnen im Allerheiligften des Tempels mehr fein wird; vielmehr wird gang Jerusalem, als bie Bohn- und Offenbarungsftätte Gottes, an ber Ifrael fich um feinen Gott fammelt, und zu der auch die Bolfer wallfahrten, "der Thron Rehovah's" heißen (Jer. 3, 17). Die gange Bundesökonomie wird eine andere werden; Gott wird einen neuen Bund mit feinem Bolfe schließen, anderer Art als der am Berge Sinai mit den Bätern geschloffene (Ber. 31, 31 ff.). Und Alles das wird die Folge einer letten großen Beilsthat und vollen Gnadenoffenbarung Gottes fein, die den vollendenden Abschluß aller früheren bildet und fie alle in Schatten ftellt. - Wer tann leugnen , daß

das Ziel, welches die alttestamentliche Weissaung im Auge hat, indem sie so über den Alten Bund hinausweist, wirklich kein anderes ist, als dasjenige, welches nach dem Zeugnisse des Neuen Testamentes und der Geschichte und der persönlichen Erfahrung sedes wahren Christen in Christo und durch Christum erreicht ist und immer mehr erreicht wird? Laufen doch zuletzt alle alttestamentslichen Schilderungen der über der Grenze des Alten Bundes liegenden Bollendungszeit darauf hinaus, daß in ihr durch vollständige Sündenvergebung und durch die erneuernde Wirkung des über Alle ausgegossenen Geistes die Gemeinschaft mit Gott für alle einzelnen Glieder des, nicht mehr auf Israel beschränkten, Gottesreiches eine vollendete sein werde.

Der allgemeine Sat, daß alle Gottesverheißungen in Chrifto Ja und Amen find, bedarf nun aber näherer Bestimmung. Das Verhältniß der altteftamentlichen Weiffagung zu der neuteftamentlichen Erfüllung will genauer erforscht fein. Die Zeit ift vorüber, in welcher eine dogmatifirende Schriftauslegung die ganze neutestament= liche Heilserkenntniß schon im Alten Testament, nur noch weniger klar und in mancherlei Bildern und Thpen verhüllt, ausgesprochen finden konnte. Das gute Recht und die Nothwendigkeit einer ftrenggeschichtlichen Betrachtung und Auslegung des Alten Teftamentes hat allgemeinere Anerkennung gefunden. Zugleich aber hat fich auch, was theilweise der Chriftologie Bengftenberg's zu danken ift, die Ueberzeugung, von welcher wir ausgingen, mit neuer Rraft und in immer weiteren Rreisen als eine für den Chriftenglauben un= veräußerliche geltend gemacht. Wie ftimmt nun die ftreng-geschichtliche Auslegung der altteftamentlichen Weiffagung zu diefer Ueber= zeugung? Hat es nicht den Anschein, als ob fie diefelbe untergrabe. oder wenigstens das Band, welches in der Korrespondenz von Weiffagung und Erfüllung das Alte Teftament mit dem Neuen verknüpft, auf bedenkliche Weise lockere? Die theologische Wissen= fchaft hat in unfern Tagen die Aufgabe mit Ernft in Angriff ge= nommen, nach einer befriedigenden Antwort zu suchen auf die Frage: In welcher Beife und in welchem Mage hat fchon die altteftamentliche Weissagung das Evangelium Gottes von seinem Sohne vorausverkündigt? Gewiß eine wichtige Aufgabe! Handelt

es sich doch nach dem vorhin Bemerkten um die Erkenntniß, ob und wie das Bewußtsein Christi über das Verhältniß seines Bezustes und seiner Stiftung zu der gesammten früheren Offenbarungsund Heilegeschichte sich als geschichtlich berechtigt und begründet erweist! Handelt es sich doch um einen Einblick in die wunderbaren Wege, welche Gottes Erzichungsweisheit mit der Menschheit und mit Israel insbesondere gegangen ist, und deren Ziel Jesus Christus war! Hängt doch auch das Maß der Bedeutung, welche die heilige Schrift des Alten Testamentes überhaupt für uns Christen hat, zum nicht geringen Theil von der Antwort ab, die auf unsere Frage zu geben ist.

Wie die Aufgabe eine sehr wichtige ist, so ist sie aber auch eine sehr schwierige. Mancherlei, von verschiedenen Standpunkten aus geschriebene und theilweise sehr verdienstliche Beiträge zu ihrer Lösung liegen vor; aber es wird noch geranme Zeit des Zusammenwirkens verschiedenartiger Kräfte und Gaben bedürfen, um den wahren Sachverhalt in volles Licht zu stellen. Einen kleinen Beitrag dazu möchte auch die Abhandlung geben, deren ersten Theil ich hiermit den Lesern unserer Zeitschrift vorlege. —

Um einen richtigen Einblick in das Verhältniß der Weiffagung zur Erfüllung zu gewinnen, muß man von vornherein den rechten Weg einschlagen bei der Ermittlung des Inhaltes der Weiffagung. Das thun Diejenigen nicht, welche gewohnt sind, vorwiegend oder gar ausschließlich nur darnach zu fragen: was Gott oder der Geist Gottes in einer Weiffagung sagen wollte, ohne sich um den Sinn, welchen die Propheten selbst mit ihren Beissagungen verbanden und in welchem sie dieselben von ihren Zeitgenossen verstanden wissen wollten, viel zu bekümmern a). Denn wie such

a) Bgs. Hengstenberg, Christologie, zweite Ausg. III, .2. S. 204: "Nur muß man dabei zwei Fragen wohl unterscheiden, die Frage, welchen Sinn die Bropheten in ihren Weissaungen fanden, und welchen Sinn Gott bei benselben beabsichtigte . . . Die Antwort auf die erste Frage kann auf diesem Wege nicht gefunden werden; auch ist sie uns nicht von großer Wichtigkeit." — Bei hengstenberg hängt diese Geringschätzung des geschichtlichen Verständnisses der Weissaungen mit seiner Grundansicht über die Prophetie zusammen. Hat der Prophet nur

10 Richm

und findet man benn ben Sinn, welchen Gott ober ber Geift Gottes bei einer Beiffagung beabsichtigte? Indem man vom Standpunkt der Erfüllung aus auf fie gurücklicht, und fie in dem Lichte be= trachtet, welches von da aus auf sie zurückfällt. Run sind wir weit davon entfernt, die Berechtigung biefer Betrachtungsmeife der altteftamentlichen Weiffagungen überhaupt in Abrede zu ftellen. Sie ift wohlberechtigt und nothwendig beim praktisch = religiösen Gebranche des Alten Testamentes, bei welchem es uns wesentlich nur auf das aukommt, was die Weiffagung uns fagt, so daß unbedenklich mittelft unferer volleren, neuteftamentlichen Beilser= fenntniß, die in ihr liegenden Reime entwickelt und entfaltet, der bloke Schattenrik zum farbenhellen Gemälde ausgeführt werden darf. Sie ift aber auch in der wiffenschaftlichen Untersuchung, und insbesondere bei der Beantwortung unserer Frage, wohlberechtigt und nothwendig, wo es sich darum handelt, zu ermitteln, worauf die einzelne Beiffagung als Glied in dem gangen Organis= mus und als Moment in der gangen Entwicklungs= reihe der alttestamentlichen Weiffagungen bingielt. Es läßt fich ja gewiß nicht lengnen, daß nur, wenn man vom Standpunkte der Ausführung des Heilsrathschlusses Gottes durch Chriftum aus den ganzen vielgegliederten Organismus der altteftamentlichen Beiffagung und den Fortschritt ihrer geschichtlichen Entwicklung überblickt, die teleologische Bedeutung jeder einzelnen Weiffagung vollständig erfannt werden fann. Aber es ift ichon eine Beftimmung bes Ber= hältniffes der Beiffagung zur Erfüllung, eine Ermittlung der Richtung, in welcher der Juhalt jener fich auf diese bezieht, nicht aber ein Aufschluß über den Inhalt der Weiffagung selbst, mas man auf diesem Wege gewinnt. Denn mas man erft in ber Reit der Erfüllung erkennen fann, das ist eben

bas Bild zu beschreiben, welches Gott ihm in der Efstafis gezeigt hat, und liegt das Weiffagende eben in diesem Bilde, dessen Erzeugung — wenn auch die eigene Geistesthätigkeit des Propheten dabei mitbetheiligt wurde — doch wesentlich nur das Werk des Geistes Gottes ist, so kommt speilich nicht viel darauf an, ob und in welchem Maße der Prophet selbst die Bedeutung des Bildes erkannt hat, und welchen Sinn er mit seinen Worten verbindet.

bamit nicht mehr Inhalt der Weiffagung felbft. 2018 folder fann nur der Ginn, muß aber auch ber gange Ginn gelten, in welchem man zur Zeit, als die Beiffagung ansgesprochen murde, diefelbe verftehen konnte und verftehen mußte. Es ift barum verwirrend, wenn die erft vom Standpunkt der Erfüllung aus erkennbare Abzielung des Juhaltes einer Beiffagung auf Chriftum und fein Reich als ihr eigentlicher, mahrer, von Gott beabsichtigter Sinn bezeichnet wird. Jedenfalls muß man fich, wenn man auf diefen Ausdruck nicht gerne verzichtet, wenigstens hüten, den von Gott beabsichtigten Sinn da zum Inhalt der Beiffagung gu rechnen, wo ihr Berhältniß zur Erfüllung bestimmt werden foll. Man verzichtet sonft von vornherein auf die Erfenntniß des mahren Sachverhalts, indem man Weiffagung und Erfüllung nicht reinlich auseinander halt, sondern in jene ichon hincinlegt, was doch erft aus diefer zu erkennen war, also auch nur das Verhältniß der fcon mehr oder weniger im Sinblick auf die Erfüllung gedeuteten Beiffagung gur Erfullung gum Begenftand feiner Untersuchung macht. Manche Differenz zwischen Denen, die das Sauptgewicht auf die Uebereinstimmung von Weiffagung und Erfüllung legen, und Denen, welche vorzugeweise ben geschichtlichen Charakter der Weiffagung betonen, beruht nur darauf, daß Erstere in der angedeuteten Weise die richtige Fragestellung verfehlt und das Problem, um welches es sich handelt, nicht klar und scharf in's Auge gefaßt haben.

Also: die Bedeutung, welche eine Weissaung erst dadurch erhält, daß man sie in dem Lichte betrachtet, welches von der Ersüssung ans auf sie zurückfällt, und der Sinn, in welchem die Propheten ihre Weissaungen selbst verstanden und von ihren Zeitgenossen verstanden wissen wollten, d. h. ihr geschichtlicher Sinn, sind reinlich auseinander zu halten; und nur der letztere ist im eigentslichsten Sinne des Wortes Inhalt der Weissaung; nur er kann als solcher in Betracht kommen, wenn das Verhältniß der Weissaung zur Ersüllung bestimmt werden soll. Er ist uns also auch nicht von geringer, sondern von der allergrößten Wichtigkeit, da eine wissenschaftliche Beantwortung unserer Frage überhaupt nur von ihm ausgehen dars.

In welchem Sinne die Propheten felbst ihre Weissagungen von ihren Zeitgenoffen verstanden wiffen wollten, das hat bekanntlich bie grammatifch-hiftorische und psychologische Auslegung zu ermitteln. So einftimmig nun auch in unferer Zeit von den verschiedenften Standpunkten aus die Nothwendigkeit gerade diefer Auslegungs= methode grundfätlich anerkannt wird, fo hindert doch eine gewiffe Schen und Mengstlichkeit nicht felten die offenbarungeglänbigen Theologen, die Resultate berselben im einzelnen Falle unumwunden anzuerkennen; namentlich pflegt dies bei den Stellen der Fall zu fein, welche feit längerer Zeit in der Rirche als meffianische Weiffagungen gegolten haben, mährend die heutige Excgese ihnen diesen Charafter abspricht; aber auch wenn es sich um die Frage handelt, ob diese oder jene wirklich messianische Stelle direkt auf die Berson des Meffias zu beziehen ift, oder nicht, und überhaupt bei der Fest= stellung des Weiffagungsgehalts folder Stellen tritt jene Scheu oft genug an den Tag. Erkennt man auch im Allgemeinen den Unterschied alttestamentlicher und neutestamentlicher Erkenntniß an, fo scheut man fich doch im einzelnen Falle vor dem Zugeständniffe, daß fo wenig neutestamentliche Beilverkenntnig in den Stellen enthalten fein foll, in denen man doch vorzugeweife die Zeugniffe für den innigen Zusammenhang von altteftamentlicher Weiffagung und neutestamentlicher Erfüllung zu finden gewohnt ift. — Aber man febe wohl zu, ob nicht vielleicht in diefer Schen eine Gering= achtung der keimartigen Unfänge der göttlichen Offenbarung, ein uns nicht zukommendes Meistern der göttlichen Erzieherweisheit enthalten ift. Es ift unfere Pflicht, uns gründlich von dem Wahne frei zu halten, daß nur dann göttliche Offenbarung und Beiffagung im Alten Testamente anerkannt werden könne, wenn wir unfere neutestamentliche Erkenntniß darin ausgesprochen finden. — Jene Scheu hat meift ihren Grund darin, daß man, um den Zufammenhang zwischen Altem und Neuem Testament zu erkennen. den Blick immer noch zu fehr auf die einzelnen Stellen richtet. Wer in einem Tempel, der als architektonisches Meisterwerk anerkannt ift, das Ganze nicht überblickt, sondern nur jeden einzelnen Theil für sich betrachtet, Der sucht leicht in dem einzelnen Theile mehr Schönheit und Vollendung der Formen, als derfelbe für sich

allein wirklich hat. Wer aber das Ganze überschaut, der kann unbedenklich die Unvollkommenheit und Ergänzungsbedürftigkeit der einzelnen Theile, die erst in ihrer Zusammenordnung und harmonisschen Gliederung den Tempel groß und herrlich machen, anerkennen. So ist es auch hier. Wer einen Einblick in und einen Ueberblick über das Ganze der alttestamentlichen Dekonomie, und damit auch eine volle und klare Ueberzeugung davon gewonnen hat, daß der ganze Alte Bund darauf angelegt ist, dereinst im Neuen seine Vollsendung zu sinden, und daß die ganze Entwicklung der alttestamentslichen Religion dem Christenthume zustrebt, der wird bei der Ausslegung alker einzelnen messianischen Stellen unbedenklich nur dassjenige Maß von Erkenntniß des Heilsrathschlusses Gottes anerkennen, welches sie, nach den Regeln strengsgeschichtlicher Auslegungsmethode untersucht, wirklich enthalten.

Auf Grund der geschichtlichen und psychologischen Auslegung der einzelnen Stellen, und durch die Untersuchung über das Berhältniß, in welchem ihr Inhalt zu der religiosen Gesammtanschauung Ifraels, zu dem Entwicklungsgange der alttestamentlichen Religion, zu den geschichtlichen Ereigniffen, Buftanden und Berhaltniffen ihrer Entftehungszeit und zu der Beisteseigenthümlichkeit der Propheten, von welchen fie ausgesprochen worden sind, steht, sowie durch Unterfuchung ihres gegenseitigen Verhältniffes zu einander, wird die gefammte meffianische Weiffagung des Alten Bundes als geschicht= liche Erscheinung ihrem Wesen und Charafter nach erkannt; und erft, wenn man fo die Erfenntnif ihres geschichtlichen Charakters gewonnen hat, kann man durch Bergleichung berselben mit der neutestamentlichen Erfüllung eine befriedigende Antwort auf unfere Sauptfrage finden. - Es tann nun natürlich nicht unfere Absicht fein, hier in die Auslegung der einzelnen Stellen einzutreten. Diefes Stück des Untersuchungsweges muffen wir als zurückgelegt voraussetzen. Wohl aber möchten wir zunächst die Ergebniffe unserer Untersuchung über den geschichtlichen Charakter der messia= nischen Beiffagung mittheilen und, soviel im Sinblick auf die Urbeiten Anderer erforderlich scheint, begründen. Bur Erkenntniß des Wesens und Charafters einer geschichtlichen Erscheinung gehört aber por Allem, daß man auf die Anfänge ihres Werdens

zurückgehe. Darum ift das Erste, womit wir uns zu beschäftigen haben:

#### Die Genesis der messianischen Weissagung.

Wie ift sie entstanden? Wie ist Ifrael, wie find die Propheten insbefondere gu ihr gefommen? - Wenn ein ftarrer und geiftlofer Supranaturalismus bei der Antwort stehen bleibt: "durch Gottes Offenbarung" oder: "durch die erleuchtende Wirksamkeit des göttlichen Beiftes", so ift das freilich eine Wahrheit, aber noch feine Antwort auf unsere Frage. Es ift eine Bahrheit: denn auch von den messianischen Weissagungen gilt natürlich, was von der prophetischen Predigt überhaupt gilt, daß sie in durch die Wirksamkeit des Geiftes vermittelten Offenbarungen Gottes ihren Urfprung hat. Ohne Anerkennung der Realität der den Propheten gegebenen Gottesoffenbarungen ist auch nach unserer Ueberzeugung ein geschichtliches Verständniß der alttestamentlichen Prophetie un= möglich. Wer die Propheten nur für besonders weise und fromme Männer hält, welche ihre eigene religiös-sittliche Ueberzeugung und Wahrheitverkenntniß dem Volke mitzutheilen und im Leben, nament= lich auch in der Politik, praktisch geltend zu machen suchten, und gu diefem Zwecke unter Anderm auch die Befürchtungen und Hoff= nungen fund machten, welche ihnen theils ihr Glaube an Gottes Gerechtigkeit und Weltregiment, theils ihr Patriotismus und ihr politischer Scharfblick eingab; wer dabei von jeder außerordent= lichen Einwirkung des Geiftes Gottes auf den Geift ber Propheten Umgang nimmt: für Den wird das ganze alttefta= mentliche Prophetenthum seinem innerften Wefen nach immer eine unbegriffene geschichtliche Erscheinung bleiben. Denn es ift eine unleugbare und auf jedem Blatt der prophetischen Schriften fort und fort bezeigte Thatfache, daß die Propheten felbst das klarfte und ficherfte Bewußtsein davon hatten, daß fie nicht eigene Gedanken, fondern die ihnen geoffenbarten Gedanken Gottes, nicht eigene Borte. fondern das ihnen in das Berg gegebene und in den Mund gelegte Wort Gottes verfündigten. Das ift ja gerade der Unterschied, welchen fie zwischen sich selbst und den falschen Propheten machen. daß fie von Gott gefandt find und einen beftimmten Auftrag und

eine Eröffnung über das, mas in feinem Rathe beschloffen ift, von ihm empfangen haben, mahrend Jene aufgetreten find, ohne von Gott gefandt zu fein, und weiffagen, ohne daß er zu ihnen geredet hat, vielmehr ihres eigenen Herzens Gesicht reden (במ ירברון לא מפר כ"), ihres Herzens Trug weissagen, ihre Zunge nehmen und Gottessprüche ausgehen laffen, furz בריאי מלבם find (vergl. Jer. 23, bef. B. 16. 18. 21. 22. 26. 28. 31 und Ez. 13, bef. 2. 2. 3. 6. 7. 17). Allerdings beruht diese Unterscheidung auch auf dem klaren Bewußtsein des echten Propheten, daß er als treuer Diener seines Gottes immer und in Allem, mas er redet und weiffagt, nur das eine Biel im Auge hat, Gottes Willen in dem Reiche und bei bem Bolfe Gottes zur Geltung gie bringen, mahrend die falschen Propheten sich der Erfüllung solcher Aufgabe entschlagen und in felbstfüchtigem Interesse ben Neigungen und Leidenschaften bes Bolfes schmeicheln (vgl. 3. B. Jer. 23, 22). In der Grund= richtung der prophetischen Wirksamfeit wird es eben offenbar, ob Jemand wirklich von Jehovah zum Propheten berufen ift, in feinem Dienft fteht, und von ihm wirklicher Offenbarungen gewürdigt werden fann, oder nicht. Jenen Unterschied selbst aber können die echten Propheten in diefer Weise nur machen, wenn sie sich auf's Alarste bessen bewußt fird, daß ihr Weissagungswort nicht mage ftammt, nicht das Produkt ihrer eignen Reflexion und ihrer Bunsche, Soffnungen und Befürchtungen ift, fondern ihnen von Gott gegeben Und wie überaus lebendig und fraftig tritt diefes Bewußtfein in ihren Reden hervor, und welche Macht übt es über sie felbft aus! Es ift ja jedem Lefer der prophetischen Schriften bekannt, wie nicht blos fast jeder neue Ansatz der Rede mit einem יוהר דבר נאם י", י", עבר י", וו פה אפר י", י" אלי be נאם י", נ" אלי schlossen wird, sondern wie auch ihre Rede gang gewöhnlich in Gottes eigene Rede übergeht, indem fie im Namen Gottes in erfter Person sprechen. Auch haben sie nicht blos die zuversichtliche Gewißheit, daß das, mas fie im Namen Gottes verfündigen, gemiß geschehen werbe, sondern es ist in ihren Angen das von ihnen verfündigte Wort felber eine Gottesfraft, welche feinen eigenen Inhalt ebenfo gemiß zur Ausführung bringt, als das in die Form des Wortes gefaßte Naturgesetz sich nicht als leeres Wort, sondern als 16 Richm

eine wirklich vorhandene, in der Natur wirksame Rraft erweift (vgl. 3. B. Jer. 1, 10; 23, 28 f.; Jef. 55, 10 f.). Ueber fie felbst aber übt das Bewußtsein, daß fie einen bestimmten Auftrag von Jehovah empfangen haben, eine fo überwältigende Macht aus, daß alles eigene, innere Widerstreben dawider nicht aufkommen kann (vgl. Um. 3, 8 u. bef. Ber. 20, 7 - 9). Undererfeite liegt in ihm auch die Kraft, welche sie befähigt, mit unbeugsamem Muthe jeder Gefahr die Stirne zu bieten, und ihren Auftrag zu erfüllen, wenn fie auch Alles, König, Fürsten, Bolt, Priefterschaft und eine gange Schaar von falichen Propheten, wider fich haben (vgl. Jer. 1, 17 ff.; 20, 10 ff.). Es ließe sich noch Bieles anführen als Beleg für die flare und unerschütterliche Ueberzeugung der Propheten, daß fie nur das verkündigen, was Gott felbst ihnen zur Berfündigung mitgetheilt hat a). Diesem Bewußtsein der Propheten muß gerecht werden, wer die alttestamentliche Prophetie wirklich geschichtlich begreifen will; und man kann ihm nur gerecht werden. wenn man daffelbe als ein objettiv begründetes anerkennt, wogegen man sich um so weniger sträuben sollte, da ja auch manches, geraume Zeit zuvor geweiffagte und rein menschlicher Voraussicht fich entziehende Ereigniß — man denke 3. B. an die Bernichtung des Heeres Sanherib's "durch das Schwert eines Nicht-Mannes"

a) Bgl. Dehler's Artifel "Beissagung" in Bergog's Real = Engyklopabie, Bd. XVII, S. 627 ff. - Sehr lehrreich ift unter Anderm auch das Kap. Jer. 28. Bon ber Unglücksweiffagung, die er im Auftrag seines Gottes zu verkündigen hatte, unterscheidet hier Jeremias in B. 6 febr beftimmt den mit der falfchen Beiffagung Sananja's übereinstimmenden, patriotischen Bunfch seines eigenen Herzens. - Und fo klar er weiß, daß Hananja ein falscher Prophet ift, so begnügt er sich doch zuerst mit einer blogen Berufung auf die künftige Entscheidung der Geschichte über die Echtheit oder Lügenhaftigkeit der Weiffagung beffelben; ja auf die gewalt= thätige Bekräftigung der falichen Beiffagung von Seiten Sananja's erwiedert er zunächst noch gar Richts, sondern "geht seines Beges"; und erft, nachdem ein bestimmtes Gotteswort an ihn ergangen ift, stellt er seine eigene Unglücksweiffagung in noch nachdrücklicherer Form der trügerischen Beilsverheißung hananja's gegenüber, fagt es ihm auf ben Ropf, daß er ein falscher Prophet sei, und kündigt ihm noch für das laufende Jahr den Tod als feine wohlverdiente Strafe (vgl. 5 Mof. 18, 20 ff.) an.

(Jef. 31, 8) — auch dem Schwergläubigen auf's Schlagendste beweift, wie die Geschichte selbst jene so lebendige und sich so mächtig erweisende Ueberzeugung der Propheten gerechtfertigt hat.

Wir erfennen also aus vollster Ueberzeugung den Sat an, daß alle Beiffagungen den Propheten durch göttliche Offenbarungen mitgetheilt worden find. Aber wie wenig damit unfere Frage nach ber Entstehung der messianischen Beissagung schon beantwortet ift, wird fich alsbald herausstellen, wenn wir zusehen, in welcher Art und Beise diese Offenbarungsmittheilung an die Propheten nach ihrem eigenen Zeugniffe in der Regel erfolgt ift. Wir beschränken uns jedoch, unserm eigent= lichen Zwecke gemäß, auf die nöthigsten Bemerkungen über diefen Gegenstand, zumal wir auf die Erörterungen Bertheau's und besonders Dehler's verweisen können a). Mit diesen Theologen muffen wir uns zunächst gegen diejenige Ansicht erklären, welche das für den Zustand der prophetischen Begeisterung Charakteriftische in der Ekstase findet und als die gewöhnliche Art der Offen= barungsmittheilung an die Propheten die Bifion betrachtet. Der Sauptrepräsentant derfelben ift Bengstenberg. Seine in der zweiten Auflage der Chriftologie im Bergleich zu der erften nicht unbedeutend modifizirte Ansicht geht näher dahin b): Die Propheten befanden fich zwar zur Zeit ber Offenbarungsmittheilung, und wenn fie im Beifte redeten, feinesmegs in einem Buftande der Bemußt= losigkeit (gegen die montanistische Ansicht); vielmehr gilt von ihnen im höchsten Mage das Wort Steinbeck's: "Der Begeifterte fühlt nicht blos lebendiger; er benkt auch schärfer und klarer." Aber doch mar in diefen Zeiten ihr Zuftand "ein von dem gewöhn= lichen durchaus abgetrennter, außerordentlicher"; sie befanden sich im Zuftande der Efftafe, d. h. durch eine plötzliche, übermächtige Einwirkung des Geiftes Gottes auf ihren Geift murde ihr ganges

a) Bgl. Bertheau, Die alttestamentliche Weissagung von Fraels Reichsherrlichkeit in seinem Lande, II., in den Jahrbb. für deutsche Theologie, 1859, Bd. IV, S. 603 ff. u. Dehler, Art. "Weissagung" a. a. D. S. 629 ff.; — auch Tholuck, Die Propheten und ihre Weissagungen, S. 49 ff.

b) Bgl. Heng ftenberg, Chriftologie III, 2. S. 158-217. Theol. Stud. Jahrg. 1865.

natürliches Leben, das finnliche Bernehmen und Begehren, die weltlichen Gedanken und überhaupt bas verftandige Bewußtfein (die Reflexion) in ungewöhnlicher, abnormer Beife jurudgebrängt und bagegen ber innere Ginn fo machtig angeregt, daß fie das, mas ihnen geoffenbart werden follte, unmittelbar fahen oder hörten. Die außeren Sinne ruhten dabei gang; das verständige Bewußtsein (ber vovs) war vom avevua überwältigt, und zwar so, daß es allerdings nicht pausirte, vielmehr erhöht und armirt wurde und der intellektuellen Anschauung, soweit es mög= lich ift, in ihrem Fluge zu folgen suchte, aber doch hinter ihr in bescheidener Entfernung gurückbleiben mußte, fich gur Sohe der unmittelbaren Erfenntniffe nicht zu erheben vermochte, überhaupt nur in einem untergeordneten, dienenden Berhältniffe zu dem Bermögen ber inneren Wahrnehmung stand. Aus diefer Beschaffenheit des Buftandes ber prophetischen Begeifterung ergibt fich der vifionare Charafter aller prophetischen Erkenntniffe. In der Efftase feben die Propheten Gesichte, und in ihren Reden beschreiben fie nur, was sie im Geiste schauen; deshalb geht auch ihre Rede oft so rafch von einem Gegenstande auf den andern über, indem die ge= schauten Bilder in raschem Wechsel an ihrem Geistesauge vorüber= ziehen. - - Die Beweise für diese Ansicht, bei deren Wieder= gabe wir uns fast durchaus an Bengstenberg's eigene Worte ge= halten haben a), find theils aus Beispielen von prophetischer Be= geisterung der niedrigsten Stufe (Bileam, Saul u. f. w.) entnommen, theile aus ein gelnen efftatischen Buftanden, in welchen fich Propheten und Apostel befunden haben, theils aus gemiffen Ausdrücken und Redensarten, die von der alteften Beriode des Prophetismus her, in welcher jene niedrigste Stufe der prophetischen Begeisterung vorherrschte, im Gebrauch blieben, obicon fie in Folge der Entwicklung des Prophetismus nicht mehr ihrem buchftablichen Wortverstande nach zu nehmen waren, ober die von jenen einzelnen, außerordentlichen Zuständen auf die gewöhnliche Art der Offenbarungemitheilung an die Propheten übertragen murden (ראים מראה u. dgl.). Der Hauptfehler der Un=

a) Bgl. a. a. D., S. 169. 173. 174. 176. 179. 181. 184.

ficht aber ift eben der, daß fie die verschiedenen Stufen und Arten ber prophetischen Begeisterung nicht unterscheidet und barum dem wirklichen Thatbestand nicht gerecht werden kann. Mit autem Grunde ift bemerkt worden, daß die Weissaungen in Jef. 40-66. und überhaupt die meiften Weiffagungen in den Buchern Jefaia's. Jeremia's, Ezechiel's, Hofea's, Micha's und Anderer, fich weder als Beschreibung von in der Efftase geschauten Bilbern zu erfennen geben, noch einen "von dem gewöhnlichen, durchaus abgetrennten, außerordentlichen" Zuftand, in welchem fich die Propheten befunden hätten, verrathen. "Diese Reden bezeugen nicht ein, etwa auch in gewaltsamen förperlichen Bewegungen und Zudungen fich äußerndes. plögliches Ergriffensein von einer höheren Gewalt, fie bezeugen vielmehr eine dauernde Ginwirfung Gottes, eine durch bie Gemeinschaft mit ihm gehobene Thätigkeit, welche die freieste Unwendung menfchlicher Gaben und die freiefte Berfügung über die eigenen Rräfte und Rähigfeiten ge= ftattet." a) Bengftenberg gibt felbst zu, daß die eschatologischen Reden Chrifti, namentlich Matth. 24 u. 25, mit den meffianischen Beiffagungen der Propheten mefentlich gleichartig find, fofern die charafteriftische Eigenthumlichkeit, daß durch weite Zeiträume von einander geschiedene Begebenheiten zusammengeschaut und als Kon= tinuum dargestellt würden, beiden gemeinsam sei; er gibt ferner zu, daß jene Reden "in keiner Beife einen vifionaren Charakter" an fich tragen, "wie benn ekftatische Buftande bei Chrifto nirgends wahrzunehmen find" (a. a. D. S. 193). Was berechtigt da noch zu der Behauptung, daß die wefentlich gleichartigen Beiffagungen ber Propheten in durch Bifionen vermittelten und in efftatifchen Zuftanden gegebenen Offenbarungsmittheilungen ihren Ursprung haben muffen? Und mas murbe aus dem Geiftesleben derjenigen Propheten werden, welche nicht etwa blos dann und wann einmal weiffagten, für die vielmehr die Prophetie eigentlicher Lebensberuf war, den sie eine lange Reihe von Jahren hindurch fort und fort erfüllten (val. 3. B. Jer. 25, 3)? In Folge der, ftete in ununterbrochener Reihenfolge wiederkehrenden, abnormen Buftande,

a) Bgl. Bertheau a. a. D., S. 607 u. 610.

in welche ber Geift ber Propheten burch die plötlichen und übermächtigen Einwirfungen des Geiftes Gottes versetzt worden sein
foll, hätte das Geistesleben eines Jesaias oder Jeremias der rechten
Gesundheit ermangeln müssen! Gegenüber der These, daß das für
den Zustand der prophetischen Begeisterung Charakteristische die
Ekstase sei, darf man, Angesichts der Nachrichten des Alten Testamentes über den Prophetismus, und namentlich Angesichts der
prophetischen Schriften, getrost die These aufstellen: je mehr der
Zustand der prophetischen Begeisterung vorzugeweise nur ein
ekstatischer Zustand ift, einer um so niedrigeren Stufe
des Prophetismus gehört er an; dagegen kommen auf der höheren
Stuse des entwickelten und gereisteren Prophetismus ekstatische Zustände nur noch selten, am ehesten bei der allerersten, die Berufung des Propheten enthaltenden Offenbarungsmittheilung vor a).

Daß nämlich auf dem Gebiete des echten Prophetismus wirklich auch ekstatische Zustände vorkommen, kann natürlich nicht in Abrede gestellt werden. Das ist durch das Alte und durch das Neue Testament klar bezeugt. Bei der niedrigsten Art derselben ist der in der Ekstase Besindliche seiner selbst nicht mehr mächtig; die zwei wesenklichen Lebensfunktionen der Persönlichkeit, das Selbstbewußtsein und die Selbstbestimmung, sind suspendirt; der Ekstatiker hat die Besinnung verloren und thut, was er thut, nicht mehr kraft eigener Entschließung; er ist ein bewußt= und willenloses Wertzeug des ihn übermächtig ersassenden Geistes. So hat er denn auch,

a) Uebrigens ift die ganze Ausführung Hengkenberg's nicht frei von inneren Widersprüchen. In der ersten Auslage seiner Christologie hatte er seine Grundansicht konsequent durchgeführt, war aber dabei auch so ziemlich auf den montanistischen Irrweg gerathen. Die Aenderungen in der zweiten Auslage sind Berbesserungen, sosern sie dem wirklichen Thatbestand mehr gerecht werden; aber sie sind zugleich auch, wenigstens theilweise, Intonsequenzen im Bergleich mit der, in der Hauptsache und in ihren wesentslichsten Folgerungen sestgehaltenen Grundansicht. Namentlich die a. a. O. S. 194 ausgestellte Behauptung, "daß die Propheten es in der Regel mit all gemeinen Wahrheiten zu thun haben, nicht mit Thatsachen in ihrer empirischen Besonderheit", stimmt wenig zu der sousstigen Aussührung.

wenn der Zustand der Etstafe vorüber ift, teine bestimmte Erinnerung an das, was er erlebt und erfahren hat. Beispiele folcher ekftatischen Zuftande liegen in bem, was von Saul und feinen Boten in 1 Sam. 19, 20 ff. erzählt ift, und in dem neutestamentlichen γλώσσαις λαλείν (1 Ror. 14) vor. Es versteht sich von felbst, daß ekstatische Zuftande folder Urt nicht dazu geeignet find, eine Offenbarungsmittheilung möglich zu machen; sie stehen unterhalb der Grenze des eigentlichen Prophetismus, wie denn auch der Apostel Baulus (1 Kor. 14) den nur to averuare und nicht auch vol redenden Zungenredner von dem Bropheten aus= brücklich unterscheidet und den letzteren gerade deshalb über jenen stellt, weil bei ihm auch der vovs thätig ift, so daß er im Stande ift, zur Erbauung der Gemeinde zu reden . - Es kommen nun aber auch andere ekstatische Zuftände vor, in welchen keine folche Sufpenfion der Lebensfunktionen des 3ch's durch die Uebermacht des Geistes eintritt; die Selbstthätigkeit tritt zwar zurück, ist aber nicht gebunden; die eigene Willensentschließung fann fich ber Macht des Geiftes gegenüber geltend machen (1 Ror. 14, 32); Die Kontinuität des flaren Selbstbewußtseins ift nicht unterbrochen: wohl aber ift die Verbindung des geistigen Lebens mit der Außen= ? welt zeitweilig unterbrochen, die Wechselbeziehung zwischen dem Selbstbewuftsein und der Sinnenwelt sufpendirt und der Beift gang und gar mit der aufnehmenden Thätigkeit der Wahrnehmung eines ber Sinnenwelt nicht angehörigen Objektes beschäftigt b). In diesem Falle bleibt eine mehr oder weniger flare Erinnerung an bas in der Efstase Geschaute oder Gehörte gurud, wenn diese vorüber ift. Die schon von den Alten bemerkte ( Unalogie folcher

a) Es soll übrigens nicht gesengnet werben, daß beim Zungenreben keineswegs immer ein Zustand der Bewußtlosigkeit eintrat, wie ja schon der von dem Apostel (1 Kor. 14) wiederholt erwähnte Fall beweist, daß der Zungenredner auch aussegen konnte, was er redete. Zwischen jener niedrigsten und der höheren Stufe der Ekstase gibt es eben mancherlei Ueberg ange.

b) Bgl. die von Tholuck a. a. D. S. 69 angeführte Stelle aus Beck's biblischer Seelenlehre.

c) Bgf. 3. B. Cicero de divinatione I, 50 (113). 51 (117). 57 (129). 30 (63).

22 Riehm

ekstatischen Zuftande mit den Traumen, die bekanntlich im Alten Testamente auch felbst als Behitel der Offenbarungsmittheilung porkommen, ift eine gang zutreffende; nur ift beim Traum die zeitweilige Sufpenfion der Bezogenheit des geiftigen Lebens auf die Sinnenwelt durch den physischen Zuftand des Schlafes herbeigeführt, bei der Efstase dagegen in Folge der durch die Macht des Geistes bewirkten Konzentration des ganzen inneren Lebens auf die Wahr= nehmung eines in der Sinnenwelt nicht vorhandenen Objekts. In efftatischen Zuftanden folder Art haben sich nun, wie die Apostel (vgl. 3. B. Apg. 10, 9 ff.; 2 Kor. 12, 1 ff.), so auch die altteftamentlichen Propheten in der Zeit der Offenbarungs= mittheilung mandymal befunden, und zwar befonders da, wo ihnen in Bifionen Ueberfinnliches, namentlich Gott felbst in der Form des Sinnlichmahrnehmbaren vor das Beiftesauge geftellt, oder die Berhältniffe und Schickfale des Bolfes Gottes in gewiffen Symbolen verauschaulicht wurden. Mögen auch manche der in den jüngeren prophetischen Schriften ergählten Bisionen nur eine phantasiereiche Ginkleidung und Bulle der Bedanken fein, mogen in andern Fallen (wie 3. B. Eg. 1, 40 ff.) die Propheten, mas fie im Beifte ge= schaut, in der Darstellung mehr in's Ginzelne ausgemalt haben: das fteht als unzweifelhafte Thatfache feft, daß elftatische Zuftande und Bifionen wirklich zu den Berufverlebniffen der Bropheten, auch in der Bluthezeit des Prophetismus, gehörten.

Aber ebenso gewiß ift, doß in dieser Zeit Vision und Efstase nicht das gewöhnliche, regelmäßige Behikel der Offensbarungsmittheilung gewesen sind. Nur von einzelnen Offensbarungen sagen die Propheten, daß sie dieselben mittelst Visionen empfangen hätten. Jesaias z. B. berichtet bekanntlich nur von einem einzigen berartigen Erlebniß, mit welchem seine Beihe und Berufung zum Propheten verbunden war (Jes. 6). Die gesbräuchlichsten Ausdrücke zur Bezeichnung der Offenbarungsmittheilung weisen, ebenso wie der Grundcharakter der prophetischen Reden und Beissaungen, auf eine weniger außerorbentsliche, weniger auß dem Kreis der gewöhnlichen Lesbenserfahrung heraustretende Art der Offenbarungsmittheilung hin. Wir denken an die Ausdrücke: "Es erging an mich

bas Wort Jehovah's", "So fprach Jehovah zu mir", "Hören von Jehovah" (vgl. Jef. 21, 10; 28, 22; Jer. 49, 14; Ez. 3, 17; Hab. 3, 2), an das ", נאם, d. h. geheime, vertraute Mitthei= lung Jehovahs (etymologisch das Zugeraunte, die in dumpfem oder gedämpstem Ton gesprochene Rede, vgl. בה, נהם, וו. dgl.: auch der Name der Propheten con ist nach richtiger Deutung (Giner, bem Gott als feinem Bertrauten die Geheimniffe feines Rathschluffes zuraunt) a), hierher zu ziehen. Bon diesen gebräuchlichsten Ausbrücken muß man ausgehen, wenn man die gewöhnlichfte Urt und Beise der Offenbarungsmittheilung an die Propheten näher bestimmen will, und nicht von den verhältnigmäßig viel feltener gebrauchten und offenbar von den Bisionen auf die Beiffagung überhaupt übertragenen Ausdrücken gin , nin u. dgl. Demgemäß wird man auch nicht "die innere Anschauung" als die pfy= chische Form der Prophetie zu bezeichnen haben b); vielmehr ift die gewöhnliche Offenbarungsmittheilung in Bezug auf Gottes Thätigfeit ale Einfprache, in Bezug auf die pfnchifche Funktion des Propheten als innerliches Vernehmen der Rede Gottes gu bezeichnen. Belche Bedeutung haben wir nun diefen Musdrücken zu geben? welche Vorstellung damit zu verbinden? Es ist dies Reden Gottes ein ang, b. h. ein Reden in den Menschen hinein (val. Hab. 2, 1; Sach. 1, 10. 13. 14; 2, 2. 7; 4, 1. 4. 5; 5, 5. 10; 6, 4; 4 Mof. 12, 6. 8). Damit ber Mensch es ver= nehme, muß Gott ihm das Ohr erwecken (העיר אוֹן) oder es ihm aufthun (בחה, גלה און), d. h. das innere, geistliche Wahrnehmungs= vermögen in Thätigkeit versetzen (Jef. 50, 4. 5). Go vernimmt bann der Prophet die Stimme des zu ihm redenden Gottes, , wie auch der Frevler die Eingebung der personifizirten Bottlofigfeit בקרב לבו vernimmt (Pf. 36, 2)c). Gott legt sein Wort in des Propheten Berg; darum wird es, wenn der

a) Bgl. Supfeld, Zeitschrift für die Runde des Morgensandes III. S. 397 ff. u. IV. S. 139 ff.

b) Dehler a. a. D., S. 636.

c) Daß in biefer Stelle bie Lesart 37 nicht richtig fein kann, vielmehr 137 gu lefen ift, halten wir für ausgemacht. Bgl. Supfelb 3. b. St.

Brophet den Berfuch macht, es bei fich zu behalten, in feinem Bergen wie brennendes Feuer (Jer. 20, 9). Daher auch die Vorstellung, daß ber Prophet das Wort der Beiffagung wie eine Speife effen muß (Jer. 15, 16; Ez. 2, 8; 3, 3). — Solchen Andentungen folgend, gehen wir gewiß nicht fehl, wenn wir bei dieser Einsprache Gottes und dem ihr forrespondirenden innerlichen Bernehmen des Wortes Gottes an eine unmittelbar durch den Geift Gottes im Geifte des Propheten gewirkte Gewißheit über den Willen und Rathichluß Gottes benten. Es ift eine Gewifcheit, die nicht auf dem Wege der Reflexion entstanden, überhaupt nicht in gewöhnlicher Weise rein aus des Propheten eigenem Beifte erzeugt ift: benn die Propheten find fich deffen gang klar bewußt, daß diefelbe durchaus eine von Gott gegebene ift; wie ber vertraute Diener aus dem Munde feines Herrn hört, mas fein Wille und fein Borhaben ift, so vernehmen fie aus Gottes Munde feine Befehle und Rathschlüffe; der ganze Vorgang bewegt sich nicht in der Sphäre der bloken Subjektivität, son= dern ift ein thatfächlicher Berkehr des lebendigen, perfonlichen Gottes mit der Person des Propheten. Als solcher wird er überall dar= gestellt. Aber auf der anderen Seite braucht die Bewirfung diefer Gewißheit über den Willen und Rathschluß Gottes durchaus nicht mit einem ekstatischen oder der Ekstase ähnlichen Zustand des Propheten verbunden zu fein. Es kann wohl die Ginwirkung des Beiftes Gottes auf den Geift des Propheten fich fo fteigern, daß immer mehr die gesammte Beiftesthätigkeit des Propheten auf diefe eine, von dem Beifte gewirkte Ueberzeugung konzentrirt wird, und fo kann es, indem auch die Phantafie in Mitthätigkeit gezogen wird, zur ekstatischen Bision kommen; aber das Gewöhnliche. bie Regel ift das feineswegs; und der gange Borgang, fo ge= heimnisvoll er auch an sich ist, liegt doch durchaus nicht außer dem Bereiche unferer pfychologischen Erfahrung. Zwei Unalogieen aus dem Bebiet der religiofen Erfahrung dienen besonders dazu, ihn unferm Berftändniffe näher zu bringen. Die eine ift die Art und Weise, wie auch heute noch jede lebendige Glaubens= überzeugung, jede ihrer felbst gemisse driftliche Wahrheitserkenntniß zu Stande kommt. Auch eine folche ift ja kein Produkt der Re-

flexion, wenn diese auch in Mitthätigkeit gezogen worden fein mag: fie ift überhaupt nicht rein aus des Menschen eigenem Beifte ent= ftanden; vielmehr kommt fie in jedem Ginzelnen nur durch eine offenbarende Thätigkeit Gottes zu Stande; fie entsteht nur durch eine unmittelbar vom Beifte Gottes gewirkte Bergewifferung über die Heilswahrheit, durch das sogenannte testimonium internum spiritus sancti. "Fleisch und Blut" - fagt ber Berr Matth. 16, 17 zu Petrus, nachdem er das Bekenntniß: "Du bist Chriftus, der Sohn des lebendigen Gottes" abgelegt hat — "Fleisch und Blut hat dir keine Offenbarung gegeben, fondern mein Bater im Himmel." (Bgl. auch Matth. 11, 25.) Auf eine wesentlich gang gleichartige Offenbarungsmittheilung haben wir ohne Zweifel den größten Theil des Inhaltes der prophetischen Reden zurückzusühren, namentlich alle die Bartieen, in melchen es fich nur um Geltendmachung des aus dem Gefetz befannten Willens Gottes, um die Erinnerung an die Grundwahrheiten des alttestamentlichen Glaubens, um die Anwendung derfelben auf beftimmte Berhältniffe, um die weitere Entwicklung und Berticfung vorhandener religiofer Erkenntniffe u. bgl. handelt. In Diefen Bereich fällt auch ein fehr großer Theil des Inhaltes der messianischen Weiffagung. Die Analogie ber Offenbarungsmittheilung an die Propheten und diefer innerlichen Bergewifferung über die Beilswahrheit durch den Beift Gottes ift eine um fo vollständigere, da in beiden Fällen - um dies fcon vorauszunehmen - die Wirksamkeit des Geiftes unauflöslich verknüpft ift mit der Wirksamkeit des mündlich oder schriftlich bezeugten Gotteswortes, als mit ihrem Korrelate. Es ift ja bekannt, wie häufig die Predigt der Propheten an die ihrer Borganger anfnüpft und daraus hervorwächst. - Man könnte freilich fagen, daß unsere Bemerkungen dem spezifischen Charakter der prophetischen Predigt nicht gerecht werden. Man könnte namentlich barauf hinweifen, es fei ja doch auch von dem altteftamentlichen Lehrer der Beisheit anzunehmen, daß er durch den Beift Gottes über die religiöse und sittliche Wahrheit vergewissert worden ift; auch er wolle eine auf diesem Wege entstandene religiose Erkennt= niß Anderen mittheilen und sie praktisch geltend machen; und doch

fänden wir nirgends in den, dem Gebiet der didaktischen Poefie angehörigen Schriften des Alten Testamentes jene nachdrückliche, immer wiederkehrende Geltendmachung der Lehren, Ermahnungen und Warnungen als eines von Gott felbft zu den Borern oder Lefern gesprochenen Wortes; jenes fo oft bis zum Uebergang in Gottes eigene Rede fich fteigernde Bollbewußtsein, im Namen und Auftrag Jehovah's zu reden, welches die prophetischen Reden und Schriften charakterifirta). Allein diefer allerdings augenfällige Unterschied hat seinen Grund darin, daß der Prophet von einem bestimmten an ihn ergangenen Rufe weiß, durch welchen er zum Organ Jehovah's, jum Dollmeticher des göttlichen Willens, jum Träger der fortgehenden Offenbarung Gottes an fein Bolk gemacht worden und vor Undern mit einer bestimmten Miffion an feine Zeitgenoffen von Gott betraut worden ift, mahrend der Lehrer der Weisheit sich nur des allgemeinen Berufs bewußt ift, den jeder im Besitz einer Bahrheitserkenntnif befindliche Mann in fich fühlt, feinen Schatz nicht für fich zu behalten, fondern ihn auch für Andere nutbar zu machen. Der Lettere sieht fich darum auch zu seinen Belehrungen und Ermahnungen nicht dadurch veranlagt, daß die ihm vor Augen tretenden Buftande und Berhalt= niffe eben jett die Erfüllung einer gang bestimmten, von Gott ihm auferlegten Berufspflicht von ihm fordern, wie dies bei dem Propheten der Fall ift. Naturgemäß wird barum auch fein Wort viel mehr das Broduft feiner Reflexion fein, und wird ihm als folches und als Frucht seiner Lebenserfahrung jum Bewuftsein kommen, auch wenn ihm der Beift Gottes die Wahrheit beffelben versiegelt. Dem Propheten dagegen wird das. worüber ihn der Geift Gottes vergewiffert hat, auf Grund des Bewußtseins seiner besonderen göttlichen Mission immer als ein Wort zum Bewußtsein fommen, das Gott ihm eben jest gegeben hat, damit er unter diefen bestimmten Berhalt=

a) Die Wahrnehmung dieses Unterschiedes ist die Beransoffung zu der bekannten rabbinischen Lehre, daß die prophetischen Schriften durch die קבואה die Hagiographen dagegen nur im Allgemeinen durch die שלום ביות בקבוא

nissen den ihm übertragenen Beruf erfülle. Bringen wir dieses Berufsbewußtsein der Propheten mit in Rechnung, so wird jene unmittelbar durch den Geist Gottes bewirkte und dem testimonium internum spiritus sancti ganz gleichartige Vergewisserung über das, was im bestimmten Falle als Wille und Rathschluß Gottes zu verkindigen war, vollständig ausreichen, um den spezifischen Charakter der prophetischen Predigt, soweit sie den oben bezeicheneten Inhalt hat, zu erklären a).

Allerdings aber würde jenes Berufsbemußtsein felbst nicht in fo außerordentlicher Energie in den Propheten vorhanden fein können, wenn ihnen nicht auch Aufschlüffe zu Theil würden, die der Geift Gottes nicht jedem Frommen, fondern eben nur den Propheten gibt. Ohne die Erfahrungsgewißheit, daß Ichovah feinen Bropheten, als feinen vertrauten Dienern, feine Rathfchluffe offenbart, daß diefe also ein Wiffen um das Zufünftige vor allen Andern vorans haben, mare die Energie des Bewuffeins der Propheten über ihre göttliche Miffion psnchologisch kaum denkbar, so mahr es auch ift, daß ihr Beruf nicht in erster Linie in der Borausver= fündigung des Bufünftigen besteht. Auch für diese vom Beifte Gottes in dem Beifte der Propheten gewirkte Bergewifferung über bas, was für die Bufunft im Rathe Gottes beschloffen ift, haben wir auf dem Gebiete der religiofen Erfahrung ein durchaus gu= treffendes Analogon, auf welches jungft auch Dehler aufmertfam gemacht hatb). Es ift die Bergewifferung über die Ge= betserhörung, namentlich wenn es fich dabei um bestimmte, dem Gebiete des ängerlichen Lebens angehörige oder mitangehörige Dinge handelt. Solde Bewigheit ift auch feine durch Reflexion, überhaupt feine aus des Menschen Geift entstandene; auch fie ift unmittelbar durch den Geift Gottes im Beifte des Betenden gewirkt, und kommt diefem als eine von dem lebendigen Gotte, gu

a) Wir unterlaffen es, um nicht zu weit von unserm Gegenstande abzukommen, von dem oben über die prophetische Predigt Gejagten die Anwendung auf die Berufschätigkeit unserer Prediger zu machen, und neben dem, was diese, wenn sie rechter Art ist, mit der prophetischen gemein hat, auch den Unterschied zwischen beiden hervorzuheben.

b) Bgl. Dehler a. a. D., S. 639.

bem er gesprochen, ihm gegebene Antwort zum Bewußtsein; bie Bewifheit des rechten Beters darüber, daß es feine bloge Einbil= dung ift, er habe von Gott felbst die Antwort erhalten, daß es vielmehr ein so thatsächliches, reales Erlebniß ift, wie irgend ein äußerliches Erlebniß, ift gang ebenso zweifellos und erweift sich ebenso fräftig und wirksam, wie die gang gleichartige und in gleicher Weise entstandene Gewigheit des Propheten, daß Gott zu ihm geredet habe. Es ift ja bekannt, wie in den Pfalmen in Folge des innerlichen Vernehmens der göttlichen Antwort die schmerzlichste Rlage und flehentlichste Bitte häufig in die fröhlichste Zuversicht, ja in jubelnden Lobpreis der göttlichen Gnade übergeht; manchmal in fo auffallender Beife, daß der Uebergang für einen Standpunkt, ber auch dem mahren, inneren Wefen der Prophetie nicht gerecht wird, psychologisch nur denkbar erscheint, wenn man annehme, daß schon die Errettung aus der Noth oder wenigstens eine Wendung jum Befferen in der Lage des Betenden eingetreten feia). Treffend hat Dehler darauf hingewiesen, daß diefe Unalogie um fo mehr Beachtung verdiene, weil der Propheten Berfehr mit Gott, während deffen fie Offenbarungen empfangen, nicht felten als eigent= licher Gebetsverkehr dargestellt (Jer. 32, 16 ff.; 42, 4; Hab. 1), ja das Gebet als Bedingung für die Erlangung der Offenbarung genannt werde (Jer. 33, 2 f.), wie denn auch von der Bebets= erhörung und von der Offenbarungsmittheilung an die Propheten der Ausdruck yern (antworten) gebraucht werde (Jer. 23, 35, 37; 33, 3; Mich. 3, 7; Hab. 2, 2). — Die Gabe des Gebets ift eine allgemeine Gnadengabe; aber doch haben einzelne Beter vor anderen ein besonderes Charisma, vermöge deffen es zu ihren häufig wiederkehrenden Lebenserfahrungen gehört, daß fie schon mahrend des Gebets über die Erhörung oder Nichterhörung beftimmter, auch das äußerliche Leben betreffender Bitten innerlich vergewiffert werden. Go setzt auch die durch den Geist Gottes bewirkte Vergewifferung des Propheten über das, mas in Gottes Rath beschlossen ist, ein befonderes Charisma voraus. Die natürliche Anlage aber, welche in diesem und in jenem Falle

a) Bgl. Hitzig, Die Psalmen, S. 128.

durch die Mittheilung des Geiftes Gottes zum Charisma geheiligt und gesteigert wird, ift das Ahnungsvermögen der mensch= lichen Seele, das unftreitig einzelnen Personen in besonders hohem Maße eigen ift a).

Berhält es sich nun mit ber regelmäßigen Offenbarungsmitthei= lung an die Propheten in der angegebenen Beife, fo erhellt zu= nächft, wie fehr die eigentliche Prophetie ein normales fitt= lich = religiofes Berhältniß des Propheten zu Gott · als ihre nothwendige Voraussetzung erfordert b) - weshalb eben, wie oben bemerkt worden ift, der sittlich-religiöse Charafter der Wirtsamkeit eines Mannes, ber für einen Propheten gehalten fein will, darauf ichliegen läßt, ob er wirklich von Gott Offenbarungen empfängt, oder ob er das nur vorgibt (f. S. 14 f). Es begreift fich fodann, daß in der Darftellung deffen, worüber der Prophet von dem Beifte Bottes vergewiffert worden ift, feine eigene Geifte seigenthümlichkeit sich in vollem Maage bemerkitch machen muß; denn der Wirksamkeit des Geistes Gottes muß ja schon die aufnehmende, die Beisteswirkung in die Form des Bedankens oder der Anschauung umsetzende und sich so assimilirende Thätigkeit des Beiftes des Propheten entsprechen, damit jene Bergewifferung auch nur ihm felbst jum Bewußtsein tommen tann; und die Mittheilung beffen, worüber er vergewiffert worden ift, an Andere fann nur geschehen, indem er daffelbe jum Gegenftand feiner reproduzirenden Thätigfeit macht, wobei Reflexion. Phantasie, überhaupt alle geistigen Bermögen in dem Mage und in der Beife, wie es feine Beifteseigenthumlichfeit mit fich bringt, in Thätigkeit treten. In diefer Beziehung ift das Wort Gottes, das er verfündigt, auch des Propheten eigenes Wort, das, was seinem letten Ursprung nach nicht ind tommt, doch auch wieder etwas 1360 Rommendes. — Endlich (und darauf fommt es uns hier besonders an) erhellt auch, daß die durch

a) Näheres über biese Naturgrundlage des χάρισμα προφητείας f. unter Anderem bei Tholuk a. a. D., S. 1 ff. und in den dort angeführten Schriften.

b) Bgl. darüber Dehler a. a. D., G. 639 f.

30 Riehm

die Offenbarungsmittheilung entstehende neue Erkenntnig des Propheten, wenn fie auch eine unmittelbar durch den Beift Gottes gewirfte ift, doch nie eine unvermittelte, mit den im Beifte des Bropheten vorhandenen Ertenntniffen, Borftellungen und Begriffen in keinem genetischen Bufammenhang stehende fein kann, vielmehr - unbeschadet ihrer eigenen Neuheit — aus dem, mas schon gei= stiges Eigenthum des Propheten ist, herausgeboren, oder vielmehr durch die Wirksamkeit des Geiftes Gottes. organisch an das Licht des Bewußtseins gefördert werden muß. Denn wie fonnte ber Beift Gottes in dem Geifte bes Propheten eine Gewißheit wirken über etwas, mas diesem durchaus fremd und abfolut neu wäre, was er nicht in feinem innerlichen Zusammenhang und feiner Uebereinstimmung mit bem bisherigen Gefammtinhalt feines Bewußtfeins anerkennen und ant der ihm zukommenden Stelle darein einordnen könnte? Eine Erfenntniß, die nicht durch organisch-genetischen Zusammenhang mit dem bisherigen Inhalte des Bewußtseins psychologisch vermittelt ift, konnte von dem Geifte Gottes nur in magischer Beife in dem Beifte des Propheten gewirkt, d. h. in äußerlich-mechanischer Weife in deufelben gelegt werden. Auf folchem Wege kann aber eine Erkenntnig, fann auch jene unmittelbare Gewigheit über den Willen und Rathschluß Gottes unmöglich entstehen. Das Gefet, welches in dem Gebiete des natürlichen Lebens gilt, gilt nicht minder in ber Sphare des geiftigen Lebens: das Gefet, daß auf außerlich= mechanischem Wege Nichts in den lebendigen Organismus wirklich aufgenommen und in feinen Lebensprozeß und feine Lebensthätigkeit hineingezogen werden kann. Dort wie hier kann dies nur vermöge eines durch die rezeptive Thätigkeit bedingten Affimilations= prozesses geschehen, und dieser Affimilationsprozeß ift in unferm Falle eben nur dann möglich, wenn die von dem Geifte Gottes gewirfte neue Erfenntnig nicht etwa blos äußerliche Un= fnupfungspuntte, fondern ihre Burgeln, die verborgenen, im Moment der Offenbarungsmittheilung dem Propheten felbit nicht jum Bewuftsein fommenden Unfänge ihres Werdens in dem bisherigen Inhalt des Bewußtseins des Propheten bat.

Was so im Hinblick auf die Natur und die Gesetze des geistigen Lebens angenommen werden nuß, das erscheint auch allein als das Gott Geziemende. Denn das wäre doch gewiß keine Gottes würdige Vorstellung, wenn man annehmen wollte, die Offenbarungsmittheilung an den Propheten erfolge so, daß die in seinem Geiste schon vorhandene Wahrheitserkenntniß dabei ein todtes Gut bliebe. Nein! Der Geist Gottes fängt sein Werk nicht immer wieder ganz von vorne an; vielmehr macht er es sich zum Geschäft, die in der schon vorhandenen Wahrheitserkenntniß liegenden Keime zu entwickeln, sie immer mehr zur Entsaltung zu bringen und durch die Wechselwirkung, welche sie vermöge der ihnen eigenen Lebenskraft im Verlaufe ihrer Entwicklung auf einander üben, in organischer Weise Neues aus ihnen hervortreten zu lassen. Nur das ist eine wirklich Gottes würdige Art und Weise der Offensbarungsmittheilung a).

Aus dem Bisherigen ergibt sich nun, daß die Frage nach der Genesis einer messianischen Weissaung erst dann wirklich und vollständig beantwortet ist, wenn nachgewiesen wurde, wie ihre Entstehung psichologisch vermittelt war, genauer: wie sie in dem gesammten Inhalte des Bewußtseins des Propheten schon ihre Wurzeln und Keime hatte und in organischer Entwicklung aus demselben hervorges gangen ist. Handelt es sich um die einzelne messianische Weissaung, so kommt dabei nicht nur das in Betracht, was der Prophet, als ein Mann, der auf dem Höhepunkte der religiösen Entwicklung seiner Zeit steht, vermöge seiner Bekanntschaft mit dem Gesetze, mit der Geschichte seines Bolkes, mit den Beissaunsgen seiner Borgänger, mit der Einrichtung des Gottesreiches u. s. w. in sein Bewußtsein ausgenommen hat, sondern auch seine Kenntniß

a) Wir haben im Obigen nur diejenige Art der Offenbarungsmittheisung, welche wir als die gewöhnliche, weitaus in den meisten Fällen auzunehe mende erkannt haben, ausdrücklich berücksichtigt. Es ließe sich aber leicht zeigen, daß unsere Aussührung in allem Wejentlichen auch für die in der Ekstase und durch Bistonen gegebenen Offenbarungen Geltung hat, wie schon aus dem ersehen werden kann, was oben (S. 24) über die psychologische Genesis der Bistonen angedeutet worden ist.

ber Zuftande und Berhaltniffe ber jedesmaligen Gegenwart, die Wahrnehmungen und Erfahrungen, die er unter feinen Bolfege= noffen gemacht, die Runde von den weltgeschichtlichen Ereigniffen und den Bölferverhältniffen feiner Zeit, die er erhalten hat u. f. w. -Bei der Beantwortung der Frage nach der Entstehung der meffia= nischen Beissagung überhaupt kommt dagegen wesentlich nur das in Betracht, daß die Propheten vor Underen diejenigen Glieder des alttestamentlichen Gottesvolkes find, welche "das Gefet ihres Gottes in ihrem Bergen haben" (Pf. 37, 31; Jef. 51, 7; vgl. 5 Mos. 30, 14); oder, allgemeiner ausgedrückt: daß sie vor Anderen die Träger und Repräsentanten der Religion Ifraels find. Es wird also nachzuweisen sein, daß und wie die meffiani= fchen Erwartungen und Weiffagungen aus dem in= nerften Lebensmarke der durch Gottes Offenbarun= gen begründeten und entwickelten Religion des alt= testamentlichen Bundesvolkes hervorwachsen konn= ten und mußten. In dem Wefen diefer Religion ift der Grund aufzuzeigen für jenes erwartungsvolle Ausschauen und Sichaus= ftrecken nach einem von Gottes unwandelbarem Rathschluffe zuvor beftimmten und "am Ende der Tage" zu erreichenden herrlichen Vollendungsziele, welches für fie so charakteriftisch ist und fie allein unter allen Religionen des Alterthums zur Religion der Hoffnung gemacht hat.

Man kann nun im Allgemeinen sagen; jener Grund liegt in dem Idealismus der alttestamentlichen Offenbarungsreligion; d. h. er liegt darin, daß durch die Offenbarung Gottes in das religiöse Bewußtsein Iraels Ideen eingepflanzt waren, die einen so großen, tiesen und reichen Juhalt in sich schlossen, daß man in den thatsächlich vorhandenen religiösen Zuständen und Verhältnissen nie eine auch nur einigermaßen vollkommene Verwirklichung dersselben erkennen konnte, — Ideen, die mit jedem Fortschritt in der Entwicklung des religiösen Lebens und der religiösen Erkenntniß Iraels, zugleich die Tiefe und den Reichthum ihres eigenen Inhaltes mehr aufschlossen, und deren Macht daher dem religiösen Leben auf jedem Punkte seiner Entwicklung nothwendig jene Richstung auf ein noch in der Zukunft liegendes Vollendungsziel geben

mußte. Je lebendiger ein frommer Fraelite sich des Widerspruchs von Zdee und Wirklichkeit bewußt wurde — und wer mußte des felben mehr inne werden, als der durch Intensität des religiösen Lebens und durch Reichthum und Reinheit der religiösessitslichen Erkenntniß ausgezeichnete Prophet? —, um so mehr mußte sein Glauben, Hoffen und Sehnen auf die dereinstige Aushebung dieses Widerspruchs und auf die vollständige Verwirklichung der Idee sich richten. Die wichtigsten dieser Ideen haben wir nun als die Reime, aus denen die messianische Weisheit hervorgegangen ist, näher in's Auge zu fassen. Bor anderen erfordern besonders drei unsere Ausmerksamteit: die Idee der Bundesgemeinschaft; die damit unmittelbar zusammenhängende Idee des Reiches Gottes, und, als Reim sir die messianische Weissagung im ensgeren Sinne, die Idee des theokratischen Königsthums.

I. Die Joee der Bundesgemeinschaft ift die Grunds und Hauptidee der alttestamentlichen Offenbarungsreligion a). Sie ist der Mittelpunkt, auf welchen der gesammte Inhalt des Glaubens und der religiösen Erkenntniß Iraels einheitlich bezogen wird. — Als Schöpser der Welt hat Gott sein Absehen schon darauf gerichtet, mit Irael in Bundesgemeinschaft zu treten, wie dadurch angedeutet ist, daß das Schöpsungswerk, nachdem es vollendet ist, durch die Heiligung des siebenten Tages gekrönt wird; denn die Grundidee des Sabbaths ist, daß an ihm, als dem heiligen Tage, die Bundesgemeinschaft Iraels, des heiligen Volkes, mit dem heisligen Gotte innerlich und äußerlich zum Volkzug kommt b). —

a) Wer in dieser Idee nur ein Zeugniß von bornivtem, nationalem Partifularismus erkennt, der hat wohl wenig über dieselbe nad gedacht. Es ist ein soldses Urtheil um so unbegründeter, da der fromme Ifraklite das lebendigste Bewußtsein davon hat, daß sein Bolk, ohne alles eigene Berbienst, aus freier Gnade von Gott erwählt worden ist, und ebenso auch davon, daß der Zorneiser Gottes sich mit derselben Energie gegen das abtrünnige Israel fehrt, mit der er die Heiden, welche das Reich Gottes anzutasten wagen, dafür bestraft.

b) Bgl. meinen Lehrbegriff des Hebräerbriefes, S. 818, und die dort angeführten Stellen, zu welchen noch Czech. 20, 12 hinzuzufügen ist. Theol. Stud. Jahrg. 1865.

Das Weltregiment führt Gott von Anfang an bis zu Ende als ber Bundesgott, der fortmährend fein Absehen auf die Ausführung feines Beilerathschluffes über Ifrael gerichtet hat. Das ift der Grund= gedanke der alttestamentlichen Geschichtschreibung und der Grund= gedanke der Prophetie. Namentlich beherrscht diefer Gedanke die Darftellung der Urgeschichte des menschlichen Geschlechts und der Batriarchengeschichte. Durch die allmähliche Aussonderung Fraels aus den übrigen Bölkern, durch die Berufung Abraham's und den mit ihm geschloffenen Verheißungsbund, durch die ganze Lebens= führung der Patriarchen wird der Abschluß des Bundes Jehovah's mit Ifrael und der Bollzug der Bundesgemeinschaft in dem in Rangan aufgerichteten Gottesreiche vorbereitet; und diefe Abzielung der Geschichte der Menschheit und der Geschichte der Patriarchen insbesondere wird auch schon ausdrücklich verkündigt in der im Munde Noah's vorkommenden Bezeichnung Jehovah's als des Gottes Sem's (1 Mof. 9, 26), und in den Abraham gegebenen und den anderen Batriarchen befräftigten Berheißungen, unter benen bier 1 Mos. 17, 7 f. besonders hervorzuheben ift. Zum Abschluß fommt aber der Bund erft auf Grund der Erlösung Ifraels aus Alegypten und der Gefetgebung am Berge Sinai (2 Mof. 6, 2 ff.: 19, 4 ff.; 24, 3 ff.). - 3m Bentateuch findet nun die Idee der Bundesgemeinschaft gewöhnlich ihren Ausdruck darin, daß Sehovah erflärt, er wolle für Frael Gott werden (הניתר) שלהים לאלהים), und Ifrael folle ihm zum Bolf, d. h. zu seinem befonderen, ihm vor allen anderen Bölfern angehörigen Eigenthumsvolf, werden (Dy); vgl. 1 Mof. 17, 7 f.; 2 Mof. 6, 7; 19, 5 f.; 29, 45; 3 Mof. 11, 45; 22, 33; 25, 38; 26, 12. 45; 4 Moj. 15, 41; 5 Moj. 4, 20; 7, 6; 14, 2; 26,-18; 27, 9; 28, 9; 29, 12. a) Was liegt in diefen Ausdrücken?

Wenn Gott erffart: "ich will euch Gott fein oder mer=

a) Es verdient Beachtung, daß dieser pentatenchische Ausdruck für die Idee ber Bundesgemeinschaft in den prophetischen Schriften erst bei Jeres mias, Ezechiel und Sacharja, bei ihnen aber überaus häusig vorstommt; vgl. Jer. 7, 23; 11, 4; 24, 7; 30, 22; 31, 1; 32, 38; Ez. 11, 20; 14, 11; 34, 24; 36, 28; 37, 23. 27; Sach. 2, 15; 8, 8.

ben", so spricht er damit nicht etwa die Berpflichtung Ifraels aus, ihn als seinen Nationalgott allein zu verehren; in allen an= geführten Stellen ift bas Wort fein verpflichtendes, fondern ein verheißendes a). Es besagt, daß Jehovah, der eine mahre, unsicht= bare Gott, der als Schöpfer Himmels und der Erde Berr der Natur und herr der Geschichte ift, als bas, was er ift, als Gott, in der Majeftat feines heiligen und herrlichen Befens und in der Fulle feiner Gnade und Trene an dem von ihm erwählten Bolte Frael und zu feinem Beile fich auf Erben offenbaren und thatsächlich erweisen will. Un diesem Bolte foll es offenbar werden für alle Welt, daß er der lebendige Gott ift, der über die Welt und ihre Macht hocherhabene, heilige Gott, der Gott des Beiles, von dem aller Segen, alle Bulfe, alle Erlöfung fommt, ber Gott, der mit dem nach seinem Bilde geschaffenen Menschen in Liebesgemeinschaft und Liebesverkehr treten will. Darum gehört er diesem Volke in besonderem Sinne an als fein Gott. 218 folder hat er fich zuerft ermiefen in der Ausführung Ifraels aus Aegypten. Diefe Erlöfungethat ift bie grundlegende Offenbarung feiner Gottheit an und für Ifrael. Geitdem weiß Frael, dag Jehovah fein Gott und daß es fein, aus den Bölkern ausgesondertes, beiliges Eigenthumsvolf ift. Bum Beweis dienen die meiften der oben angeführten Stellen; vgl. außerdem 2 Sam. 7, 23 f.; 1 Chron. 17, 21 f.; und die in der Gefetsgebung vom Defalog an häufig vorfommende Selbftbezeichnung Gottes: "Ich, Jehovah, bin bein Gott, ber ich dich aus Aegypten= land, aus dem Diensthaufe geführt habe" (2 Mof. 20, 2; 3 Mof. 19, 36 u. and. St.). Darum wird durch das ganze Alte Teftament hindurch die Erlöfung Ifraels aus Aegypten als ber geschichtliche Bollzug der Ermählung betrachtet. Sie nimmt in dem religiöfen Bewuftfein des Ifraeliten wefentlich diefelbe Stellung

36 Riehm

ein, die in unserem driftlichen Bewußtsein ber Erlösungsthat Gottes durch Jesum Christum zukommta). — Jedoch mar fie erft ber grundlegende Unfang ber gnadenreichen Offenbarung Gottes an Afrael. Die Absicht, in welcher Gott Ifrael aus Aegypten führte, wird erft badurch ausgeführt, und erft badurch erweift fich Jehovah bauernd an und für Frael als Gott, daß er auf Grund der Besetgebung an dem Berge Sinai in feiner Mitte Bohnung macht (vgl. 2 Mof. 29, 45; 3 Mof. 26, 11 f.; Ez. 37, 27) und, nachdem er ihm das heilige land zu eigen gegeben hat, fein Reich in seiner Mitte aufrichtet als fein König, um fort und fort seine heilige Majestät und seine herablaffende Gnade an ihm zu offenbaren. Seine gnadenreiche Gegenwart erweist fich darin, daß er das Land, auf welches feine Augen immerfort in liebender Fürforge gerichtet find, mit großer Fruchtbarkeit fegnet, bas Bolt, von Raubthieren und Feinden ungefährdet, in Sicherheit und Frieden darin wohnen läßt, ihm Macht verleiht und Sieg über seine Feinde und es zahlreich vermehrt. (Bgl. z. B. 3 Mof. 26, 3 ff. — 5 Mof. 7, 13 ff.; 11, 10 ff. — 5 Mof. 2, 25; 11, 24 f. — 5 Mof. 7, 21; 9, 3; 20, 3 f.; 23, 10.) Ulle folche äußeren Segnungen haben ihre höhere, religiofe Bedeutung badurch, daß fie Unterpfänder der Gnadengegenwart Gottes find. Frael ift feinem Gotte nabe, es kann zu ihm fommen und ihn befragen. hört fein Wort, fieht die Offenbarungen feiner Macht und Gnade, und wird von ihm gehört, wenn es ihn anruft. Dadurch ift es ausgezeichnet vor allen Bölkern der Erde (2 Mof. 33, 16; 5 Mof. 4, 7). — Ale fein Rönig (vgl. Jef. 33, 22), gibt ihm Gott die gerechtesten Gesetze und Lebensordnungen (5 Mof. 4, 8; Jef. . 42, 21), schafft als Richter Recht und Gerechtigfeit in seiner Mitte und leitet es durch seinen heiligen Geift mittelft der von ihm er= wählten Organe (vgl. Jef. 63, 11; Hag. 2, 5).

a) Wir erinnern daran, daß auch die alttestamentliche Weissaung die messsiansichen Heissthaten Gottes, als die zweite, höhere und vollkommenere Realisiung der Erwählung des alttestamentlichen Bundesvolkes, mit der Ausschrung aus Aegypten und der Einführung in das heilige Land ausschrücklich parallelisirt; vgl. z. B. Jes. 10, 26; 11, 1. 16; 12; Wich. 7, 15; Jer. 23, 6 ff. 31; Jes. 65, 9 u. and. St.

Frael feinerseits ift, wie befonders 2 Mof. 19, 4 ff. ausgeführt wird, als Gottes בגלה מבל-העמים ein Reich von Priestern und ein heiliges Bolf. Als der Beilige konnte nämlich Gott in die Bundesgemeinschaft nur eintreten, indem er zugleich die Besonderheit seines Wesens, seine majestätische Erhabenheit und seine makellose Reinheit auch in seinem Berhaltnisse zu Frael sich mahrte. Darum mußte Ifrael aus der Berbindung mit der profanen Bölferwelt, die den falschen Göttern dient, heraustreten und von ihnen gesondert bleiben (4 Mos. 23, 9). Die absolute Unterschiedenheit Gottes von allem Andern und fein Gegenfat zu allem Nicht=Gött= lichen, mußte in der Geschiedenheit des ihm angehörigen Volkes von der iibrigen Bölferwelt sein irdisches Gegenbild finden; wie Gott nur fein felbft eigen ift, fo mußte Ifrael gang unter ben beftimmenden Ginflug und in die Sphare des göttlichen Wirkens versetzt werden. Darum macht Jehovah als Heiligender (wind 2 Mof. 31, 13; 3 Mof. 20, 8; 21, 8; 22, 16. 32; E3. 20, 12; 37, 28; vgl. 3 Mof. 21, 15, 23; 22, 9; 4 Mof. 8, 17) Frael zum heiligen Bolk (vgl. bef. 3 Mof. 20, 26). Und das foll es bleiben und durch die heiligende Wirksamkeit des in seiner Mitte wohnenden Gottes immer mehr werden. Es ift feine Pflicht, fich möglichst von Allem rein und frei zu halten, was dem mit ihm in Gemeinschaft stehenden Gotte zur Unehre gereichen murbe, von förperlichen Berunreinigungen (vgl. 3 Mof. 11, 44; 20, 26; vgl. 21, 8) wie von fittlichem Makel (vgl. 3 Mof. 19, 2; Am. 2, 7). Und nicht blos in diefem negativen Sinne, sondern auch im pofitiven foll Frael heilig fein, weil fein Gott heilig ift. Darauf zielt die ganze Gesetzgebung (vgl. 3 Mos. 19, 2). Diese ift ihrem innerften Wesen nach nichts Underes, als die Offenbarung der sitt= lichen Vollkommenheit Gottes in der Form der Anforderung; das Licht des Gesetzes ist der Widerschein des Lichtes Jehovah's (vgl. Jef. 2, 5); und fein 3meck ift, das Bolksleben Ifraels fo gu geftalten, daß immer mehr Gottes Beiligkeit darin abgebildet, Ifrael also in vollem Sinne zum grig mirda). Nur als

a) Die Entwicklung und Begründung des oben vorausgesetzten Begriffs der Beiligkeit muffen wir uns für einen anderen Ort vorbehalten.

heiliges Volk kann Fraet seinem Gotte nahe sein und nahe tommen, kann es Würde und Borrecht eines priesterlichen Volkes haben a).

Diefes gange gegenseitige Berhältniß ift nun aber in feinem Bestande davon abhängig gemacht, daß Ffrael auf Jehovah's Stimme hört und seinen Bund bewahrt (2 Mof. 19, 5); auf Grund der Gesetzgebung ift der Bund geschloffen (2 Mof. 24, 8). Der dauernde Vollzug der Bundesgemeinschaft ift also durch die menschliche Freiheit, durch die Erfüllung der Bertragsbedingungen pon Seiten des Volkes bedingt. Andernfalls tann fich Jehovah nicht zum Beile Ifraels als fein Gott erweisen; vielmehr wird dem Bolte für den Fall der Untreue und Bundbruchigfeit die Entziehung aller in Ausficht gestellten Gegnungen und eine Reihe schwerer Strafgerichte bis zu seiner Zerftrenung unter die Beiden angedroht. Denn gerade das nähere Berhaltnig, in welches Gott zu Ifrael getreten ift, bringt es mit fich, daß fich fein Borneifer wider die Geringachtung seiner heiligen Majestät und die Ent= weihung seines heiligen Namens nirgends so sicher bethätigt, als gerade an Frael (vgl. 3 Mof. 10, 3; Fof. 24, 19 f.; Am. 3, 2).

Jedoch kann durch die Untreue Fraels und durch die dadurch nothwendig werdenden Gerichte die einmal exfolgte Erwählung nicht ungeschehen und nicht rückgängig gemacht werden; durch die Schuld einer oder auch mehrerer Generationen können die Berheißungen, die Gott in früherer Zeit dem Bolke, die er namentlich den Bätern gegeben hat, nicht annullirt, und ber Gnadenrathschluß, zu dessen Berwirklichung er Ifrael erwählt hat, nicht vereitelt werden. Denn Gott ist nicht ein Mensch, daß ihn etwas gerene (1 Sam. 15, 29); sollte er etwas sagen und nicht thun, sollte er etwas reden und nicht halten (4 Mos. 23, 19)? Wenn Menschen in ihrem Berhalten zu Gott unbeständig und wandelbar sind, so geht darum doch in Gott selbst keine Beränderung vor (Wal. 3, 6); und nimmermehr kann das, was er

a) Daß Israel als priesterliches Volk ein Mittleramt habe in Bezug auf das Berhältniß Gottes zu der Menscheit liegt noch, nicht in dem Ausdruck Diele and Ausdruck

fich vorgesetzt, durch menschliches Thun für ihn unausführbar werben; er muß Mittel und Wege zu feiner Ausführung und gur Erfüllung feiner Berheißungen finden. - Deingemäß fann wohl, wenn Gottes Born fich wider Ifrael fehren muß, der Bollzug der Bundesgemeinschaft für fürzere ober längere Zeit fufpendirt, aber ber Bund felbit fann nicht für immer aufgelöft werden. Gott fann fein ermähltes Bolf nie für immer verftogen (vgl. 3. B. 3 Mof. 26, 44 f.; 1 Sam. 12, 22; 2 Kön. 13, 23); er kann also auch nie ein Bernichtungsgericht über es ergeben laffen , wie über heidnische Bolfer; Ifrael gegenüber muß Gottes Gericht, mit Rücksicht auf das von ihm felbst begründete Bundes= verhältniß, mit Rücksicht barauf, daß Ifrael fraft der Erwählung und der den Batern gegebenen und beschworenen Berheifung, fein Eigenthumsvolf ift und bleibt, immer eine Büchtigung, fein (Jer. 10, 24 f.; 46, 28; Bf. 69, 28 f.), verhängt in der Lie= besabsicht, das Bolf zur Bekehrung zu führen; und diefe Liebesabsicht wird Gott auch wirklich auszuführen miffen (3 Mof. 26, 40; 5 Mof. 30, 1 ff.), sei es durch die Züchtigung felbst, fei es durch die beschämende, auch die hartnäckige Widerspenftigkeit zu= letzt besiegende, herrliche Erweifung seiner zuvorkommenden Gnade (vgl. Ez. 16, 61 ff.; 20, 43 f.; 36, 31 f.). Sobald fie aber erreicht ift, oder auch indem sie erreicht wird, tritt die Bundes= gemeinschaft wieder in volle Rraft und Wirtsamfeit; Gott erweift fich wieder an Ifrael und zu feinem Beile als fein Gott, indem er es erlöst und verherrlicht. — Daß dies zuletzt immer wieder geschehe, das fordert, wie seine Treue (f. oben u. vgl. z. B. 2 Mof. 32, 11 ff.), fo auch seine Beiligkeit und seine Berech = tigkeit. Seine Beiligkeit; denn die Berichte über Frael bestehen darin, daß es der Gewalt heidnischer Bölker preisgegeben wird, fo dag der Schein entfteht, als ob menschliche Macht etwas auszurichten vermöge wider Gottes Reich und der Ausführung fei= ner Rathschlüffe hindernd in den Weg treten könne; als ob der Wahn der Heiden, daß Fracls Gott ohnmächtig fei und fein Eigenthum nicht zu schützen vermöge, Grund habe, ober als ob er, wandelbar wie ein Mensch, um sein Eigenthumsvolk sich nicht mehr kummere. Ließe er fein Eigenthum in der Beiden Bewalt,

fo mußte feine über Alles erhabene Majeftät, feine absolute Uebermacht über alle Welt und die Unmöglichkeit, daß das, mas er beschloffen hat, vereitelt werde, auf Erden verkannt werden; fein beiliger Name würde und bliebe entweiht. Darum fordert es feine Ehre, daß er feines Eigenthums fich wieder annehme; um feiner felbft, um feines beiligen namens willen muß er Ifrael wieder erlösen; in dem Schutze und der Erlösung feines Boltes und in dem Gericht über seine Keinde muß er vor den Angen aller Bölter seine Beiligkeit erweisen (vgl. z. B. 4 Mof. 14, 13 ff.; 5 Mos. 9, 26 ff.; Ez. 20, 41; 38, 16. 23; Jes. 48, 9 ff.; 52, 5 f.). - Aber auch feine Gerechtigkeit fordert, daß er, sobald der Zweck des Züchtigungsgerichtes erreicht ist, indem Ifrael fich bekehrt, sich seines Volkes gegenüber den heidnischen Unterdrückern wieder annehme. Denn ihrem allgemeinsten Be= griffe nach ift feine Gerechtigkeit die Gigenschaft, vermöge melcher er in seinem gesammten Verhalten zu den Menschen immer den geraben Weg genau einhält, der ihm nach Maggabe des zwischen ihm selbst und dem Einzelnen oder der Gemeinschaft bestehenden Verhältnisses auf der einen Seite durch seinen die Verwirklichung bes Guten bezweckenden Willen und auf der andern Seite durch feine auf ihr Heil gerichtete Liebesgesinnung vorgeschrieben ift. Das Verfahren Gottes mit Ifrael muß alfo, um feiner Gerechtigkeit zu entsprechen, indem es im Einklang steht mit seinem ernftlichen Willen, daß in seinem Reiche das Gute verwirklicht werde, immer zugleich auch eine dem Bundesverhältniffe entsprechende Bethätigung feiner Liebesgefinnung fein; sobald deshalb Frael in Folge feiner Bekehrung sich jenem Gotteswillen nicht mehr widersett, fo fordert Gottes Gerechtigkeit, daß er in Liebe feines Bolfed-fich wieder annehme. Was auf der einen Seite Gnade (im ganzen und vollen Sinne des Wortes) und Treue ift, das ift auf der andern Seite ebenso auch Gerechtigkeit (vgl. z. B. Hof. 2, 21; Bf. 103, 17 und die vielen andern Pfalmenstellen, in welchen — wenn auch nicht mit besonderer Beziehung auf das Volt Frael — die vren mit der חסר oder אמונה verbunden ist oder im Parallelismus fteht, wie Pf. 33, 5; 36, 6 f. 11; 40, 10 f.; 89, 15: 96, 13: 116, 5; 145, 17, sowie die Berwendung des Begriffs der Be= rechtigkeit in Jef. 40 - 66). - Ebenso ift die Erlösung Iraels aus der Gewalt der Heiden auch eine nothwendige Erweifung feiner richterlichen, bestimmter Recht schaffenden Gerechtig= feit (Gerechtigkeit im engeren Sinne des Wortes). Denn Ifrael ift den heidnischen Unterdrückern gegenüber in feinem Rechte und im Bergleich mit ihnen relativ gerecht, fofern es ben allein mahren Gott anbetet, da immer eine, wenn auch kleine, Angahl Jehovahverehrer (vgl. 1 Ron. 19, 18) feinen Rern bildet. Gott aber fann als gerechter Richter es nicht geschehen laffen, daß der Frevler ben zu Grunde richtet, der gerechter ift als er (Hab. 1, 13). Wie er in feinem Reiche dem Frommen gegenüber den Gewalt= thätigkeiten und lügenhaften Ränken des Frevlers Recht schafft (vgl. z. B. Pf. 31, 2; 71, 2; 129, 4), so muß er auch Ifrael burch seine für es erlösende, für seine Unterdrücker vernichtende Gerichtsthat, zu dem Rechte verhelfen, welches es als Bolk, das ben allein mahren Gott verehrt, den abgöttischen Beiden gegenüber hat. (Belege für diefe Näherbestimmung des Begriffs der Gerech= tigkeit Gottes gegen Frael finden fich besonders in Jef. 40-66; vgl. 3. B. Sef. 41, 10 ff.) -

In Vorstehendem haben wir, freilich nur soweit es für unsern Zweck nöthig erschien, den Inhalt der Jdee der Bundessemeinschaft entwickelt. Es ist nun leicht zu sehen, wie sich aus dieser Idee nothwendig die messanische Weissaung (im weiteren Sinne des Wortes) entwickeln mußte. Sie mußte sich daraus entwickeln einmal wegen des Widerspruchs von Idee und Wirkslichkeit, der in Folge der Untreuen Israels eintrat, und sodann wegen des mit der Entwicklung und Vertiesung der religiösen Erkenntniß und des religiösen Lebens immer mehr den frommen und erleuchteten Israeliten zum Bewußtsein kommenden Widerspruches von Idee und Wirksichkeit, der schon in dem ganzen Charafter des Alten Bundes und seines Gottessereiches begründet war.

Der erste Punkt bedarf keiner besonderen Erläuterung mehr; benn aus der Entwicklung der Idee der Bundesgemeinschaft selbst ergibt sich schon, wie in Zeiten des Abkalls und schon gegenwärstiger oder auch bevorstehender Gerichte die Blicke Aller, in deren

Herzen der alttestamentliche Glaube lebendig war, nothwendig auf die fünftige bessere Zeit hingelenkt werden nußten, in welcher Gotstes Gnadenrathschluß über Frael wirklich zur Ansführung-kommen sollte. Wie groß auch der Abfall sein mochte und wie schwer das Gericht, die Erwählung Fracls, die unwandelbare Treue Gottes, — seine Heiligkeit und seine Gerechtigkeit blieben immer die festen Grundpfeiler der zuversichtlichen Erwartung, daß am Ende dennoch für das Bolk Gottes ein Tag der Erlösung, eine Zeit des Heiles andreche, in der es des vollen Segens der Bundesgemeinschaft theilhaftig werde.

Eine etwas nähere Betrachtung erfordert dagegen der andere Punkt. Mit der Entwicklung und Bertiefung der religiösen Erskenntniß und des religiösen Lebens mußte auch das Bewußtsein immer klarer werden und immer stärker sich geltend machen, daß die Idee der Bundesgemeinschaft in dem durch Moses begründeten Gottesreiche doch erst in sehr unvollkommener Weise verwirklicht sei; daß sie dem Bolke Ifrael ein Ziel vor Augen stelle, von dem es noch weit entfernt, welches zu erreichen aber sein göttlicher Bezuf und seine Bestimmung sei, und zu dem es auch am Ende kraft des göttlichen Erwählungsrathschlusses gewiß gelangen werde.

Gott wohnte allerdings in der Stiftshütte und im Tempel inmitten seines Volkes, offenbarte sich ihm durch Wort und That und leitete es durch feinen Beift. Ifrael war ein priefterliches Bolf, das seinem Gott nahe war und mit ihm in Gemeinschaft und Verkehr stand. Aber da das Gottesreich zunächst ein auf die natürliche Bafis des ifraelitischen Bolksthums gegründeter äußerlicher Gottes ft aat, und die Mitgliedschaft der Gemeinde Jehovah's mit der fleischlichen Abstammung von dem erwählten Bolke schon gegeben war, so war auch jenes Gemeinschaftsverhält= niß für das Bolk im Ganzen zunächst noch ein äußerliches und bazu an die Bermittlung des levitischen Priesterthums und Hohe= priesterthums gebunden. Die Idee, daß Ifrael ein priesterliches Bolf ift, hat für das einzelne Glied des Bolfes in der Wirklichkeit nur eine fehr beschränkte Geltung. Die Beschneidung und die Quaften an feinem Gewande (4 Mof. 15, 37 ff.) find zwar für jeden Fraeliten bie äußeren Zeichen seiner Gottangehörigkeit und priesterlichen Burde:

auch übt er bei der jährlichen Erneuerung der Bundesgemeinschaft. in der Baffahfeier feinen Briefterberuf a); an Sabbathen und Feften tommt er feinem Gotte nahe, namentlich an den drei Ballfahrtsfeften, an denen alle Manner vor Jehovah erscheinen; und bei der Friedensopfer-Mahlzeit erfreut er sich dankbar des äußeren Bollzugs feiner Gemeinschaft mit Gott. Aber nur in den Borhof ber Bohnung feines Gottes darf er fommen, vom Beiligthum felbst ist er ausgeschlossen; nur dort in ehrerbietiger Ferne darf er ben im Dunkel des Allerheiligften thronenden Gott anbeten, und bei Todesstrafe ift ihm verboten, priesterliche Funktionen im engeren Sinne zu vollziehen. Denn die eigentlichen Träger des priefterlichen Bernfes Ifraels find die von Gott felbst erwählten mittlerischen Vertreter bes Bolkes, die Gohne Marou's, die eben fraft ihrer besonderen Erwählung in höherem Grade beilig find, Gott angehören und Recht und Bflicht haben, ihm zu nahen. Nur burch ihre Bermittelung kann bas Bolt feinem Gotte feine Opfer barbringen. Und auch von ihnen hat nur Giner, ihr Haupt, ber von Gott berufene Bertreter der Priesterschaft und des gangen Bolfes, das Recht, in das Allerheiligste zu kommen, und auch er nur an einem Tag im Jahre, und auch dies eine Mal nicht ohne fühnendes Opferblut, das er für seine eigenen und des Bolfes Sunden darbringt. So lag ichon in den Bestimmungen, an welche ber außere Berkehr Ifraels mit feinem Gotte geknüpft mar, eine Erinnerung daran, daß die Bundesgemeinschaft mit Gott noch feine vollendete fei. — Nun follte aber der gottesdienstliche Berkehr mit Gott nur die außere Darftellung und Bethätigung der inner= lichen Gemeinschaft mit ihm fein; die außerliche Zugehörigkeit zur Gemeinde, in welche jeder Ifraelit hineingeboren wurde, follte für ihn zur innerlichen Zugehörigkeit werden. Es follte gefchehen durch die Wirksamkeit des Gesetzes und dadurch, dag Gott mittelft einzelner, befonders dazu bernfener Organe seinen Billen und Rathschluß immer auf's Reue und immer vollständiger fund machte. Aber in wie geringem Mage murde diese Absicht erreicht! Trots

a) Eql. Hupfeld, Comment. de primitiva et vera festorum apud Hebraeos ratione etc. I, p. 22 aqq.

aller Forderungen und Drohungen des Gesetzes immer wieder= fehrende Trenlosigkeit des Bolfes gegen seinen Gott! Trot aller prophetischen Predigt immer wieder das Herabfinken des Gottes= bienftes jum leeren, rein außerlichen Zeremoniendienft bei gang unfrommer, weltlicher und fleischlicher Gefinnung! Nur bei verhalt= nigmäßig Wenigen fam es zu einem innerlichen, geiftlichen Gemein= schaftsverhältniß und Verkehr mit Gott, und diesen Wenigen ftand, fie anfeindend und bedrückend, die große und mächtige Partei ber Weltlichgefinnten gegenüber. Es verfteht fich von felbit, daß jeder Fromme, ber das Befetz feines Gottes in feinem Bergen trug (Pf. 37, 31; Jef. 51, 7) und feine Luft hatte an den weife machenden, das Berg erfreuenden und die Seele erquickenden Geboten Jehovah's, Jeder, der aus eigenfter, innerer Erfahrung etwas davon wußte, wie der Gott der Gnade und des Beiles durch fei= nen heiligen Geist auch den Einzelnen erleuchtet und leitet (vgl. 3. B. Pf. 51, 13 f.; 143, 10), wie innig nahe ihm feine Begnadeten stehen, wie er sie hort und ihnen antwortet, wenn sie zu ihm rufen, und welche Wonne es ift, Gott fein Gut und fein Theil nennen zu können — in diesem innerlichen Gemeinschafts= verhältniffe mit seinem Gotte basjenige erkennen mußte, mas für die Bermirklichung der Idee der Bundesgemein= schaft am allerwesentlichsten ist. Und es liegt in der Natur der Sache, daß, je icharfer der Begenfat zwischen der fleinen Zahl der mahrhaft Frommen und der Partei der Weltlich= gesinnten wurde, je mehr also die Berschiedenheit der innerlichen Stellung zu Gott eine Scheidung innerhalb des alttestamentlichen Bundesvoltes herbeiführte, in dem Bewußtsein der Frommen die fleischliche Zugehörigkeit zu Ffrael und der äußerliche Vollzug der Bundesgemeinschaft an Bedeutung und Werth immer mehr hinter jene innerliche Gemeinschaft mit Gott zurücktreten mußte. Nicht in den gegenwärtigen Zuftanden und Berhaltniffen, da fo Biele Got= tes vergeffen hatten und um fein Gebot fich nicht bekummerten. fondern erft dann, wenn die außerliche Bundesgemeinschaft für das gange Bolf in allen feinen Gliedern zu der inner= lichen und lebendigen Gemeinschaft mit Gott geworden fein würde. beren fie felbst sich erfreuten, konnten sie das Wort: "Ich will ihnen Gott und sie sollen mein Volk sein" für wirklich erfüllt halten. Im lebendigen Glauben an Fraels Erwählung und in der Liebe zu ihrem Volke, zu ihrem Gotte, zu seinem Reiche, muß= ten sie also der künftigen Zeit warten, in welcher die Gnadenabsicht des erwählenden Gottes an dem gesammten Gottesvolke durch Herstellung der wahren, innerlichen, durch die erleuchtende und heiligende Wirksamkeit des Geistes Gottes vermittelten Bundesgemeinschaft zu voller Ausführung kommen sollte.

Aber auch in ihrem eigenen innerlichen Gemeinschaftsverhält= niffe mit Gott erfuhren die frommen Ffraeliten noch viele fchmerz= liche Störungen und Trübungen. Ginmal empfanden fie ben Born Gottes über die Untreue ihres Bolfes nicht blos in ber Liebe zu ihrem Bolfe und im lebendigen Gemeinschaftsbewuftfein mit, fondern fie empfanden ihn auch als Störung und Trübung ihres perfonlichen Gemeinschaftsverhältniffes zu Gott; benn für ihre Bewigheit, bei Gott in Gnaden zu ftehen, hatten fie eben als lette, unterfte Grundlage nichts Anderes als das Bewußtsein der Erwählung des Bolles Ifrael; und jede Sufpenfion des Boll= jugs der Bundesgemeinschaft mit dem Bolke mußte ihnen darum auch die Gewißheit ihres perfonlichen Gnadenftandes mehr oder weniger verdunkeln. Daber die schmerzlichen Klagen darüber, daß Gott fein Bolt von feinem Angeficht verftogen habe, die wir in ber Zeit des Exils vernehmen und benen wir abfühlen, daß in ben Bergen der Frommen ein tiefes Gefühl der Gottverlaffenheit vorhanden war. Sodann aber murbe die Seligfeit der Frommen in der Gemeinschaft mit ihrem Gotte besonders auch durch ihre eigene Sünde getrübt; und bas um fo mehr, je mehr ihre Erkenntniß des Willens Gottes sich vertiefte, fo daß die von Gott aufgeftellten Bedingungen der Bundesgemeinschaft ihnen immer größer und größer erschienen; benn bamit vertiefte sich auch ihr Sünden = und Schuldbewußtsein. Sie konnten nun zwar wohl zu einer feften und freudigen Gewißheit der Bergebung ihrer Gun= ben gelangen (vgl. Pf. 32); freilich nicht, wenigftens feit der Bertiefung des religiöfen Lebens in der Periode des Prophetismus nicht mehr, durch die Darbringung der alttestamentlichen Guhn= opfer, wohl aber durch ihren festen Glauben an die fündenvergebende Gnade Gottes; denn es wurde ihnen ja durch das Gesetz und durch die Propheten das Evangelium bezeugt, daß Jehovah "ein barmherziger und gnädiger Gott ist, langmüthig und groß an Huld und Treue, der seine Huld Tausenden bewahrt und Versgehung, Missethat- und Sünde vergibt" (vgl. 2 Mos. 34, 7; 4 Mos. 14, 18 a); Jes. 1, 18; 55, 7; Mich. 7, 18).

Aber diese fündenvergebende Gnade Gottes hatte fich doch noch nicht in einer wirklich ausreichenden Weise manifestirt. Der Glaube an fie hatte noch feine für alle Falle ausreichende, fefte, thatfächliche Grundlage. Machte fich in Zeiten der Unfechtung und des Zweifels das Bedürfniß, auf eine folche thatfächliche Grundlage gurudgugeben, geltend, fo mar es eben wieder nur bie Erwählung Ffraels und seine bisherige Geschichte, auf welche der alttestamentliche Glaube rekurriren konnte; und diese Grundlage reichte, je tiefer das Sündenbemußtsein murbe, um fo weniger aus. Darum konnte auch die Bewifiheit der erlangten Sündenvergebung feine vollkommene und ftetig vorhandene fein; in fchuchternen, jaghaften Bergen und in Stunden der Anfechtung mußte die Gehn= fucht darnach oft unbefriedigt bleiben, und fo mußten also bie Frommen des Alten Bundes auch für ihr eigenes Gemeinschaftsverhältniß mit ihrem Gotte erft noch diejenige Vollendung erfehnen und erhoffen, in welcher ihre Sünde durch volle Bergebung getilgt und durch die fräftigere und dauerndere Wirtsamkeit des Geiftes Gottes auf ihr Herz jede neue Trübung ihrer Freude an ihrem Gotte und feiner befeligenden Rabe verhütet werden follte.

Gerade das war ja aber die Absicht, in welcher Gott Jfrael erwählt hat, gerade darin wollte er nach seiner Bundesverheißung seine Gottheit an ihm offenbaren, daß er Jfraels Erlöser und Heiland würde. Mit der Erfenntniß des Heilsbedürfnisses wuchs nun auch die Erkenntniß Gottes als Heilandes und damit die Einsicht in seinen Gnadenrathschluß und Reichsplan. Immer klaschen

9

a) Die gnadenvollen Worte dieser Selbstcharakteristis (vgl. 2 Mos. 34, 6 mit 33, 19) Gottes klingen durch das ganze Alte Testament wieder; vgl. Foel 2, 13; Nahum 1, 3; Fon. 4, 2; Ps. 86, 15; 103, 8; 111, 4; 145, 8; 2 Chron. 30, 9; Nehem. 9, 17. 31.

rer mußte den Frommen des Alten Bundes die Erkenntnig aufleuchten, daß, wenn wirklich Jehovah in vollem Mage für Ffrael Gott und Ifrael in vollem Sinne des Wortes Jehovah's Bolf werden folle, eine alle bisherigen weit überstrahlende Offenbarung feiner herrlichfeit, eine neue große Gnaden= und Beilsthat, eine das hinderniß der vollen und dauernden Bundesgemeinschaft, die Gunde völlig und für immer austilgende Bethätigung feiner fünden= vergebenden Unade bevorfteben muffe. Gie mußten deffen immer gemiffer werden, daß Gott dereinft in noch gang anberer, viel herrlicherer Weife Wohnung machen muffe in ber Mitte feines Bolkes: fo, daß wer nur immer zum Bolke Gottes gehört, ihm wahrhaft nahe und des priefterlichen Rechtes, unmittelbar mit ihm zu verkehren, theilhaftig ift; fo, daß Alle feine Berrlichkeit feben und mit ihm bekannt find, beide, Rlein und Groß. Und damit es dahin komme, muß er selbst des Bolkes Berg beschneiden, damit es seinen Gott von gangem Bergen und von ganger Seele lieben fonne (5 Mof. 30, 6); er felbst muß fein Gefet in ihre Bruft legen und es in ihr Berg schreiben (Ber. 31, 33); er muß ein neues Berg und einen neuen Beift, feinen Beift, in ihre Bruft geben und fo es bewirken, dag fie in feinen Geboten mandeln (Jer. 32, 39; Ezech. 11, 19 f.; 36, 26 f.).

Im Bereiche der Gegenwart trat dem Ifraeliten nirgends (namentlich nicht im Priesterthume) eine so unmittelbare und kräftige Einwirkung des Geistes Gottes auf den Menschen, eine so innige, persönliche Vertrautheit mit Gott (Am. 3, 7) und ein so stetiger und sebendiger Verkehr mit ihm vor Angen, als im Propheten phetenthume. In ihm war ihm, war vor Allen den Propheten selbst, vermöge ihrer eigensten Ersahrung, das Ziel am deutlichsten veranschaulicht, zu welchem Israel, kraft seiner Erwählung, dereinst gelangen sollte. Erst dann ist das Volk Gottes, was es werden soll, und erst dann ist die Idee der Bundesgemeinschaft vollständig verwirklicht, wenn nicht mehr über einzelne auserwählte Organe Gottes, sondern über das ganze Volk Gottes Geist ausgegossen sein wird, so daß sie Alle Propheten, Alle Jehovah's Jünger und von seinem Geiste regiert sind, wie dies schon in der merkwürdigen

48 Riehm

Erzählung 4 Mos. 11, 16 ff. von Moses ausgesprochen wird (B. 29): "Wäre doch alles Bolf Jehovah's Propheten; denn Behovah wird feinen Geift auf fie legen" (vgl. außerdem die bekannten Stellen Joel 3, 1 f.; Ez. 39, 29; Jef. 54, 13 n. f. w.). - Gerade diese Beranschausichung des Zieles, zu melchem Firael gelangen follte, im Prophetenthume, führte dann auch gu der weiteren Erfenntnig, daß Ifrael, fraft feiner Erwählung, denfelben göttlichen Beruf für die Menschheit habe, welchen die Propheten innerhalb Fraels zu erfüllen hatten, und daß es ihn dereinft als der mit dem Beift Gottes ausgerüftete und mit der Rundmachung des Wortes Gottes betraute Diener Jehovah's aus= führen werde, - eine Erkenntniß, die bekanntlich in den Beiffagungen des "großen Unbefannten" Sef. 40 - 66 in wunderbarer Rlarheit und in vielfeitigfter, tieffinniger Ausführung niedergelegt ift. Bir haben hier nicht weiter darauf einzugehen. Es ift durch das Bis= herige ichon zur Benüge nachgewiesen, daß die Grundidee der alt= teftamentlichen Religion, die Idee der Bundesgemeinschaft, ein lebendiger und triebkräftiger Reim der meffianischen Beiffagung ge= wesen ift; und wie einerseits jedes gegenwärtige oder bevorstehende Strafgericht über Ifracl und andererseits jedes Wachsthum in der religiösen Erkenntniß und jede Bertiefung des religiösen Lebens und namentlich des Beilsbedürfniffes aus diefem Reime die Erwartung neuer herrlicherer Inadenoffenbarungen und Inadenthaten Gottes, durch welche er am Ende der Tage fein ermähltes Bolf feiner großen Bestimmung zuführen werde, hervortreiben mußte.

II. Wir wenden uns nun zu der zweiten, mit jener ersten eng zusammenhängenden Idee, die als einer der Hauptkeime der meffianischen Beissaung zu betrachten ist, zu der Idee des Reiches Gottes. — Jehovah ist der König seines Bolses; wie im Gebiet der Natur Alles unbedingt seinem Willen untergeben ist, so soll auch in dem Reiche, das er sich inmitten des Bolses Israel aufgerichtet hat, sein Wille die Alles bestimmende Norm sein. Alle Berhältnisse und Beziehungen seiner Unterthanen zu einander sind von ihm geregelt, alle Rechtsordnungen von ihm festgestellt; Jeder soll sie im Gehorsam gegen seinen Gott und König heilig halten.

Im Reiche Gottes foll weder das Recht durch Gewaltthätigkeit und hinterliftige Ränke gebeugt, noch die Wohlordnung und der Friede geftort werden, noch überhaupt Unrecht und Frevel geschehen. Es foll ein Reich ber Gerechtigfeit und bes Friedens fein, ein Reich, in dem Liebe und Treue einander begegnen (Bf. 85, 11). Daß es das fei und bleibe und immer mehr werde, bas ift ber Amed des foniglichen Regimentes Gottes. Als König nämlich ift er namentlich auch Richter (vgl. 5 Mof. 10, 17 f.; Pf. 96, 10; 80, 15; 97, 2), wie auch bei dem menschlichen Könige ein Haupt= theil seiner Berufsthätigkeit die Uebung des Richteramtes ift (vgl. 3. B. 2 Sam. 15, 4; 1 Kön. 3, 9); und als Richter macht er es fich eben zur Aufgabe, die Rechtsordnung in feinem Reiche und die Autorität seines Gesetzes aufrecht zu erhalten, Alle, insonderheit aber die Armen und Geringen, in ihrem Rechte zu schützen, jeden Bewaltthätigen in die Schranken des Rechtes zuruckzuweisen, die Frevler durch Bereitlung ihrer Plane und durch Beftrafung un= schädlich zu machen und die Unverbesserlichen in seinen Gerichten aus feinem Reiche auszurotten. Auch hierin ftanden die wirklichen Buftande und Berhaltniffe in grellem Biderfpruche mit der Idee. Es ift ja bekannt, wie häufig die Propheten gerade die ungerechte, habsüchtige Gewaltthätigkeit der Mächtigen und die Bestechlichkeit ber Richter rugen, und wie oft in den Pfalmen die "Glenden" ju Gott um Bulfe ichreien muffen, weil fie rechts = und ichutios ihren mächtigen Berfolgern preisgegeben find. Oft genug hatten in dem Reiche, das ein Reich der Gerechtigkeit sein follte, die Frevler alle Macht in Händen; oft genug mußten die "Stillen im Lande" (Pf. 35, 20) es schmerzlich erfahren, wie wenig das Reich Gottes noch ein Reich des Friedens sei; das fonigliche Regiment Gottes und seine richterliche Gerechtigkeit war in den thatfächlich vorhandenen Zuständen und Berhältniffen noch wenig ersichtlich. Wie natürlich darum die Sehnsucht und Hoffnung auf eine Zeit, in der feine Frevler mehr die Gerechtigkeitsordnungen und den Frieden des Gottesreichs ftoren konnen! Wie natürlich die zuverfichtliche Erwartung, daß Jehovah felbst dereinft in viel vollkommenerer Weise das königliche Regiment über sein Volk übernehmen und führen werde, um jedem Frevel zu wehren, Theol. Stub. Jahrg. 1865.

und sein Reich ganz zu bem zu machen, was es seiner Jbee nach sein follte (vgl. z. B. Jef. 24, 23; 52, 7; Mich. 4, 7)!

Noch wichtiger ift uns auch hier der Widerspruch zwischen der Idee und der Wirklichfeit, der fcon in dem Charafter bes alttestamentlichen Gottesreiches felbst begründet war. Es war ein nationaler, auf den engen Raum des Landes Rangan und guf bas erwählte Bolf Ifrael befdrankter Gottes= staat. Nur hier murde Jehovah erfannt und verehrt; nur hier fam, wenigstens in den befferen Zeiten, fein königlicher Wille gur Geltung und zum Vollzug. Höchftens erstreckte fich der Ginfluß feines Regiments noch in gewissem Mage auf einige tributpflich= tige Nachbarvölker. Und doch ift Jehovah, ber Gott Jfraels, allein wahrer Gott, und alle Götter der andern Bölfer find todte Richtse (vgl. 5 Mof. 4, 35. 39; 32, 39 u. v. and. Stell.); ihm allein gebührt darum alle Ehre und Anbetung; ihm follte jedes Rnie fich beugen, und jede Zunge zuschwören (Jef. 45, 23). Ifraels Rönig ift als Schöpfer Himmels und der Erde auch König und Herr der ganzen Erde (Jof. 3, 11, 13; Pf. 47, 8; 2 Mof. 19, 5; Pf. 24, 1 u. and. Stell.), der Rönig aller Rönige und der Herr aller Herren (5 Mof. 10, 17); darum follten alle Bölker ihm dienen und seinem Gebot gehorchen. Wie sein Rönigthum, so erstreckt fich auch sein Richteramt über die ganze Erde (vgl. 1 Mof. 18, 25), weshalb als Objekt seiner richterlichen Thätigkeit am häufigften die "Erde", die "Welt", die "Bölker", die "Nationen" ge= nannt werden a) und auch das Gericht über Ifrael in der Regel als Weltgericht dargestellt wird. Darum sollten auch die Rechtsordnungen seines Reiches allenthalben auf Erden in Kraft treten und follte durch feine richterliche Thätigkeit allüberall unter ben Bölfern Gerechtigkeit und Friede gesichert werden. Auf Grund seiner Gotte Berkenntnig mußte der Ifraelite für das Reich seines Gottes die ganze Erde in Anspruch nehmen. In ihr lag von vornherein die Kraft zur Erhebung über den anfänglichen Bar= tifularismus der alttestamentlichen Religion, der triebfräftige Reim

a) Bgl. Diestel, Die Ibee der Gerechtigkeit im Alten Testament, in den Jahrbüchern für deutsche Theologie V. 1860, S. 176 f.

der Erkenntniß, daß das Gottesreich dereinst zur Zeit seiner Vollendung eine alle Bölker umfassende Universalmonarchie Jehovah's werden muffe. Die Entwicklung dieses Reimes konnte burch die Macht, welche die volksthümliche Geftaltung des bestehenden Gottesreiches und der scharfe Gegensatz, in welchen Ifrael zunächst zu andern Bolfern treten mußte, auf die religiofen Erfenntuiffe übten, eine Zeitlang gurudgehalten werben; aber mit ber Entwicklung ber Gotteserkenntnig felbst mußte nothwendig auch er erstarken und anlett, die Hülle des nationalen Partifularismus durchbrechend, als feine Sproffen und Bluthen die meffianische Weisfagung hervor= treiben, baf "am Ende der Tage" alle Bolker Jehovah er= tennen und feinem Gefete fich unterwerfen werden, und daß durch fein königliches Regiment und seine richterliche Thätigkeit allem Rrieg ein Ende gemacht und die gange Erde gum Friedens= reiche werden wird a). Es mußte dies um fo mehr geschehen, ba der Ifraelite ein volles und flares Bewußtfein von der Gin= heit des Menschengeschlechtes hatte. Dbichon er die Beidenwelt als eine gottvergessene (Pf. 9, 18), durch die Abscheulichkeiten (rayin) ihrer den Götenschensalen (Dippy) erwiesenen Berehrung verunreinigte (Jef. 35, 8; Efra 6, 21; 9, 11) und des vernichtenden göttlichen Zorngerichtes würdige (Jer. 10, 25; Pf. 79, 7) massa perditionis betrachten mußte, so verhütete doch sein Glaube an den einen Gott, der allem Bolf auf Erden durch den von ihm ausgefandten Geist Leben und Odem gibt, daß er einen Besensunterschied innerhalb der Menschheit machte. Und fo stellen benn bekanntlich beide SchöpfungBergahlungen ein Menschenpaar

a) Auch diese der alttestamentlichen Religion von Hause ans eigene Teubenz, Universalveligion zu werden, ist eine mit ihrem Offenbarungscharakter zusammenhängende Eigenthümklichkeit, die sie vor allen andern Religionen des Alterthums auszeichnet. Letztere sind in Wahrheit viel partikularistisscher, als die ifraelitische. Sie lassen freilich andere Religionen friedlich neben sich bestehen, nehmen wohl auch Elemente aus denselben in sich auf. Aber sie sind nur darum so tolerant, weil sie von Hause aus ganz auf nationaler Grundlage ruhen. Ihre Nationalgötter können und wollen keinen Anspruch darauf machen, als alleinige Götter von andern Bölstern anerkamt zu werden. Mur der Buddhismus hat bekanntlich etwas von iener Tendenz nitt der alttestamentlichen Religion gemein.

an den Anfang der Geschichte des menschlichen Geschlechtes; Eva träat diesen Namen als Mutter aller Lebendigen (1 Mof. 3, 20); und alle Bölfer, welche in der Zeit des Berfaffere von 1 Mof. 10 ben Ifraeliten befannt maren, werden auf die drei Gohne Moah's zurückgeführt. Handelte es sich hierbei blos um die fleischliche Ab= ftammung, fo ware das eine geschichtliche Vorstellung, ohne beson= bere Bedeutung; aber ihrem Rerne nach ift fie vielmehr eine fitt= lich=religiose; das Wesentlichste in ihr ift die Idee, daß alle Men= fchen, ohne Unterschied der Stämme und Bolker, einem und dem= felben Schöpfungsrathichlusse und einem und demjelben schöpferi= schen Willensatte Gottes ihr Dasein verdanken, und dag darum der Adel der menschlichen Natur, die Gottverwandtschaft des mensch= lichen Wefens (das göttliche Ebenbild) und die hohe, dem Menschen nach Gottes Schöpferabsicht zukommende Bestimmung, daß er namlich über die Erde herrsche und mit seinem Gotte in Gemeinschaft und Liebesverkehr trete, ihnen allen gemein ist. Deutet doch das Alte Testament selbst bestimmt genug auf diesen religios-sittlichen Rern der Borftellung bin, wenn g. B. in 1 Mof. 5, 3 vgl. 1 ausdrücklich in dem Bericht über die (nach der Grundschrift des Pentateuchs) erfte Zeugung hervorgehoben wird, daß durch dieselbe das Cbenbild Gottes sich forterbte, womit ja darauf aufmerksam gemacht wird, was es fagen will, daß alle Menschen auf ben erften, nach Gottes Bild geschaffenen Menschen gurudgeführt merden; oder wenn es 1 Mof. 9, 5 f. die Heiligkeit und Unverletlichkeit des Menschenlebens überhaupt ausspricht und damit begründet, dag der Mensch nach Gottes Bilde geschaffen ift: ober wenn es als Motiv für die Erfüllung von Barmherzigkeits= und überhaupt von Nächstenpflichten gegen Niedrigerftebende die Blut8= verwandtschaft aller Menschen oder ihre Abkunft von einem und demfelben Schöpfer geltend macht (vgl. z. B. Jef. 58, 7; Spr. 14, 31; 17, 5; Hiob 31, 15) u. f. w. Hat aber die geschicht= liche Borftellung von der Abstammung aller Menschen von Ginem Paare diesen sittlich-religiosen Rerna), so mußte ja auch von bier

a) Auf biesen Kern der Borstellung seien Diejenigen hingewiesen, welchen es davor bangt, daß vielleicht einmal die Sprach- und Geschichtsforschung

aus dem Ffraeliten die Erkenntniß nahe gelegt werden, daß derseinft die ganze Menschheit ihrer Bestimmung gemäß zur Erkenntsniß des wahren Gottes gelangen, in seinem Reiche ihm dienen und in der Gemeinschaft und im Verkehr mit ihm leben werde; zumal nur so vollständig erreicht werden konnte, was das Alte Testament überall als letztes Ziel der Weltschöpfung und der Weltgeschichte betrachtet: die Ehre und Verherrlichung Gottes selbst.

Ueber die Art und Beife, wie das Reich Gottes gur alle Bölker umfaffenden Univerfalmonarchie werden würde, gab die Idee der Bundesgemeinschaft Aufschluß. Wie fann der einige, lebendige Gott fich in feiner Gottheit an Ifrael offenbaren, ohne daß die Ermeifung berfelben die Augen der Bölker auf fich zieht, beren Götter ja todt und nichtig find? Wie kann Gottes Weltregiment fortwährend in der Ausführung feines Erwählungsrathschluffes über Ffrael feinen Mittel= und Zielpunkt haben, fo daß 3. B. Affur mit feinen Eroberungsplänen nur das Werkzeug in feiner Hand (Jef. 10, 5. 15), der gewaltige Nebukadnezar nur fein "Anecht" ift (Jer. 25, 9; 27, 6; 43, 10), um das von ihm beschloffene und längst angefündigte Strafgericht an Ffrael zu vollstrecken, ober Chrus Jehovah's Birte, sein Befalbter, der Mann seines Rathschlusses (Jef. 44, 28; 45, 1; 46, 11) ift, den er um feines Rnechtes Ifrael millen erwedt hat, und dem er alle feine Unternehmungen gelingen läßt, damit er fein Gericht an den Chaldaern vollstrecke und die langft geweiffagte Er= töfung feines Eigenthumsvolkes herbeiführe (Jef. 41, 2; 43, 14; 44, 28; 45, 1. 13) - ohne daß zuletzt auch die Bölfer aufmerkfam werden auf bas, mas er an feinem Bolle und für fein habe Bolk thut? — Schon in den jehovistischen Bestandtheilen des Pensonen

auf ber einen und die Physiologie auf der andern Seite durch ihre vereinten Bemühungen zu dem Ergebniß gelangen könnten, daß das Menfchengeschlecht nicht von einem Punkte aus über die Erde sich verbreitet haben könne. Jener Kern der Borstellung bliebe auch dann noch ganz unberührt. Uebrigens ist auch dieses volle und klare Bewuststein von der Einheit und Jusammengehörigkeit des menschlichen Geschlechtes wieder eine Sigenthümlichkeit der alttestamentlichen Religion, die sie vor allen andern Religionen des Alterthums auszeichnet.

tateuchs ift dieser Erfolg der Thaten Gottes an Ifrael bestimmt angebentet. So schwört nach 4 Mof. 14, 21 Jehovah: "So mahr ich lebe und die Herrlichkeit Jehovah's die ganze Erde erfüllen foll: alle Manner u. f. w." a); hier ift nicht nur ausgesprochen, daß nach Gottes Willen und Rathschluß bereinst Jehovah's Berrlichkeit für alle Welt offenbar werden foll, sondern es ift auch ver= möge des Zusammenhanges angedeutet, daß sein Strafgericht über die aus Aegypten ausgezogene Generation, die feine Herrlichkeit gesehen (B. 21) und ihn doch verachtet und verworfen hatte (B. 22), der Ausführung jenes Rathschluffes diene. Wie die richterliche Offenbarung seiner Herrlichkeit, so dient aber auch nach anderen Stellen die gnadenreiche Erweifung feiner Gottheit an seinem ermählten Volke diesem Zwecke. Wir haben die befannte, den Patriarchen gegebene Berheißung: "und segnen werden fich (mit dir oder) mit deinem Saamen alle Bölker (Geschlechter) der Erbe" (1 Moj. 12, 3; 18, 18; 22, 18; 26, 4; 28, 14) im Sinne. Denn auch nach der, durch die Parallelen 1 Mof. 48, 20; Pf. 72, 17 (vgl. auch 5 Mof. 29, 18; Jef. 65, 16; Jer. 4, 2 und den Gegensatz 4 Mos. 5, 21; Jef. 65, 15; Jer. 29, 22; Sach. 8, 13; Pf. 102, 9) geficherten und jest, wenigstens für die Stellen, in welchen das Hithpael gebraucht ist, allgemein anerkannten b) Erklärung, nach welcher die Berheiffung dahin geht.

a) Unrichtig bemerkt Knobel 3. d. St.: "Er erhört die Fürbitte, schwört aber zugleich, daß die Erde von seiner Herrlichkeit erfüllt werden soll." Das, was Gott beschwört, folgt erst, mit 'I eingeseitet, in B. 22 f.— Unrichtig übersetzt aber auch Buusen: "und alle Welt der Herrlichkeit des Ewigen voll ist", was das Imperf. Alpin nicht erlaubt, vgl. Pf. 72, 19 und dagegen Jes. 6. 3: Pf. 33, 5; 119, 64.

b) Bgl. Heng ftenberg, Christologie, zweite Auflage I, S. 52. Daß die Verheißung da, wo ftatt des Hithpael das Niphal gebraucht ift, einen anderen Sinn habe, d. h. von dem Gesegnetwerden aller Bölfer durch oder in Abraham und seinem Saamen zu verstehen sei, wie Heng ftenberg, Keil (Bibl. Commentar über die Bücher Mosis, S. 133 f.) und Andere annehmen, könnte man — da dem Niphal die ihm ursprüngslich eigene reslexive Bedeutung nicht abgestritten werden kann — finr dann allensalls zugeben, wenn Gustav Baur (Geschichte der alttestamentlichen Weissaung I, S. 205 ff.) darin Recht hätte, daß die Stellen 1 Mos. 22, 18 und 26, 4 von einem andern Bersasser geschrieben seien,

daß alle Bölker, wenn sie sich Segen anwünschen, sich den Segen wünschen werden, der den Patriarchen und ihren Nachsommen zu Theil geworden fein wird, liegt wenigstens das in den Worten. daß alle Bölker in den Ffraeliten die "Gefegneten Jehovah's" (Jef. 65, 23), bestimmter : bas allein bon feinem Gotte, dem wahren Gotte, gefegnete Bolk erkennen werden, daß alfo die an Ifrael fich erweisende fegensvolle Gnade Gottes die Blicke aller Bölfer auf fich ziehen, und das Berlangen, gleichen Segens theil= haftig zu werden, in ihnen rege machen wird a). Häufiger als im Pentateuch ift im übrigen Alten Teftament, namentlich in den prophetischen Schriften, der Gedanke ausgesprochen, daß Gottes Ge= richts= und befonders feine Gnaden= und Erlöfungsthaten an Ifrael die Bölfer mit staunender Bewunderung und mit Furcht vor der Macht des lebendigen Gottes erfüllen muffen. Ja es ist das recht eigentlich ein Grundgebanke ber Prophetie. Wie follte nun nicht die lette große Gnadenthat Gottes an Ifrael, in welcher er in der Fülle seiner Herrlichkeit und seiner hülfreichen Macht vor den Augen ber Bölker offenbar wird, einen überwältigenden Eindruck auf fie machen fie von der Nichtigkeit ihres Götzendienstes und von der alleinigen Gottheit Jehovah's überzeugen, und fo die Ausdehnung des Gottes= reiches über alle Bölfer herbeiführen? Wie von der Idee der Bundesgemeinschaft aus in ber Erkenntnig des prophetischen Berufs Ifraels noch ein anderes Licht aufleuchtete, das auch die menschliche Vermitt= lung der Gottesthat, durch welche die Bölker in das Reich Gottes ein= geführt werden sollten, erkennen ließ, ist schon oben angedeutet worden.

als die übrigen, eine Annahme, die wir nicht für begründet halten. — Aber selbst dann wäre im Hinblick auf den Zusammenhang, namentlich in 1 Mos. 12, diese Dentung des Niphals unwahrscheinlich. Denn auch abgesehen von dem, nach Sach. 8, 13 zu beutenden "und sei ein Segen" (1 Mos. 12, 2), das für unsere Deutung spricht: wie kann man es wahrscheinlich sinden, daß, nachdem den Patriarchen selbst der Segen zahlsreicher Nachsommenschaft, sieghafter Uebermacht über alle Feinde, und des Besitzes Kanaans verheißen ist, den Bölkern der Erde der geistliche Segen der von Israel ausgehenden Ersentniß des wahren Gottes in Aussicht gestellt sein soll (Baur S. 215)? — Die richtige Erklärung hat anch Delitzsch (Genesis, S. 348 f.) anerkannt.

In bem Gottesreiche ber Vollendung kann alles das, mas unter ben Begriff bes Uebels fällt, feine Stelle mehr haben. Denn das Uebel ift nach altteftamentlicher Lehre nur um der Sünde willen und als Strafe derfelben in der Welt. Es ift die unmittel= bare Folge bavon, daß Gott gurnend fein Angeficht verhüllt. Nachdem nun am Ende der Tage die Sunde durch vollkommene Bergebung für immer getilgt und burch die Ginschreibung des Gefetes Gottes in die Bergen neuer Abfall verhütet worden ift, muß auch in dem Gottesreiche der Bollendung die vom Uebel erlösende, hulf= reiche Macht Gottes und das Beil und Leben, welches feine Gnaden= gegenwart bringt, in vollem Mage offenbar werben. Alles mit ber Sunde und dem Gerichte Gottes über fie gufammenhängende Elend nuf verschwunden und der Friede und die Seligkeit des paradiefischen Urzustandes wieder hergestellt sein. Daher die aus den Bildern des ursprünglichen Zuftandes der Welt und der Menfchheit entlehnten Züge in der meffianischen Weiffagung : feine Krankheit mehr (Jef. 33, 24); hohes, patriarchalisches Lebensalter (Jef. 65, 20; Sach. 8, 4); Friede wie unter den Bolfern fo auch in der Thierwelt und zwischen ihr und den Menschen (Jef. 11, 6 ff.; 65, 25); das heilige Land gleich dem Paradiefesgarten (Ez. 36, 35), bazu umgewandelt burch den von der Wohnstätte Jehovah's ausgehenden (vgl. Joel 4, 18; Sach. 14, 8), wunderbar fegensvollen und felbst die Gewässer des todten Meeres gefund machenden Strom (vgl. 1 Mof. 2, 10 ff.), mit den Lebensbäumen an feinen Ufern, beren nie ausgehende Früchte zur Speife dienen und die nie welkenden Blätter zur Arzenei (Eg. 47, 1 ff.); endlich fogar die Bernichtung ber Macht des Todes und das Aufhören alles Weinens (Jef. 25, 8. vgl. 26, 19; Dan. 12, 2 f.) - Ferner: wie Gott in feinen Gerichten sich gewöhnlich zugleich auch als Berr ber Natur erweift. indem er fie, die um des Menschen und um des Reiches Gottes willen da ift, in Mitleidenschaft zieht, sie also an der Geschichte des Gottesreichs betheiligt, fo wird auch die Vollendung feines Reiches mit der vollen Offenbarung feiner Schöpferherrlichfeit in der Natur verbunden sein muffen. Die mit dem Endgericht verbundene große Ratastrophe, durch welche die jetige Belt zer= trümmert wird (Jef. 24, 18 ff.; 34, 4; 51, 6), wird zur Welt=

Erneuerung und » Verklärung; ihr Resultat ist ber neue Himmel und die neue Erde (vgl. Jes. 30, 26; 65, 17; 66, 22).

Schlieglich fei noch ausbrücklich angemerkt, daß durch alle diefe Erwartungen die Idee des Gottesreichs von der Borftellung des beftehenden nationalen Gottes ft a at & fich nothwendig mehr und mehr loslofen und die Erkenntnig angebahnt werden mußte, daß das Gottesreich ber Bollendung mefentlich anderer Art fein werde; wo die vollendete Bundesgemeinschaft als eine innerliche und perfonliche Gemeinschaft aller Einzelnen mit Gott, die ihrer Natur nach an fein Land und an feinen bestimmten Ort gebunden fein tann, ertannt ift, wo von allem Fleifch gefagt wird, daß es an jedem Neumond und an jedem Sabbath zu der Stadt Gottes kommen werde, um Jehovah anzubeten (Jef. 66, 23), aber auch wo im Gegentheil gefagt wird, daß jeder Einzelne in den Ländern der Bölker Jehovah anbeten werde von feinem Orte aus (Beph. 2, 11), da leuchtet auch fcon die Idee eines zunächst geiftlichen und himmlischen Gottesreiche durch die dunne altteftament= liche Hülle hindurch.

III. Entwicklungsteime einzelner Züge der meffianischen Weiffagung lagen in allen Institutionen des alttestamentlichen Gottes= reiches; denn diefen, sowie allen dem Bolte Frael vorgeschriebenen Lebensordnungen lagen Ideen zu Grunde, die fich auf der einen Seite aus ben religiöfen Grundbedürfniffen bes menschlichen Bergens und auf ber andern Seite aus ben in Gottes Wefen begründeten ewigen Normen aller Gemeinschaft des Beiligen mit den Gundern ergeben. Da aber die Art und Beise, wie diese Ideen in der Wirklichkeit zur Darftellung und Ausführung kamen, ganz burch ben Charafter bes äußerlich = nationalen Gottes ft a ats bestimmt fein mußte, fo konnten die Ginrichtungen und Lebensordnungen bes Ulten Bundes dem religiöfen Bedürfniffe des menschlichen Bergens feine wahrhafte Befriedigung barbieten und jenen Normen nur in fehr unvollkommener Beise entsprechen. Zugleich mit der Vertiefung und Berinnerlichung des religiöfen Lebens mußte darum bie Er= wartung rege werden, daß diefelben dereinft zu einer ihrer Idee und Bestimmung mehr entsprechenden Gestalt vervollkommnet oder

58 Riehm

durch andere Einrichtungen und Beranstaltungen Gottes ersett werden würden. Es gilt dies ganz befonders von dem Opferinstitute; wie wenig durch Thieropfer Sünde in Wahrheit gesühnt werden könne, das hatte befanntlich in der Periode des Prophetismus mancher fromme und erleuchtete Fraelite erfannt; und ebenso auch, daß die Waschungen und sonstigen Reinigungsmittel keine innerlich reinigende Wirkung haben könnten. Daher die Erkenntniß, daß Gott dereinst in anderer Weise die Entsündigung seines Volkes bewirken werde (vgl. 3. B. Ez. 36, 25 ff.; Sach. 13, 1).

Unter allen in den alttestamentlichen Jnstitutionen liegenden Entwicklungskeimen einzelner Züge der messianischen Weissagung ist aber keiner so wichtig als der, welchen das theokratische Königthum in sich schließt; denn aus ihm ist die messianische Weissagung im engeren Sinne des Wortes erwachsen. Mit der Idee des theokratischen Königthums haben wir uns daher schließlich noch zu beschäftigen a). Auskunft über sie geben, außer den Berichten über die Entstehung des Königthums, dem deuteronomischen Königsgesetz, der Weissagung in 2 Sam. 7 und verschiedenen da und dort zerstreuten Stellen, namentsich eine Anzahl von Psalmen, unter denen Ps. 2. 20. 21. 45. 72. 89 und 110 die wichtigsten sind b).

In dem Gottesstaate, wie er von Moses begründet worden war, gab es bekanntlich noch kein menschliches Königthum. Die Jdee, daß Jehovah selbst das Regiment über sein Eigenthumsvolk führe und daß alle Herrscherrechte ihm allein zustehen, war noch auf's Strengste durchgeführt. Wohl bediente er sich auch menschlicher

a) Bgl. darüber Diestell: "Die Idee des theokratischen Königs" in den Jahrbb. siir deutsche Theologie Bb. VIII, S. 536 ff. und Dehler's Artikel: "Könige, Königthum in Fraes" in Herzog's Real-Engyklopädie.

b) Gegen die messianische Deutung dieser Psalmen und für ihre Beziehung auf bestimmte, geschichtliche Könige (welche? ist uns hier gleichgültig) entscheidet schon, daß einmal keine Spur darauf hindeutet, daß die Psalmisten eine der Zukunft augehörige Person im Sinne haben, und sodann, daß keine einzige Aussage in diesen Psalmen vorkommt, die über das hinausgeht, was nach dem Zengniß anderer Stellen, zumal in dichterischer Rede, von einem der Gegenwart angehörigen Könige gesagt werden konnte.

Organe zur Ausübung feines königlichen Regimentes: Mofes felbft. fein Nachfolger Josua, die Richter, welche er in Zeiten feindlicher Drangfal erweckte, waren Führer und Leiter feines Bolfes. Aber es tam ihnen feinerlei Herrschergewalt und Königsrecht über Bolf und Land Jehovah's zu; das blieb durchaus Gott felbst vorbehalten: ihre gange Stellung beruhte nur darauf, daß fie einen perfonlichen Auftrag von dem Gottfonige erhalten hatten, und in der Ausführung deffelben waren fie fort und fort gang von ihm abhängig. Wie nachmals der Heerführer an der Spite der waffenfähigen Manuschaft stand, ohne daß damit von dem Könige etwas von feiner Herrschergewalt und seinen königlichen Rechten aufgegeben wurde, fo standen fie an der Spite des Bolkes Gottes ohne felbst= ftändige Gewalt und königliches Necht. Darum war ihre Würde auch nicht erblich, und darum fonnten auch immer wieder Zeiten eintreten, in denen kein menschlicher Führer an der Spitze des Bolles ftand. - Wie die Propheten, waren fie außerordent= liche Organe des Gottfönigs und wurden immer erft bann "erweckt", wenn der Zustand des Gottesvolks folche außerordent= liche Hülfe bringend erforderte. Ein menschliches Königthum als feste, bauernde Institution tounte aber nur entstehen, wenn dem Könige wirklich auch das Herrscherrecht ein = für allemal als ihm und feiner Familie eigener Besitz übertragen wurde, wenn er Gewalt erhielt über Land und Leute, als ihm zugehöriges Eigen= thum. Daher fonnte das menschliche Königthum als Beein = trächtigung des Eigenthumsrechts Jehovah's an fein Bolk und an das heilige Land, als Gegensatz zu dem Rönigthume Gottes und als mit der ftrengen Geltendmachung der Idee des Gottesreiches unvereinbar betrachtet werden (vgl. Richt. 8, 23; 1 Sam. 8, 7; 10, 19; 12, 12 ff.); nur wenn das menschliche Rönigthum in möglichft vollständiger Ginheit mit dem Gottfonigthume aufgefagt murde, fo dag Jehovah's Berricher= und Eigenthumsrecht zugleich als das des Ronigs erschien, und umgefehrt, fonnte die neue Inftitution in der Vorstellung des Reiches Gottes ihre feste Stelle finden, und nicht mehr als ein ihr fremd= artiges Clement betrachtet werden. War aber einmal eine Molche Auffassung des menschlichen Königthums gewonnen, dann mußte

60 Riehm

man auch balb bahin kommen, in ihm vielmehr die Ausfüllung einer bisher bestandenen Lücke in dem theokratischen Organismus, eine für die Sicherheit und den Beftand des Gottesreiches noth= wendige und für die fünftige Entwicklung beffelben von Unfang an bon Gott in Aussicht genommene, feinem Bolte jum Gegen gereichende Einrichtung zu erkennen (vgl. 1 Mof. 17, 6. 16; 35, 11), vorausgesetzt nämlich, daß auch der Rönig selbst seinen Beruf und feine Stellung fo auffaßte, wie es die Idee des Gottesreichs er= forderte. Denn die Erfahrung, die man schon in der Richterzeit gemacht hatte, mußte man nun in viel höherem Mage machen: die Erfahrung, daß eine fraftige, einheitliche Leitung des Bolfes das befte Mittel mar, um die Sicherheit und Selbstftandigkeit des Gottesftaats, den Nachbarvölkern gegenüber, die Ordnung im Inneren und die engere Verbindung der verschiedenen Stämme zur Ginheit des Volkskörpers zu erhalten. — Wir können es nun hier dahin= geftellt laffen, ob - wie der altere Bericht über die Entstehung bes Königthums (1 Sam. 9, 1 bis 10, 16) die Sache darstellt ichon Samuel die der Idee des Gottesreiches entsprechende Auffaffung bes menschlichen Königthums gewonnen hatte und als von Gott beauftragter Prophet felbft, ohne vom Bolke dazu gedrängt zu fein, ben Grund zu der neuen Institution gelegt hat, oder ob er - wie die jüngeren Berichte (1 Sam. 8; 10, 17 bis 11, 15 und Rap. 12 erzählen — auf Grund der Auschauung, daß das menschliche Königthum mit dem Gottkönigthume unvereinbar fei, erft nach längerem Widerstreben dem Verlangen des Volles nach einem Könige willfahrt, aber fortwährend in diesem Berlangen ein schweres Unrecht, welches das Bolk gegen Jehovah begangen hatte, eine Berwerfung feiner, fofern er König des Gottesreichs mar, erkannt hat. Jedenfalls konnte in der Regierungszeit Saul's, der bald mit dem Priefterthume und dem Prophetenthume in Konflift tam, die Auffassung des Königthums, vermöge welcher daffelbe dem Organismus ber Theokratie auf's Innigfte eingegliedert erschien. sich in bas ifraelitische Bolfsbewußtsein noch nicht fest einwurzeln und noch weniger fich weiter ausbilden; das konnte erft in der Regierungs= zeit David's, des Mannes "nach dem Bergen Gottes" (1 Sam. 13, 14), mahrend deren kein Zwiespalt zwischen den theokratischen

Gewalten mehr bestand, und während der glücklichen und glanzvollen Regierung Salomo's geschehen. Daher wurde die Jdee des theoskratischen Königthums von vornherein auf's Junigste mit dem Königsthume des Hauses David's verknüpst. — Sehen wir nun näher zu, was sie in sich schloß! Wir dürsen dabei unbedenklich auch die Aussagen jüngerer und jüngster alttestamentlicher Schriften über das Königthum mit in Betracht ziehen, sosern sie bloße Entsaltungen der in der Idee von Ausang an schon vorhandenen Keime sind. —

Der Grundgedanke, mittelft beffen jene möglichft vollständige Einheit des menschlichen Königthums und des Königthums Jehovah's für das ifraelitische Bewuftsein gewonnen wurde, mar: daß der theokratische König als "der Gesalbte Jehovah's" (vgl. 3. B. Pf. 89, 21), ber von Gott ermählte (vgl. im Gegenfat gu Sof. 8, 4: 5 Mos. 17, 15; 1 Sam. 10, 24; 16, 8. 10; 2 Sam. 6, 21; 1 Kon. 8, 16; 11, 34; Pf. 78, 70 u. f. w.) und in feinem Saufe und Ronigreiche aufgestellte (1 Chron. 17, 14) fichtbare Repräsentant des unsichtbaren Gottkönige ift. 2018 Statthalter Gottes auf Erden ift er bas menschliche Organ, burch welches Jehovah sein Regiment über sein Bolf ausübt. Sein Königthum ift nicht nur ein Königthum von Gottes Gnaden, fondern auch an Gottes Statt; feine Burde und fonigliche Berrlichkeit nicht nur von Gott verliehen, fondern auch das irdische Gegenbild der Berrlichfeit und Majeftät Gottes felbst (vgl. Pf. 21, 6; 45, 4 mit Pf. 96, 6; 104, 1; 111, 3). - Auf Grund diefer Auffaffung des Berhält niffes zwischen dem irdischen und dem himmlischen Könige werden beide öfter mit und neben einander genannt, um die eine Borstellung des theokratischen Regiments vollständig zum Ausbruck zu bringen (vgl. 3. B. Spr. 24, 21; Hof. 3, 5; auch 1 Sam. 12, 3. 5). Darum ift ferner der Bund, welchen der Hohepriefter Jojada zwischen Jehovah einer= und dem Rönige und dem Bolfe andererfeits abschließt, daß fie ein Bolk Jehovah's fein follten, zu= gleich ein Bund zwischen bem Rönige und zwischen bem Bolfe (2 Rön. 11, 17). Auflehnung gegen den Rönig ift zugleich Auf-Tehnung gegen Johovah felbst (vgl. Pf. 2, 2; auch Spr. 24, 21 u. Jef. 8, 6). Spätere fagen geradezu, daß der Ronig "auf dem

Thron des Königthumes Jehovah's", ja daß er "auf dem Throne Jehovah's" sitze (1 Chron. 28, 5; 29, 23). Es ift daher nicht zu verwundern, daß Dichter ichon in früherer Zeit ähnliche Ausbrücke gebrauchen; wie benn der Dichter des 45ften Bfalms in B. 7 den Thron des Königs "Gottesthron" nennt a); ebenso hat nach Pf. 110, 1 Gott zu dem Könige gesprochen: "Setze Dich zu meiner Rechten, bis ich Deine Feinde zum Schemel für Deine Füße machen werde", womit - genau genommen - noch nicht einmal foviel gefagt ift, als in den vorhin angeführten Aussprüchen, sofern dem Könige damit eigentlich außer dem erften Rang und ber höchsten Ehre nach Gott felber (vgl. 1 Kon. 2, 19; Bf. 45, 10. 13; 1 Maft. 10, 62 f.; Matth. 20, 20 ff.) nur das höchste Maß der Theilnahme an der Herrschaft Gottes zugesprochen ift b), nicht aber die Repräsentation des unsichtbaren Gottkönigs felbft. - Durch feine Erwählung jum Organe, mittelft beffen der himmlische König das Regiment über fein Bolk führt, ift für den Ronig ein ihm durchaus eigenthümliches, nahes Gemein= schaftsverhältniß mit Gott begründet, welches feinen Ausbruck barin

a) Die Uebersetzung bes בּלְבִּרְכִּי מִלְּדִּרְכִּי שְׁלְּדִּרְכִּי מִּלְבִּרְרִי מִּלְבִּרְרִי מִּלְבִּירִ מִּלְבִּי מִּבְּי מִּלְבִּי מִּלְבִּי מִּלְבִּי מִּבְּי מִּבְּי מִּבְּי מִּבְי מִּבְּי מִבְּי מִּבְּי מִבְּי מִּבְּי מִּבְּי מִּבְּי מִבְּי מִבְּי מִּבְּי מִבְּי מִּבְּי מִבְּי מִבְּי מִּבְּי מִבְּי מִבְּי מִּבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מִּבְּי מִבְּי מִבְי מִבְּי מְבְּיבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מְבְּיִי מְבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מְבְּיִבְּי מִבְּיִים מִבְּי מִבְּי מִבְּי מְבְּיִבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מְבְּיִים מְבְּים מִבְּים מִבְּים מִבְּים מִבְּים מִבְּים מִּבְּים מִבְּים מְבְּים מִבְּים מִּבְּים מִּבְּים מִבְּים מִּבְּים מִּבְּים מִבְּים מִּבְּים מִּבְּים מִּבְּים מִּבְּים מִּבְּים מִּבְּים מִּבְּים מִּבְּים מִבְּים מִבְּים מִבְּים מִבְּים מִּבְּים מִבְּים מִבְּים מִּבְּים מִּבְּים מִבְּים מִבְּים מִבְּים מִבְּים מִבְּיִבְּים מִבְּים מְבְּיבְיים מִּבְּים מְבְּיבְּים מְבְּיבְּים מְבְּיבְּים מְבְּיבְּים מְבְּים מְבְּיבְּים מְבְּיבְּים מְבְּיבְים מְבְּים מְבְּיבְּים מְבְּים מְבְּיבְּים מְבְּים מְבְּים מְבְּים מְבְּים מְבְּים מְבְּים מְבְּים מְבְּים מְבְּיבְּים מְבְּיבְּים מְבְּיבְּים מְבְּיבְּים מְבְּיבְּים מְבְּיבְּים מְבְּיבְּים מְבְּים מְבְּיבְּים מְבְּיבְּים מְבְּיבְּים מְבְּיבְּים מְבְּיבְּים מְבְּיבְּים מְבְּיבְּים מְבְּיבְּים מְבְּבְּיבְּים מְבְּיבְּים מְּבְּיבְּיבְיים מְבְּיבְּיבְּים מְבְּיבְיבְּים מְבְּיבְּיבְּים

b) Die Erkfärung Ewald's, nach welcher wir an das Sigen zur Rechten Jehovah's in dem Siegeswagen, auf welchem Gott und der König in die Schlacht ziehen (vgl. Kf. 44, 10; 2 Sam. 5, 24), denken sollen — wosür sich auch Diestel (a. a. D., S. 563 f.) entscheidet — ist sicher unrichtig. Der andere Gottesspruch B. 4 zeigt deutlich, daß es sich um das handelt, was der König des Gottesseiches als solch er ist, nicht aber um einen besonderen Beistand Gottes in einem Kriege. Wie wenig man das Bild, unter Versenung des Charakters dichterischer Rede, genau nach den solgenden Bersen deuten darf (nach welchen der König allerdings in den Kampf zieht), erhellt schon ans B. 5, wo ja umgekehrt Jehovah zur Rechten des Königs ist. — Zu dem IV aber vgl. z. B. 1 Mos. 28, 15.

findet, daß Jehovah fein Bater und er Jehovah's Sohn genannt wird. Nur ihm, nicht auch bem Priester ober bem Propheten, überhaupt keinem andern einzelnen Fraeliten fommt dieser Rame zu. Rur das Eigenthumsvolk Jehovah's im Ganzen heißt fonst fo. und zwar ebenfalls fraft seiner Erwählung. Wie also Ifrael unter den Bölfern in einem gang einzigartigen Berhältniffe zu Gott fteht, fo der theokratische Rönig unter den Ifracliten. Des gesammten Volkes Gottessohnschaft gipfelt in ähnlicher Weise in feiner perfönlichen Gottessohnschaft, wie Ifracl's Heiligkeit und Priefterwürde in dem Hohenpriester gipfelt; hier und dort wird, was fraft gött= licher Erwählung dem Bolk als Ganzem eigen ift, durch besondere göttliche Erwählung in höherer Poteng, in einer einzelnen Berfon einheitlich zusammengefaßt. — Gott ist dem Könige zunächst inso= fern Bater, als er ihm feine besondere väterliche Liebe und Für= forge zuwendet, ihn ale eine geheiligte, unantastbare Perfon (vgl. 1 Sam. 24, 7. 11; 26, 9 f.; 2 Sam. 1, 14) in seine Obhut nimmt und alle erziehende Sorgfalt eines Baters auf ihn wendet, während der König als Cohn Jehovah's auf feinen Gott und den Wels seines Beiles zuversichtlich vertrant, aber auch zu kindlichem Gehorfam verbunden ift (vgl. 2 Sam. 7, 14; 1 Chron. 22, 10 f.; 28, 6; Pf. 89, 27 ff.). Läßt ber Rönig es an folchem Gehorfam fehlen (val. 1 Kon. 9, 4 f.; 1 Chron. 28, 7), fo züchtigt ihn Gott, aber er verwirft ihn und sein Haus nicht. Wie er um Abraham's willen über Ifrael nie ein Bernichtungsgericht ergeben läßt, fondern ihm immer wieder seine Gnade beweist, so lägt er um David's willen seine Gnade nicht von dem Könige weichen und sein Haus nicht untergehen (2 Sam. 7, 14 f.; Pf. 89, 29) a). — Wie aber das Vaterverhältniß Gottes zu Ifrael auch das in fich schließt, daß er Jirael, als fein Schöpfer und Bildner (5 Mof. 32, 6; Jef. 43, 1. 15; 45, 11) zu dem gemacht hat, was es ift, zu einem felbftftändigen Bolf und zu dem Bolfe Gottes, fo liegt in

a) Diestel a. a. D. S. 559 weist gut auf die geschichtliche Ersäuterung dieser Idee in 1 Kön. 15, 4 f.; 2 Kön. 8, 19 hin. Sie ist überhaupt eine der Ideen, welche den Pragmatismus der Geschichtschreidung in den Büchern der Könige bestimmt. Bgl. außer jenen Stellen 1 Kön. 11, 12 f. 32. 36. 39; 2 Kön. 19, 34; 20, 6 und den Schluß des Buches.

der Bezeichnung Gottes als Vater des theokratischen Königs, auch das, daß sein Königthum von Gott stammt und auf einer Ueberstragung der eigenen königlichen Gewalt Gottes an ihn beruht (vgl. Pf. 2, 7) a). —

Als das Organ, mittelft deffen Jehovah sein tonigliches Regiment über sein Bolk führt, hat der theokratische König zunächst das Gottesreich gegen die Angriffe heidnischer Bolfer zu schützen und fein Anfeben und seine Macht nach Außen bin zu fichern, damit das Bolk Gottes' in Sicherheit und Frieden wohne und die ihm gebührende Stellung unter den Völkern der Erde einnehme. Er befreit daffelbe aus der Gewalt feiner Feinde (1 Sam. 9, 16; 2 Sam. 3, 18), vollstreckt die Strafen, welche Jehovah megen eines an seinem Reiche und Bolke begangenen Unrechtes über andere Bolfer verhängt hat (1 Sam. 15) und führt überhaupt die Kriege Jehovah's (1 Sam. 25, 28). Bur Ausübung diefer Berufsthätigfeit wird er durch die allmächtige Rraft Gottes in Stand gefett. Jehovah gürtet ihn mit Kraft, macht ihn friegsmuthig und fampf= tüchtig und gibt ihm in allen seinen Unternehmungen Gelingen (vgl. Pf. 18, 29-43; 2 Rön. 18, 7). Er felbst unterftütt ihn burch die hülfreichen Machtthaten seiner Rechten (Pf. 20, 7); seine Sand ift beständig mit ihm und sein Urm ftarkt ihn; er zerschmettert feine Widersacher vor ihm (Bf. 89, 22 ff.) und macht alle feine Feinde zum Schemel feiner Füße (Pf. 110, 1). Go überwindet und unterjocht, oder vernichtet der König in der Kraft seines Gottes alle Feinde des Gottesreiches (Pf. 2, 8 f.; 21, 9 ff.; 45, 5 f.).

Ebenso ist er aber auch der Bollstrecker des königlichen Willens Jehovah's in Bezug auf die inneren Zustände und Verhältnisse des

a) Aus dem, was oben über das Verhältniß der königlichen Würde zu der dem ganzen Bolke eigenen Würde bemerkt worden ist, wird es erklärlich, wie der "große Unbekannte" in Jes. 55, 3 ff. die מקרי לור הגאמנים ganz ebenso dem ganzen Gottesvolke zueignen konnte, wie er die Priefterwürde dem ganzen Bolke zueignet. Nach seiner Darstellung gibt es in der Vollendungszeit, wie kein besonderes Priesterthum, so auch kein besonderes Königthum niehr. Die Erwählung Gesammtisraels steigert sich zu der Erwählung, welche bisher das Privilegium der Priesterschaft und des Königthums gewesen war.

Gottesreiches; durch feine richterliche Thätigkeit wird die Rechts= ordnung im Reiche Gottes und die Autorität des Gesetes aufrecht erhalten; er ftraft jede Auflehnung gegen Gottes Willen, bricht den Uebermuth der Gewaltthätigen, hilft den Armen und Glenden zu ihrem Rechte, erhält badurch Ordnung und Frieden, und ift fo für das Land gleich einem erquickenden Regen; unter feinem Regi= mente sproßt und blüht der Gerechte (Pf. 72, 1-7. 12-15; Spr. 16, 12-15; 20, 8. 26). Sein Amt ift es auch, bafür ju forgen, daß das Bolk feinem Gott Treue halte, ihn ehre und ihm diene; er hat Abgötterei, Todtenbeschwörung, Söhendienst u. dal. zu unterdrücken und zu bestrafen (val. 1 Sam. 28, 3, 9; 2 Ron. 18, 4 ff.; 23, 4 ff.), und überhaupt in allen gottesdienst= lichen Angelegenheiten die oberfte Aufsicht, Fürforge und Leitung zu übernehmen (2 Sam. 6; 2 Kön. 12, 5 ff.). So hat er dafür Sorge zu tragen, daß in dem Reiche Gottes in jeder Beziehung Gottes Wille zur Geltung und zum Bollzug tomme. — Much für diefe Seite feiner Berufsthätigkeit wird er von Gott durch befondere Regentengaben ausgerüftet, wie 3. B. Salomo durch die ihm verliehene Weisheit zur lebung des Richteramtes befähigt wird (vgl. 1 Kön. 3, 4 ff.; vgl. 2 Sam. 14, 17. 20; 19, 28). — Bermöge ber Uebung feiner königlichen Berufspflichten im Rrieg und im Frieden, nach Außen und nach Innen wird bemnach ber Rönig zu der Mittelsperson, durch welche Jehovah feinem Bolte Bulfe, Beil und Segen fpendet. -

Es versteht sich von selbst, daß der ganze bisher entwickelte Inhalt der Joee des theokratischen Königthums auf der Boraussetung ruht, daß der König auch wirklich die Gesinnung habe,
welche ein Repräsentant des unsichtbaren Gottkönigs haben muß;
daß er Gott, dessen unverdienter Gnade er seine ganze Würde
verdankt, in tiefer Demuth ehre (vgl. 2 Sam. 6, 21 f.), ihm zuversichtlich vertraue und ihm für seine Hülfe freudigen Dank
sage (vgl. z. B. Ps. 21, 2. 8); daß er Gerechtigkeit liebe und
das Unrecht hasse (Ps. 45, 5. 7 f.), ebenso wie Gott selbst keinen Frevler in seiner Nähe und unter seinen Dienern dulbe und es sich auf's Ernstlichste angelegen sein lasse, daß die Rechtsordnungen in seinem Reiche aufrechterhalten und das Gottesreich in Wahr= heit zu bem werbe, was es sein soll, zu einem Reiche der Gerechtigkeit und des Friedens (Pf. 101); kurz, daß sein königs licher Wille durch seinen willigen und völligen Geshorfam gegen Jehovah mit dem Willen des unsichts baren Gottkönigs eins werde. Der Wille Gottes wird ihm kund, theils aus dem Gesetze (vgl. Pf. 18, 23; 2 kön. 11, 12; 5 Mos. 17, 18), theils durch die Propheten, die ihm auch, wenn er Gott ungehorsam wird, seine Sünde vorzuhalten, und Gottes Gericht anzudrohen haben. Das Jeal eines Königs des Gottesreichs wäre aber der König, der durch den Geist Gottes in seinem Herzen so umgewandelt und zum Dienste Jehovah's geschickt gemacht worden ist, daß er selbst innerlich getrieben wird, das zu thun, was Gott durch ihn gethan haben will (vgl. 1 Sam. 10, 6 f. 9; 16, 13).

Da der theokratische König Repräsentant Jehovah's ift, dessen Herrschermacht über alle Länder und Bölker sich erstreckt, und der auch dereinst als Gott und als König allgemein von den Bölkern erkannt und anerkannt werden wird, so ist es nur eine nothwendige Folge der ihm von Gott zugewiesenen Stellung und Würde, daß er der Erste und Größte unter den Königen der Erde (Ps. 89, 28) und seine Herrschaft eine unbegrenzte sein sollte; alle Könige sollen und werden ihm auch dereinst huldigen und alle Bölker ihm dienen; er muß herrschen von Meer zu Meer und vom Strom bis an die Enden der Erde, denn Gott ist bereit ihm zu geben, was ihm, als seinem Sohne, von Rechts wegen zustommt; und was der Allmächtige will, das führt er auch herrlich hinaus (vgl. Ps. 2, 8; 72, 8—11; 89, 26; vgl. Ps. 18, 44—46 und 2 Ehron. 32, 23) a). — Wie endlich Gottes Thron e wig

a) Mit Recht hat übrigens Diest el a. a. D., S. 570 ff. hervorgehoben, daß man, um die Borstellung, welche die Fraeliten mit der Idee der Weltherrschaft verbanden, richtig zu würdigen, ein mal ihren beschränkten geographischen Gesichtskreis und sodann das sehr lose Abhängigkeitse verhältniß, in welchem in Borderasien die Herrschaft über auswärtige Bölfer gewöhnlich bestand, sich vergegenwärtigen muß. — Auf der andern Geite aber darf der durchaus ideale Charakter der Borstellung über dem Gewand, in welches die Phantasie des Fraeliten sie kleiden mußte,

steht, so auch der des theokratischen Königs (vgl. Pj. 45, 7); das Reich Gottes, über das er gesetzt ist, ist ein ewiges Reich, und ihm ist das Königthum über dasselbe durch die Erwählung David's, die nicht wieder rückgängig zu machen ist, für immer zugesagt; natürlich nicht, als ob dem einzelnen König persönlich ewige Lebensdauer zukäme — obschon in dichterische hyperbolischer Rede ihm allerdings auch diese zugeschrieben (Ps. 21, 5), oder in der Hossprache ihm angewünscht wird (1 Kön. 1, 31) —, sondern sossen das Königthum als ein seinem Hause eigenes ihm für alle Zeiten angehört (2 Sam. 7, 12—16. 29; 1 Kön. 9, 5; 1 Ehron. 28, 4; Ps. 89, 29 f. 37 f.), also in demselben Sinne, in welchem das Priesterthum Aaron's und seiner Söhne ein ewiges ist (vgl. 2 Mos. 40, 15; 4 Mos. 25, 13). —

Wir haben ben König bisher als den Repräsentanten des anflichtbaren Gottkönigs betrachtet. An der Spite des Volkes stehend, als sein Haupt, ist er aber andererseits auch der natürliche Verstreter des Volkes, wie andern Völkern und Königen, so auch Gott gegenüber; und da dieses Volk kraft seiner Ewählung ein Volk von Priestern ist (2 Mos. 19, 6), so muß auch ihm kraft seiner besonderen Erwählung, in welcher die des Volkes kulminirt, der höchste Grad priesterlicher Würde zukommen. Das theokratische Königthum muß seiner Idee nach Priesterkönigthum sein. Die Geschichte bezeugt auch, daß die Könige sich als oberste Inhaber der Priesterwürde betrachtet haben, wenn sie auch das ältere Vorrecht des Hauses Aaron's, die priesterlichen Rechte und Pflichten am Heiligthume, namentlich beim Opferkult zu üben, nicht antasteten oder, falls sie es thaten — wie, wenigstens nach

nicht vergessen werden. Hatte doch auch das Bild, welches sich der Israelite auf Grund seines beschränkten geographischen Gesichtskreises und mittelst der politischen Begriffe seiner Zeit von der Weltherrschaft des an Gottes Statt regierenden Königs entwersen mochte, jedenfalls nur sehr unbestimmte Umrisse, wie das die Natur solcher idealen Vorstellungen mit sich bringt. — Ganz ähnlich, wie beim theokratischen Königsthum der Israeliten, ist bekanntlich auch beim deutsch-römischen Kaiserthum — wenigstens in seiner Blüthezeit — Weltherrschaft ein integrirendes Woment seiner Ibee.

dem Chronisten (2 Chrou. 26, 16 ff.), Uffia - auf den nach= drücklichften Widerstand stiegen. David trägt befanntlich bei der feierlichen Ginholung ber Bundeslade nach Jerufalem nicht nur Die Briefterkleidung, das sinnene Schulterkleid (2 Sam. 6, 14; vgl. 1 Sam. 22, 18), fondern er fpendet auch dem Bolfe ben priefterlichen Segen (2 Sam. 6, 16 ff.) und halt fich für befugt, die Hohepriesterwürde an Zadot und Abjathar zu übertragen. Auch Salomo ertheilt dem Bolte ben priefterlichen Segen (1 Ron. 8, 14. 55), ordnet ein religiofes Feft an (B. 65) und fest einen Hohepriester ab und den andern ein (1 Ron. 2, 26 f.). Daß überhaupt der König die Oberaufsicht und Oberleitung in allen religiöfen und gottesdienstlichen Angelegenheiten geübt hat, ift schon oben bemerkt worden. Much das Räuchern Uffia's fest voraus, daß ihm eine besondere priefterliche Würde wirklich zugeschrieben worden sein muß; endlich wird ja auch, weil er als Haupt des Bolfes beffen Bertreter vor Gott ift, feine Berfündigung auch an dem Bolke beftraft (vgl. 3. B. 2 Cam. 21, 1 ff.; 24, 1 ff.; 2 Rön. 23, 26 f.; 24, 3 f.), ebenso wie wegen einer Berfehlung bes Hohepriefters, überhaupt ber Priefterschaft, Gottes Born über die ganze Gemeinde kommt (vgl. z. B. 3 Mof. 10, 6). - -So kann es denn nicht auffallen, daß wir in Pf. 110, 4 von einem an den Rönig ergangenen beschworenen Gottesspruch lefen, ber ihn gum Priefter für immer nach der Beife Meldifede t's einfett, - ein Wort, beffen Beziehung auf den der Gegenwart des Dichters angehörigen König um so unbedenklicher ift, da der Bufatz "nach der Weife Melchifedet's" bestimmt zeigt, daß an die besonderen Rechte und Berufspflichten des aaronitischen Hohepriefters, namentlich an die mittlerische Priefterthätigkeit bei Opferdarbringungen nicht zu denken ift; denn von Melchifedek berichtet die Ueberlieferung nur, daß er Abram gefegnet und von ihm den Behnten empfangen hat, nicht aber, daß er Opfer dargebracht habe; fie schreibt ihm also nur die priefterliche Sandlung zu, welche auch David und Salomo nach bem ausdrücklichen Zeugniß der Geschichte vollzogen haben. —

Dies ift im Wesentlichen die Idee des theokratischen Königthums. Offenbar schließt sie so hohe Vorstellungen in sich und erweckt so

hohe Erwartungen, daß auch hier die geschichtliche Wirklichkeit immer weit hinter der Idee guruckbleiben mußte. In der erften Zeit des Königthums des Hauses David's, ale noch meift gute, theokratisch gefinnte und thatkräftige Regenten auf dem Throne fagen (David, Salomo, Abia, Affa, Josaphat), konnte man zwar, von der Reichsfpaltung abgesehen, sich noch genügen laffen an dem Maße, in welchem die Idee zur Wirklichkeit geworden war. Dichter konnten in biefer Zeit, und auch fpater, wenn Könige gleicher Art ben Thron zierten, das, mas in der Idee des theofratischen Rönigthums enthalten ift, von dem der Gegenwart angehörigen Rönige ausfagen, und damit den Inhalt der Idee felbst immer vollständiger entfalten und dem Bolfe zum Bewußtsein bringen. Denn das liegt ja im Wefen aller Poefie, daß fie über den Boden der empirischen Wirklichkeit mit ihren Unvollkommenheiten und Mängeln sich erhebt und diefelbe fo betrachtet und darftellt, wie fie dem Auge des Begeifterten erscheint, als von dem Lichte der Idee durchleuchtet und verklart a). -Auch war es natürlich, daß, fo lange die Erinnerung an die große Beit des davidischen und salomonischen Regiments noch frisch war, die Blicke Derer, die das Rönigthum ihrer Zeit im Widerspruch fanden mit der Idee, die ihnen vor Augen stand, sich noch auf jene ichonen, glanzvollen Tage ber Bergangenheit richteten. -Je weiter aber diese Bluthezeit des Königthums in ferne Vergangen= heit zurücktrat, je öfter die Erfahrung eines grellen Widerfpruches der Wirklichkeit mit der Idee gemacht wurde, indem der reinen Rehovah-Religion untreue, ungerechte und ichwache Rönige auf den Thron gelangten, und je mehr die Pfalmenpoefie dazu beitrug, daß der Inhalt der Idee des theokratischen Königthums in feinem Reichthum und in feiner Herrlichkeit vollständiger an das Licht trat b), um fo mehr mußte auch diefe Idee den Blick frommer Ifraeliten auf die Bukunft hinlenken; um fo mehr mußte es ihnen gewiß werden, daß der rechte König des Gottesreiches gar nicht der Gegenwart und ihren Zuständen und Verhältniffen angehören könne, sondern erft "am Ende der Tage", in der Zeit,

a) Daber bie typisch = meffianischen Pfalmen.

b) Bgl. Dieftel a. a. D., S. 548. 578. 587.

in welcher das ganze Gottesreich erst zu seiner Vollendung gelangen werde, zu erwarten sei. So erwuchs aus der Jdee des theofratischen Königthums die Weissaung von dem messianischen Königthums die Weissaung von dem messianischen Könige, der — da jene Jdee schon ihrer Genesis nach unaufstöslich mit dem Königthume des Hauses David's verknüpft war — als Sproß aus David's Stamm bezeichnet und als vollkommenes menschliches Organ, durch welches der unsichtbare Gottkönig das Regiment über sein Bolk führt, charakterisier wird. Alles Große, was Jesaias und Micha von dem künftigen Messias weissagen, ist nur die Entfaltung der in der Idee des theofratischen Königthums enthaltenen Keime; bei diesen Propheten erreichen dieselben aber auch schon ihre volle Entwicklung; nur das Moment der priesterslichen Würde tritt erst später in dem Bilde des messianischen Königs bestimmter hervor (Jer. 30, 21.; vergl. Sach. 3 u. 6).

Wir find für diesmal am Ende unferes Weges. Was mir in Bezug auf den Sauptinhalt der meffianischen Beiffagungen nach= gewiesen haben, daß er als organische Entfaltung von Reimen. welche die alttestamentliche Religion von Hause aus in sich träat. anzusehen ift, das gilt von allen Zügen jeder einzelnen Weisfagung. Nirgends findet sich da eine neue Erkenntnig, die nicht in organisch-genetischem Ausammenhange mit den früher porhandenen ftunde und die der Beift Gottes darum nicht als eine pfnchologisch-vermittelte in dem Beifte des Bropheten gewirkt hätte; pirgends etwas, was sich nicht gle aus der lebendigen Trieb= fraft des alttestamentlichen Glaubens in menschlich = geschichtlicher Entwicklung hervorgegangen auswiese. - Wir find gewiß, hiermit die Wahrheit, daß niemals eine Weiffagung durch den Willen eines Menschen hervorgebracht murde, daß vielmehr die heiligen Männer Gottes von dem heiligen Geift getrieben geredet haben (2 Betr. 1, 21), nicht zu perkennen. Jene menschlich = geschichtliche Entwicklung ber meffianischen Weissagung aus ber alttestamentlichen Glaubenverfennt= niß war ohne Bie fortgehende offenbarende und erleuchtende Birt= famkeit des Beiftes Gottes fo wenig möglich, als aus bem Reim eine Pflanze werden fann, ohne dag die äußeren Bedingungen feiner Entwicklung vorhanden find. Nur wem der Glaube an den lebendigen Gott abhanden gekommen ift, kann wähnen, daß was das Produkt menschlich-geschichtlicher Entwicklung ist, nicht zusgleich auch Produkt einer, in jene Entwicklung fort und fort fördernd und bestimmend eingreisenden, persönlichen Wirksamkeit des überswelklichen Gottes sein könne. Wer dagegen den lebendigen Gott kennt, wird immer, wie in der Geschichte die Hand dessen, der die Zügel des Weltregiments in seinen Händen hält, so in der Entwicklung der religiösen Wahrheitserkenntniß die offenbarende Thätigkeit des Gottes erkennen, dessen Licht allein unsere Finsterniß erhellen kann.

2.

## Kritische Anzeige

nou

"Strauß, das Teben Jesu, für das deutsche Volk bearbeitet"
(Leipzig, Brodhaus 1864).

Von

## Carl Bed, Defan in Reutlingen. a)

Das vor ber riesenmäßigen Verbreitung von »Renan, vie de Jesus« vorbereitete, seit längerer Zeit angekündigte und erwartete beutsche Gegenstück zum französischen Werke ist vor Oftern erschienen, und wenngleich die deutsche Theologie vom Fache, als Usurpatorin auf diesem Gebiete, das schon zu lange mit Unrecht ihre Domäne gewesen sei, für mundtodt erklärt werden will, so wird doch eine

a) Diese Anzeige war ursprünglich für einen Nachtrag zu des Verfassers eben erschienener zweiter Anflage der "christlichen Dogmengeschichte bis auf die Gegenwart" bestimmt; da aber der Stoff unter der Hand zu größerem Maße anwuchs, so wurde sie zu gegenwärtiger selbstständiger Abhandlung umgearbeitet.

theologische Zeitschrift ber Gegenwart nicht umbin können, das Werk barauf anzusehen, ob es bem Bedürfnisse jedes, auch des beutschen, Bolkes, wie den Anforderungen der Wiffenschaft in einer folden Beife Genüge leifte, daß es mit Recht ben Unfpruch machen fonne, das Feld allein zu behaupten; ob das neue Evangelium in ber That ber Menschheit hinfuro einen Erfatz für bas alte zu bieten im Stande fei, ob es einen folchen Fortschritt auch gegenüber allen bisherigen Leiftungen der Wiffenschaft begründe, daß die neue Mera der Humanität fich von seiner Erscheinung an datiren könne. Und hier handelt es sich denn vor Allem um das Berhältnig des Strauf'ichen Lebens Jefu zu dem von Renan, um bas Berhaltniß diefes neuen Strauf'ichen Lebens Jefu zu dem alten. Dem oberflächlichen Leser von Renan konnte nicht entgehen, daß in seinem Werke eine auch durch den Schmelz der Sprache und die Feinheit der Redensarten nicht zu verdeckende Kluft befestigt sei zwischen der fritischen Grundrichtung und den einzelnen religiös = erbaulichen Ansbrüchen, unter welchen sich die Apostrophe an den Jefus im Grabe unter allen andern besonders bemerklich machte. Dag die Rritik hier, wie bei der Würdigung der Evangelien, auf halbem Wege stehen geblieben sei, daß sie ohne die Ginheit eines leitenden Pringips die religiöse und die wiffenschaftliche Scite der Betrachtung zwar nicht organisch zu vereinigen wisse, aber zusammenzuhalten bestrebt sei, mußte ber klare Eindruck sein. Man erwartete von ber deutschen "Gründlichkeit", daß fie dem frangofischen Eklektigismus ein Ende mache und lichte Einheit in dem verworrenen Dunkel schaffe. Wirklich ift Strauß mit überaus großer Gründlichkeit an's Werk gegangen und hat jetzt von Grund aus Alles weggeschafft. was feither nicht blos das theologische, sondern auch das religiöse Interesse in der evangelischen Geschichte gesucht und gefunden hat. und was ein frangösischer Kritifer dem Gemüthe noch gelaffen hatte, das hat der Gelehrte des "gemüthlichen" deutschen Bolfes gründlich vollends beseitigt. Zwar hat das neue Leben Jesu jest wirklich einen besondern positiven a) Theil erhalten, der, dem negativen vorangehend, auf 156 Seiten das "Leben Jefu im geschichtlichen

a) Bgl. Streitschriften III. heft, S. 59.

. Umriffe" geben foll: aber das Resultat selbst ist durchaus viel negativer in diefem neuen, als in dem alten leben Jefu. Wenn nun das das Ergebnif der reinen Wiffenschaft sein foll, wenn Strauß felbst fich (S. XII der Borrede) die Aufgabe stellt, Abrechnung zu halten, "was benn nach bem bermaligen Stande ber Forschung, bas in Rechnung genommen, was fich mit überwiegender Wahrschein= lichkeit festgestellt hat, das bei Seite gelaffen, mas erst unfichere Vermuthung ift" über die Hauptfragen der Kritik sich aussagen taffe, fo werden wir wohl annehmen dürfen, dag ber Berfaffer biefem feinem Werke, das er "dem deutschen Bolke" beut, eine epoche--machende und abschließende Bedeutung zuerkannt wissen will, oder, objektiv ausgedrückt, daß das Werk mahrscheinlich für die Geschichte den Wendepunkt der wissenschaftlichen Krisis in den betreffenden Hauptfragen der driftlich = geschichtlichen Forschung bezeichnen wird. Und hierin wird Strauf' Berdienst liegen, - freilich in einer ganz andern Richtung, als er felbst jetzt glaubt. Mußte schon bei Renan hervorgehoben werden a), daß er evident gezeigt habe, "wie bas Leben Jesu vom Standpunkte ber mythischen Unschauung in concreto sich gestalten muß", so hat Strauß hierüber die Luft noch mehr geklärt. Es "schwindet alle Zweideutigkeit" b). Die Zeiten der Halbheiten, der Kongeffionen, der Komproniffe geben zu Ende. Es ist am Tage, daß es nicht blos philosophische und dogmatische Syfteme gibt, fondern daß die Offenbarungsmahrheit felbst ein geschloffenes Syftem ift, aus welchem man nicht annehmen oder ablehnen kann, mas Ginem eben gerade jest gutdünkt; felbft bie benkenden Laien, wenn fie bas Werk von Straug von Anfang bis zu Ende durchzulefen nicht ermuden, muffen, auch wenn fie bis jest nach dem Ruhme religiöser Freisinnigkeit getrachtet, flar werden über den festen innern Zusammenhang, in welchem der Glaube an einen lebendigen Gott steht mit den Bundern der biblifchen Geschichte, ber Glaube an den biblischen, göttlichen Chriftus

a) Bgl. meine Dogmengeschichte, 2. Auflage, S. 86 Unm.

b) Bgl. Fifcher, "Ift die Auferstehung Jesu Sage ober Geschichte, und wenn fie Geschichteift, was für eine Geschichte nuß fie sein?" in den Protestantischen Blättern für das evangelische Destreich. 1864, Nr. 16.

74 . Bed

mit dem Verlangen eines versöhnungsbedürftigen Gewissens, der Glaube an seine gottmenschliche Persönlichkeit mit der Hoffnung auf die einstige Verklärung der Menschheit, der Glaube an seine zentrale Stellung auf Erden mit dem Jenseitigkeitscharafter des Christensthums, der Glaube an eine ewige Wahrheit mit der Jdee einer göttlichen Offenbarung; sie müssen sich klar werden, wie Schöpfung und Erlösung, Weltregierung und Weltvollendung, Inade und Gericht sich gegenseitig fordern und bedingen. Noch mehr werden für die Theologie selbst die Nebel reißen; sie wird einen reinigenden und klärenden Einfluß von diesem neuen Leben Jesu zu erfahren haben und es wird in seinem Theile dazu mithelsen müssen, der Wahrheit zum klaren Siege zu verhelsen, wenn auch einer andern, als die ist, für die Strauß, jest mit offenem Visiere, eintritt.

Denn freilich - und das rechnen wir ihm nicht blos im Erfolge, fondern auch in moralischer Würdigung als Verdienst an - er ist offen genug, alle Schleier finten zu laffen. Hatte schon die Borrede zu feinem letten größeren Werke es ahnen laffen, daß nicht blos miffenschaftliche Haltung, sondern auch gemüthliche Faffung feit den vier Auflagen des ersten "fritisch bearbeiteten" Lebens Jefu bei ihm eine andere geworden, fo verrath fich dies im neuen Werke fehr deutlich schon am Schlusse der Widmung an feinen indessen verstorbenen Bruder, von dem gerühmt wird, er habe "felbst in folchen Augenblicken, wo jede Lebenshoffnung erloschen war, niemals der Versuchung nachgegeben, durch Unlehen beim Jenfeits fich zu täufchen" und beffen Rinder und Entel mit denen vom Rritifer des Lebens Jefu noch erkennen follen. "in welcher innigen Geiftesgemeinschaft ihre Bater geftanden, in welchem Glauben sie, ob auch nicht heilig, doch wenigstens ehrlich gelebt haben und wenn nicht felig, doch hoffentlich ruhig geftorben find". Go zeigt fich schon zum Gingange ber Stand= punkt gegenüber dem erften Leben Jesu wesentlich modifizirt, zugespitt, geschärft, wenn nicht gereizt. Diese Thatsache tritt im Berlaufe weiter hervor in folgenden Punkten.

Die Vorrebe weist (S. XI) barauf hin, daß ihre Vorgängerin im ersten Leben Jesu die ausbrückliche Erklärung enthalte, das Werk sei nur für Theologen geschrieben, für Nichttheologen sei die Sache

noch nicht gehörig vorbereitet und darum das Werk so eingerichtet worden, daß sie es nicht im Zusammenhange verstehen können. Jett dagegen wendet fich das Werk in der Bearbeitung für das deutsche Bolt an Nichttheologen a) und der Berfasser bekennt fein Bemühen, "feinem Gebildeten und Denkfähigen auch nur in einem Satze (ob auch in keinem Worte, mag 3. B. S. 23 Schleier= macher-Lorias in Frage stellen) unverständlich zu bleiben", wobei er denselben den Troft gibt, worauf es in letzter Beziehung an= . fomme, "fei fo einfach, daß ein Reder, bem Ropf und Berg am rechten Flecke sitt, kecklich annehmen darf, was ihm nach reifem Nachdenken und Benützung der Jedem zugänglichen Mittel noch unverständlich bleibt, darauf komme es auch nicht an." So haben fich, meint Strauß felbst, indessen die Zeiten geandert. Wir freilich möchten fragen, ob diese Menderung in Wirklichkeit oder im Reflexe seiner Zeitbetrachtung stattgefunden habe, mährend er noch in der Borrede zu hutten b) seinen Ingrimm darüber nicht verhehlen tonnte, daß am 25jährigen Jubilaum der erften Erscheinung des Lebens Jesu noch so wenig anders geworden. Aber wir erhalten die Belehrung: das große Publikum fei für dergleichen Fragen nicht mehr, wie ehemals, unvorbereitet, denn ohne fein Zuthun feien ja diefe Fragen von feinen Widersachern, die das Schreien nicht haben laffen können, zuerst unter die Menge geworfen oder von seinen Gesinnungegenoffen "nicht immer zu seiner Zufriedenheit" der großen Menge mundgerccht gemacht worden, "bis zulett das politische Erwachen des deutschen Bolfes auch für die religiösen Ungelegenheiten einen freierern Sprechfaal eröffnet hat", und dadurch glaubt denn Strauß zweierlei herbeigeführt, daß "viele Gemüther in der Anhänglichkeit an das Alte erschüttert, zu eigenem Nachbenken über die Gegenstände des Glaubens angeregt wurden", zugleich aber auch "eine Menge von Vorbegriffen jetzt in allgemeinen Umlauf gekommen ift." Das ift Strauß' Erflärung der Abresse des neuen Werkes an "das deutsche Bolt". Aber follte er denn

a) Bgl. Streitfchriften, III. Heft, G. 131 ff.

b) Strauß, Ulrich von Hutten, Bd. III. Borrede, namentlich S. XXIV, XXX, XXXVI f., XLVI f.

76 Bed

folch ein Stubengelehrter fein, daß er in diefer Beife ben religiöfen Durchschnittsftand ber gegenwärtigen Generation unferes deutschen Volfes meint beurtheilen zu dürfen? follte er noch in feine Berührung mit den Commis voyageurs der modernen Bilbung gefommen fein, die ihm ein Licht barüber aufgeftedt hatte, bag folche "Gemüther in der Anhänglichkeit an das Alte erschüttert" worden find, ohne irgendwie "zu eigenem Nachdenkon über die Gegenstände unseres Glaubens angeregt worden" zu sein? sollte ihm wirklich entgangen fein, daß die "in allgemeinen Umlauf gefommenen Borbegriffe" vielfach nur gedankenlose Vorurtheile find, die nicht als Behitel, sondern als Surrogate des Denkens im allgemeinen Kurfe find, wie Müngen, die Jeder unbefehen weitergibt? follte er nicht feit "bem politischen Erwachen des deutschen Volkes" durch seine eigene politische Mitwirkung in unserem württembergischen Abgeordnetenhause einen andern Begriff von politischer Mündigkeit unseres Volkes gewonnen haben? sollte ihm an den Folgen eines "freieren Sprechsaals für religiofe Angelegenheiten" in feinem nächsten Vaterlande und durch das Settentreiben in ber Nähe feines gegenwärtigen Aufenthaltes noch keine Ahnung aufgegangen fein bavon, daß in diefem freieren Sprechfaale die Bernunft nicht gerade das Wort zu führen pflegt? follte er endlich als Mensch kein Mitleid empfinden können für das heranwachsende, geiftig noch unmundige Geschlecht unserer Halbgebildeten, benen er im "beutschen Bolle" den Borwand zum Unglauben leiht, ohne ihnen eine sittliche Stüte auch nur geben zu wollen, ba bas gange Buch zwar ftrott von Ergüffen gegen die Theologen — die aber, wie er gar wohl aus unferm Württemberg wiffen fann, nicht blos im Talar und im Kirchenrock, fondern auch unter dem groben Bauernkittel fich finden -, aber fein einziges Wort des Zeugniffes hat gegen den bei der großen Menge mit dem Atheismus praktisch und theoretisch ver= wachsenen Materialismus, bem er fogar S. 147 u. 148 die Ehre der Einregiftrirung unter die Sufteme ber Philosophie angedeihen läßt?

Und boch ift ihm felbst der enge Bund zwischen Praxis und Theorie, zwischen Wissenschaft und Leben jetzt viel klarer ge-worden, als zuvor. Denn die Frage nach den Ursprüngen des Christenthums erscheint ihm jetzt nicht mehr als eine

theoretische, sondern als eine praktische. Daber ift er eben auf die günftigen Theologen jeder Art durchaus übel zu sprechen und macht hierbei nicht einmal mit der Tübinger Schule eine Ausnahme. Denn diese ift doch offenbar gemeint, wenn als von ihm verschmähter "gelehrter Borbehalt" bezeichnet wird "die Berficherung, auf die man in den wiffenschaftlichen Werken freidenkender Theologen so oft stößt, daß ihren Untersuchungen ein lediglich historisches Intereffe jum Grunde liege". Wer bis jest ber Rritif ein anderes unterlegen wollte, der würde alsbald mit der Behandlung, die Strauß in den Streitschriften (I, 20 f.; II, 95 f.) einem Steudel a) und Menzel widerfahren läßt, abgefertigt und den Berdächtigungstheologen beigezählt worden sein, "die in's Gemiffen schieben", was doch lediglich Sache der "unbefangenen" wissen= schaftlichen Forschung sein müsse. Aber Strauß hat hier auch die lette Zweideutigkeit zerstört (S. XIII). "Alle Achtung vor dem Worte der gelehrten Herren. Allein ich halte es für etwas Unmögliches, was fie verfichern, und wurde es für nichts Löbliches halten, wenn es auch möglich wäre. Ja, wer über die Herrscher von Ninive oder die ägyptischen Pharaonen schreibt, der mag dabei rein historisches Interesse haben; das Christenthum dagegen ift eine fo lebendige Macht und die Frage, wie es bei feiner Entstehung zugegangen, fchliegt fo eingreifende Ronfequenzen für die Gegenwart in fich, daß ber Forscher ein Stumpffinniger fein mußte, um bei der Entscheidung jener Frage eben nur hiftorisch intereffirt zu fein. " b) Es wird für die gläubige Wiffeuschaft von bochftem Interesse fein, von diesem unumwundenen Eingeständnisse recht ernstlich Alt zu nehmen. Was ift hier anders zugeftanden, als was der Aritik immer entgegen= gehalten wurde, der enge Zusammenhang zwischen Wiffen und

a) Bgl. Borrede zum zweiten Bande der ersten Auflage des Lebens Jesu, S. VI. "Man hat diesem Manne schon so oft gesagt, daß es unschicklich ist, wissenschaftliche Verhandlungen auf das moralische Gebiet hinüberzuspielen, dem Gegner seine Ansichten in's Gewissen zu schieben und den Nichtsorthodoxen als Irreligiösen zu brandmarken."

b) Bgl. Streitschriften III. Beft, S. 138: "die Biffenschaft deukt, fie empfindet nicht."

78 Bed

Willen, Wiffen und Gewiffen, Ropf und Berg a). Wenn nun aber einmal die Erforschung ber Anfänge des Chriftenthums im Namen der "Wiffenschaft" xar' egoxyv unter den Gesichtspunkt bes praktischen Interesses gestellt wird, so wird die Richtung doch wohl auch auf den Ramen Wiffenschaft Anspruch machen durfen, die bei ihrer theoretischen Forschung auch ein praktisches, wenngleich das entgegengesetzte Jutereffe verfolgt, es wird die positive Wiffen= schaft so gut ein Recht auf Existenz haben, als die negative. Ja, nach dem alten Grundsate, daß similia a similibus cognoseuntur, wird zur gründlichen Erforschung der biblischen Wahrheits und Geschichtsgebiete am meisten geeignet fein, wer mit einem für das Biblische empfänglichen Sinne in die Forschung eingeht, fich mit möglichfter Objektivität in ihren Gehalt vertieft, ftatt fie nach feiner Subjektivität zu mobeln, fich unter die Schrift ftellt, statt fich zu ihrem Meifter aufzuwerfen. Oder follte, wenn doch Strang die Gleichartigkeit alles Menschlichen fo ftark betout, das Religions= gebiet allein eine Ausnahme machen, fo daß hier am beften mit= reden könnte, wer am wenigsten von der Sache wollte, am wenigsten von ihr ergriffen ware und erfahren hatte, während im Runftgebiete 3. B., wer ohne afthetifchen Sinn und afthetifche Bildung fich gum Meifter auf dem Stuhle aufwerfen wollte, mit Recht dem Schickfale eines Gottsched verfällt? Rach Strauß fteht aber jett offenbar die Sache fo: das biblifche und geschichtliche Chriftenthum und die gläubige oder, wie er lieber fagen murbe, orthodore Theologie stehen auf dem gleichen Boden der Trans= fcendenz und des Supranaturalismus: wer also die lette bekampfen will, muß das erfte des Charafters entfleiden, den es fich felbft beilegt. Die fritischen Theologen muffen, um in religiöfen Dingen welterzukommen und weiterzuführen (S. XII), "um die Mehrheit ihrer Zunftgenoffen unbekümmert, ben Denkenden" (natürlich nicht mehr Glaubenden, denn Denken und Glauben verhalten fich jett

a) Bgl. 3. B. Streitschriften III. Heft, S. 162: "So aller Wissenschaft widerstreitend, wie die Müller'sche Behauptung, die strenge Nothwendigkeit des logisch-dialektischen Prozesses sei nicht das rechte Organ für die Erkenntniß einer höheren, konkreten Wahrheit. . . . ."

nicht mehr nach Segel'scher Formulirung wie Begriff und Vorstellung, fondern wie Sinn und Unfinn) "in der Gemeinde die Sand reichen: da die Theologen der Wahrheit noch fein Gehör geben, muffen fie fich an das Bolk wenden, wie der Apostel Paulus sich an die Beiden wandte, da die Juden sein Evangelium von sich ftiegen" (das Evangelium, beffen er fich nicht fchamte als einer Rraft Gottes, felig zu machen Alle, die baran glauben!). — "Sind nur erft die Erften und Beften im Bolle fo weit, daß fie fich" (eben dieses alte paulinische Evangelium d. h.) "das nicht mehr bieten laffen, was ihnen jetzt die Geiftlichen großentheils noch geben, fo werden fich diese schon eines Beffern befinnen." Sie werden, "wenn das Chriftenthum aufhört ein Wunder zu fein, nicht mehr die Bundermanner bleiben konnen, als die fie fich bis dahin fo gerne geberdeten." (Wo denn in aller Welt unter der evangelischen Beiftlichkeit?) "Sie werden nicht mehr Segen fprechen, fondern nur noch Belehrung ertheilen können; davon ift bekanntlich das Lettere ein ebenfo schweres und undankbares, als das Erftere ein leichtes und lohnendes Geschäft." (Aber Strauf wird doch wohl selbst durch sein kritisches Lehramt in der deutschen Nation bis jetzt auch nicht eben ein armer Mann geworden fein, und andererfeits fann er menigftens aus feinem nächsten Baterlande miffen, daß bie evangelischen Geiftlichen ber Gegenwart weder auf Rosen gebettet find, noch in der Wolle sitzen!) Darum "muß ein Druck auf fie ausgeübt werden, wie auf die Juriften vom alten Schlage ein Drud von der öffentlichen Meinung ausgeübt werden mußte, um sie für Geschwornengerichte und ähnliche Reformen in ihrem Fache zu ftimmen." - Geben wir der "Wiffenschaft" gegenüber, die gegen "moralische Berbächtigungen" in wissenschaftlichen Berhandlungen, wenn fie von denfelben sich behelligt glaubt, immer in der gerechten Entruftung emporten Tugendstolzes proteftirt, mit Stillschweigen hinmeg über die ebenfo klare als in diefer Allgemeinheit gewiß unwürdige Berdächtigung, daß ein großer (d. h. eben der noch gläubige) Theil der Geiftlichen ohne felbstständige Ueberzeugung, aus Gewinnsucht, so oder so, je nachdem der Wind weht, predigen fonne: mas follen denn nun aber die Beiftlichen, die dem Drucke nachgeben, ihren Gemeinden bieten? Der neue

Strank moge fich geneigtest an ben alten, freilich jungeren, aber doch befonneneren erinnern, der in den Streitschriften (I. Beft S. 20) die Jufinnationen des Dr. Steudel zurudweisen zu können glaubte mit ben Worten: "habe ich denn etwa in einer popularen Schrift dem Volke seinen Glauben zu nehmen gesucht? Sabe ich den Beiftlichen den Rath ertheilt, ftatt Chrifti fünftighin Schleiermacher oder Hegel von den Kanzeln zu predigen? oder schimmert auch nur als meine Brivatansicht in meinem Buche Geringschätzung bes driftlichen Glaubens durch?" Das Alles, wo nicht noch Schlimmeres, ift jett geschehen. Wie fteht nun der neue Strauf zu dem alten, der in der berühmt gewordenen Schlugabhandlung a) bas Berhältniß der fritisch = spekulativen Theologie zur Rirche überlegen zu muffen glaubte und eine Erwägung barüber anftellt, welchen Weg der spekulative Theolog als Geistlicher der Gemeinde gegenüber einzuschlagen habe. Als erster möglicher Weg wird dort (S. 714) bezeichnet "der Versuch, die Gemeinde geradezu auf feinen Standpunkt zu erheben, das Geschichtliche auch für fie in Ideen aufzulösen"; aber, fett Straug dort noch hingu, "dies ift ein Berfuch, der nothwendig fehlichlagen muß, weil der Gemeinde alle Praniffen fehlen, durch welche in dem Theologen feine fpekulative Unficht vermittelt worden ift, den eben deswegen nur ein fanatisch gewordener Aufklärungstrieb machen fonnte." Sind der Gemeinde in diesen paar Jahrzehnten nun die Bramiffen etwa geläufiger geworden? Wo nicht, fo hat Strauf fich felbst fein Urtheil gesprochen.

Ist nach Strauß' Enthüllungen über die bisher sogenannte rein historische Forschung ihr Tendenzcharakter nun ausdrücklich anerkannt, so wird jetzt auch die Umwandlung der bekannten "Boraus setzungslosigkeit" in die klarste Boraussetzung offen, eingestanden. Das läßt sich (S. XV) ja beim gegenwärtigen Stande der Evangelienkritik "erkennen, wie wir uns die evangelische Geschichte nicht vorzustellen haben. Und dieses Negative ist für unsern nicht blos historischen, überhaupt nicht rückwärts, sondern vorwärts gerichteten Zweck gerade eine — um nicht zu sagen, die —

a) Leben Jesu. Bierte Auflage, Bb. II, S. 713.

Sauptfache. Es besteht aber barin, daß in der Berson und in ben Werken Jesu nichts Uebernatürliches, nichts von der Art gewesen ift, bas nur mit dem Bleigewichte einer unverbrüchlichen. blinden Glauben heischenden Autorität auf der Menschheit liegen bleiben mußte . . . foviel können wir unfern Evangelien bald abfeben, daß weder alle noch ein einzelnes unter ihnen die zwingende hiftorische Glaubwürdigkeit aufweisen, welche nöthig ware, um unfere Bernunft bis zur Unnahme des Bunders gefangen zu nehmen." S. XIX: "Wer die Pfaffen aus der Rirche ichaffen will, ber muß erft das Wunder aus der Religion fchaffen."a) Die Urfache, warum in die Religion Jesu überhaupt Fremdartiges fich eindrängen fonnte, ift ja der "Wunderwahn. Go lange bas Chriftenthum als etwas der Menschheit von Augen Gegebenes, Christus als ein vom Himmel Gefommener, seine Rirche als eine Unftalt zur Entsündigung der Menschen durch sein Blut" (b. h. fo lange das Chriftenthum als das, mas es nach den vorliegenden, zum Wenigsten den paulinischen Driginalurfunden des Urchriftenthums felbst sein will) "betrachtet wird, ist die Geistesreligion selbst un= geiftig, das Chriftenthum judisch gefaßt" (d. h. Paulus felbst ift - eine Entdeckung, welche nach Schwegler's Montanismus felbst bie Tübinger Schule überraschen und ihre ganze Maschinerie in der Konstruftion vom Prozesse bes Urchriftenthums todtlegen muß ein Judaist). "Erst, wenn erkannt wird, dag im Christenthum die Menschheit nur ihrer selbst tiefer, als bis dahin, bewußt ge= worden, daß Jesus nur derjenige Mensch ift, in welchem dieses tiefere Bewußtsein zuerft als eine fein ganges Leben und Wefen beftimmende Macht aufgegangen ift, daß Entfündigung eben nur im Eingeben in diese Befinnung, ihrer Aufnahme gleichsam in bas eigene Blut zu finden ift, erft dann ift das Chriftenthum wirklich driftlich verstanden" b) (als lucus a non lucendo!) (S. XVIII). Ift hier Strauß nicht vom Mythizismus in den platteften Rationalis-

a) Der einzige von Strauß selbst unterftrichene Satz der ganzen Borrede!

b) Bgl. Strauß, Zwei friedliche Blätter. Altona 1839. S. XXXIII: "Bir finden — unsere heutige Weltanschauung — christlicher als die urchristliche selbst."

Theol. Stud. Jahrg. 1865.

82 Bed

mus zurückgefunken, über welchen er fich früher luftig machte, baß er. mas er nicht als feinen Sinn erkennen wollte, auch als Sinn ber hiftorifchen Urfunden wegzuschaffen beftrebt mar? Er verdect zwar das Bewußtsein über diese neue Position. "Sind die Evan= gelien wirklich geschichtliche Urkunden, fo ift das Bunder aus der Lebensgeschichte Chrifti nicht zu entfernen; ift umgekehrt das Wunder mit der Geschichte unverträglich, fo' können die Evangelien keine geschichtlichen Quellen sein" (S. 18) — also auch die bisher als echt anerkannten paulinischen Briefe mit ihrer Wunderanschauung aus ber paulinischen Birkfamteit felbst nicht. Das Dilemma muß fich ja, um das Chriftenthum feines genuinen Charafters zu ent= fleiden, einfach fo ftellen: "dag das Wirkende in Chrifto nur das Göttliche, von diesem sein ganzes Reden und Thun hemmungslos bestimmt gewesen sei, dies und noch mehr ift die Boraussetzung" (nicht blos der Evangelien, sondern überhaupt) "der neutestament= lichen Schriftsteller, aber nicht die unfrige, fofern wir auf wiffenichaftlichem Standpunkte fteben, b. h. Jefum als Menfchen im vollen Sinne des Wortes betrachten. Daß das Göttliche in Chrifto immer nur in der Form des Menfch= lichen, nach den Gefeten natürlichen Wirtens fich geäußert haben könnte, das ift unsere Boraussetzung, aber nicht die der neuteftament= lichen Schriftsteller, fofern wir fie ungezwungen aus= legen." (S. 23.) "Dem Banne ber Schleiermacher'ichen Chriftologie" a) (welche sonach doch auf biblischem Grunde ruht!) unter bem auch Reim noch steht, entkommt man nicht eher, "als bis man sich ber Voraussetzung entschlägt, als fönnte ein Geschichtliches zugleich urbildlich, ein lebernatürliches natürlich, ein Individuum zugleich wirklicher Mensch sein und doch über der gangen wirklichen Menschheit fteben" (S. 39). "Benn es die Aufgabe der Geschichtsforschung ift, nicht blos zu ermitteln.

a) Wie viel objektiver und darum anerkennender hat Strauß noch 1839 über Schleiermacher geurtheilt in der Abhandlung: Schleiermacher und Daub! Siehe Charaktexistiken und Kritiken. Leipzig 1839. S. 201. 205. Und in dem durch die friedlichen Blätter aufgestellten "Austus des Genius" war die Nachwirkung der Schleiermacher"schen Christologie gewiß noch sehr fühlbar!

was geschehen, sondern auch, wie das Eine aus dem Andern hervorgegangen ift, so mußte sie auf den letten, edelsten Theil ihrer Aufgabe verzichten, fobald fie irgendmo bem Bunder eine Stelle einraumen wollte" (S. 147). So bezeichnet benn Strauf bei ber Einzelbetrachtung der Wunder die Grenze a), die sich auf "hiftorifchem" Standpunkte für diese Wirkungsart Chrifti zieht, den "Bunkt, jenfeits beffen auf alle Falle die Möglichkeit aufhört. weil hier jede geschichtliche Analogie uns verläßt, jede Denkbarkeit nach Naturgesetzen ein Ende hat. Fangen wir mit dem Meufersten an, fo tann Jefus niemals durch einen blogen Segensspruch Nahrungsmittel in's Ungehenre vermehrt, niemals Baffer in Wein verwandelt haben, noch fann er dem Gefetze der Schwere zum Trope, ohne einzusinken, auf dem Waffer gewandelt fein; er fann feine Todten in's Leben gurudgerufen, noch, wenn er nicht Schwärmer und Schwindler zugleich gewesen fein foll, die Entdeckung eines blogen Scheintodes für eine Todtenerweckung ausgegeben haben." (S. 267.)

Der Zusammenhang dieser "historischen" Boraussetzung mit dem mythischen Standpunkte spricht sich aber nun einsach S. 146 aus: "Wir lassen den Schriftstellern ihre Wunder, für uns aber sehen wir sie als blose Mythen an. Das Wunder ist der fremdeartige, der geschichtlichen Betrachtung widerstrebende Bestandtheil

a) Diese Grenzlinie hatte Strauß früher anders gezogen; s. Streitschriften III, S. 154: "Bon hier aus kann ich nicht allein für die Dämonenaustreibungen, sondern anch für die Heilungen Gelähmter, Blinder 2c. mir eine mögliche Erklärung denken; ja selbst dessen würde ich mich nicht schlechthin weigern, zu glanden, daß die auch in seinen Organismus ausgegossene Kraft des religiösen Genius den äußerlich erloschenen, nur im Innern noch vor dem gänzlichen Berschwinden schwach fortglimmenden Lebenssunfen in Todtgeglandten wieder anzusachen im Stande sei. Nun aber von hier aus zu Einwirkungen auf Naturgegenstände, Kunstprodukte, wie in der Wasserwemandlung, Brodvermehrung, ist ein solcher Sprung, hier verschwindet nicht blos die wirkliche Erklärbarkeit, sondern selbst die Denkbarkeit einer möglichen Erklärung so vollkommen, daß ich Ew. Hoch-würden gestehe, wenn ich so etwas in mir zusieße, so wäre es mit meinem Denken aus und namentlich sede Schranke zwischen Glaublichem und Unsalanblichem mir zerbrochen."

84 Bed

in ben evangelischen Erzählungen von Jesu; ber Begriff bes Mythus ift das Mittel, wodurch wir benfelben aus unferem Gegenftande entfernen und eine geschichtliche Unsicht von dem Leben Jesu möglich machen." Der Begriff des Mythus aber wird jetzt ausdrucklich wenngleich derfelbe auf dem Gebiete der Philologie rein als abfichtslos dichtende Sage erfannt ift (S. 156), dahin erweitert, daß er überhaupt (S. 157) fei's bewußte, fei's unbewußte Dichtung in fich schließe, und nicht langer in Abrede gezogen, "daß an der evangelischen Minthenbildung nicht auch bewußte Dichtung Antheil gehabt habe." . . "Ich habe", fagt vielmehr Strauf G. 159, "in diefer neuen Bearbeitung des Lebens Jefu, hauptfächlich in Folge von Baur's Nachweisungen, ber Unnahme bewußter und absichtlicher Dichtung weit mehr Raum als früher zugeftanden." Siervon macht er dann umfaffenden Gebrauch, 3. B. bei den Bundergeschichten S. 269, bei der Auffassung des Todes Jesu. "Das Sterben und die Qualen . . . , die Schmach und die Schande, die über den vermeintlichen Meffias ergangen maren, konnten aus dem Andenken der Menschheit, auch der an Jefum glaubigen, nicht verwischt, durften daber nicht verleugnet, fondern mußten in der Borftellung fo gewendet werden, daß fie ihre verneinende Bedeutung verloren, daß fie wo möglich zu Stüten des Glaubens, die negativen Werthe zu positiven, die Schandmale au Chrenzeichen murben." (S. 559.) "Daß Jefus am Rreuze geendet, den schmachvollsten Berbrechertod erlitten habe, damit mar er nach herkömmlichen jubischen Begriffen jedes Anspruchs auf die Unerkennung des Meffias verluftig geworden. Die Junger und Diejenigen aus den Juden, die fich durch fie zum Glauben an Jefum führen ließen, bildeten ihre altjudischen Borftellungen nach jener Thatfache um, indem fie das Mertmal des Leidens als eines ftell= vertretenden, des gewaltsamen Todes als eines fühnenden Opfertodes in ihren Messiasbegriff aufnahmen." (S. 575.) Ja, die Spursucht nach dieser neuen, uneigentlichen Art des Mythus, mit andern Worten der bewußten Fälschung der geschichtlichen Wahr= heit geht fo weit, daß an vielen Stellen, wo Strauf ausdrücklich die Möglichkeit, selbst Wahrscheinlichkeit der Geschichtlichkeit der berichteten Thatsachen zugesteht, wie namentlich in der Leidens= geschichte a), eben boch wieder wenigstens der Möglichkeit des abssichtlich gemachten und bewußt gedichteten Mythus der Raum geswahrt werden muß. Und doch sollte man meinen, wenn die evansgelischen Schriftsteller mit bewußter Dichtung umgehen, dann lassen sich Differenzen unter ihnen noch weit weniger erklären, da bei solcher Buchmacherei der einfachste Verstand darauf angewiesen war, in den letzten Redaktionen auch jede Spur einer Diskrepanz auszumerzen!

Hatte aber weiter der ursprüngliche Mythizismus als Dollmetscher und Schildträger der "fpekulativen" Theologie in der Schlußabhandlung b) als Schlüffel ber gangen Chriftologie erklärt, "daß bas Subjekt der Prädikate, welche die Rirche Chrifto beilegt, statt eines Individuums eine Idee, aber eine reale, die Idee der Gattung" - die freilich als folche immer nur real wird, nie real ift - "gefett werde" und war die Bedeutung Jesu darein gefett worden, daß in ihm zuerst die Idee der Ginheit des Menschlichen und Göttlichen aufgegangen fei, fo kommt allerdings auch jett wieder die Schlußbetrachtung auf die "Unterscheidung des hiftorischen Chriftus von dem idealen, d. h. dem in der menschlichen Bernunft liegenden Urbilde des Menschen". Aber dies wird jett, um jedes Mignerständnig der Philosophie von jett an abzuschneiden, dahin erläutert und erweitert, die Idee menschlicher Bolltommenheit sei bem menschlichen Geifte zunächst nur als Anlage mitgegeben, die burch Erfahrung allmählich ihre Ausbildung erhält und "unter den Forthildnern des Menschheitsideals ftehe in jedem Falle Jefus in erster Linie. Er habe Züge in daffelbe eingeführt, die ihm vorher fehlten oder doch unentwickelt geblieben maren, andere beschräntt, die feiner allgemeinen Gultigkeit im Wege ftanden, habe demfelben durch religiofe Faffung eine höhere Weihe, durch die Berkörperung in feiner Berfon die lebendigfte Barme gegeben, mahrend die Religions= gefellschaft, die von ihm ausging, diesem Ideale die weitefte Berbreitung unter ber Menschheit verschaffte." (S. 625.) Indessen

a) ©. 491, 410, 523, 526, 528, 547, 282, 284, 569, 572, 573, 577, 578, 579, 581, 582, 596,

b) II, 709.

aber - so wird gang à la Rénan hinzugefügt - "war er weder ber Erfte noch der Lette, fondern wie er in Ifrael und Bellas, am Ganges und Drus Borganger gehabt hat, fo ift er auch nicht ohne Nachfolger geblieben" und es war eine Ergänzung a), fowohl aus andern Bolfsthumlichkeiten, als aus andern Zeit-Staate- und Bildungeverhältniffen heraus erforderlich, wie fie gum Theil schon rudwarts in demjenigen lag, was Griechen und Romer in dieser Hinsicht vor sich gebracht haben, zum Theil aber der weitern Entwicklung der Menschheit und ihrer Geschichte vorbehalten blieb" (S. 626), fo daß "der Kritifer der lleberzeugung lebt, au dem Beiligen feinen Frevel zu begehen, vielmehr ein gutes und noth= wendiges Werk zu thun, wenn er alles dasjenige, was Jesum zu einem übermenschlichen Wesen macht, als wohlgemeinten und zunächst vielleicht auch wohlthätigen, in die Länge aber schädlichen und jetzt geradezu verderblichen Wahn hinmegräumt, das Bild des geschichtlichen Jesus in seinen schlicht-menschlichen Bügen, fo gut es fich noch thun läßt, wiederherstellt, für ihr Seelenheil aber die Menschheit an den idealen Chriftus, auf jenes sittliche Mufterbild verweist, an welchem ber geschichtliche Jejus zwar mehrere Hauptzüge zuerst in's Licht gesetzt hat, bas aber als Anlage ebenso zur allgemeinen Mitgift unferer Gattung gehört, wie feine Weiterbildung und Bollenbung nur die Aufgabe und das Werk der gesammten

a) Inden "Zwei friedlichen Blättern" war der "Auftus des Genius" noch anders gedeutet gewesen: "So tritt in dem Chore der Genien der Resigionsstifter voran, und sofern das Christenthum als die vollkommenkte Resigion anerkannt ist, gedühren dem Stister desselben die Erstlinge dersienigen Verehrung, welche wir dem Genius darbringen" (S. 108); vgl. S. 116. 117 die Aussührung über den spezissischen Vorzug der Naturen, "tvelche vor Allem der harmonischen Gestaltung ihres Innern zugekehrt sind" und deren Klasse "im vollsten und höchsten Sinne" Christus angehöre. S. 127: "Ist in Tesus die Einheit des Göttlichen und Menschlichen wirklich vorhanden gewesen, hat er sie nicht nur mit Worten ausgesprochen, sondern sie auch in allen Lagen seines Lebens thatsächlich dargelegt, so ist in ihm innerhalb des religiösen Gebietes" (und dieses war S. 106—108, vgl. Streitschriften III, 152, das Höchste genannt) "das Höchste erreicht, über welches keine Zukunft hinausgehen kann."

Menschheit sein kann a)" (S. 627), und die Seliakeit bes Menschen, um die es in der chriftlichen Religion zu thun ist, ift fo, "verständiger gesprochen, die Möglichkeit, daß er feine Bestimmung erfülle, die ihm eingepflanzten Rräfte entwickle und damit auch des entsprechenden Mages von Wohlsein theilhaftig werde" (S. 624). Damit foll benn die "Geiftesreligion" wirklich "driftlich" ausgelegt fein. Aber ist hiermit nicht vielmehr auf das Ideal des Stoizismus zurückgegangen? Diefem ift Strauß jetzt fichtbar besonders geneigt geworden, und wenn es sich um ein bestimmtes einzelnes Wort handelt, den jetigen Standpunkt Strauß' ju bezeichnen, fo kann es keines fein, das der bisherigen driftlichen Entwicklung angehört, nicht einmal das Wort Rationalismus, dem ja doch wenigstens noch die Dreieinigkeit von Gott. Freiheit, Un= fterblichkeit ftehen geblieben mar, von welchen Strauf meniaftens bas Erfte und Dritte aufgehoben hat: es ift vielmehr der Standpunkt des Stoizismus, ein Standpunkt gang aukerhalb des Bodens des geschichtlichen Chriftenthums. Darum legt Strauf S. 362 der ftoifchen Lehre einen fo wefentlichen Ginfluß auf die Entwicklung der Logosidee bei, darum fchreibt er ihr S. 182 als einer Vorbereitung des Chriftenthums in Hellas einen fo bedeutenden Werth zu, da fie zuerft die Gemeinsamkeit der menschlichen Anlage in allen Menschen, die Gleichartigkeit des gangen Menschengeschlechts ausgesprochen habe in ber Lofung, daß alle Menschen Bruder find, fofern fie alle Gott zum Bater haben. Darum wird S. XVII als

a) Bgl. bagegen "Zwei friedliche Slätter" S. XIII: "So war es mit ber Christologie jener Schlusabhandlung von Anfang an nicht gemeint gewesen, als sollte die Menschheit in der Eigenschaft einer unterschiedlosen Masse nach allen ihren Theilen in gleicher Einheit mit dem Göttlichen sein; sondern von der Menschheit war dort in dem Sinne die Nede, wie sie sich der vernünstigen Betrachtung darbietet: als eine zwar gleichartige, aber in sich vielsach unterschiedene Allgemeinheit, deren geistiger Gehalt und göttliche Ausstatung zwar überall zum Grunde, aber nicht überall zu Tage liegt, vielmehr nur auf einzelnen Punkten zur vollen Wirklichkeit kommt. . . Dies sind jene Knotenpunkte der Geschichte, jene Höhen der Menschheit, auf welchen jene Individuen stehen, . . die auf größere oder kleinere Kreise ihrer Mit- und Nachwelt bestimmend einwirken."

88 Bed

das Grundwesentliche a) im Chriftenthum bezeichnet "ber Glaube, daß es eine geiftige und fittliche Macht ift, welche die Welt beherricht", zu welchem Glauben ja auch schon die ftoische Weltordnung voll= fommen genügt. Wie ftimmt aber mit dem Glauben an die Beherrschung der Welt durch eine fittliche Macht das vorstehende Geftandniß, daß der Glaube an den übermenschlichen Chriftus ein "Wahn" fei, der vielleicht einmal jogar "wohlthätig" gewesen fei? Wie stimmt mit einer folchen sittlichen weltbeherrschenden Macht die Thatsache, daß 1800 Jahre lang dieser Wahn die Welt hat beherrschen können? Wenn eine geistige und sittliche Macht die "Welt beherrschen" soll, so sept das doch wohl voraus, daß eine Entwicklung in der Menschheitsgeschichte fein muffe, welche im Laufe der Zeit dem Ziele doch wenigstens immer naher fommt; wie stimmt damit, daß die Entwicklung nach zwei Jahrtausenden wieder in der Hauptsache gang auf den Bunkt einbiegt, welchen damals die durch geiftige Bedeutung und gefellschaftliche Stellung Bevorzugten der alten Welt im Wesentlichen doch schon eingenommen hatten? Ift es nicht der zweckloseste Umweg, den diese sittliche weltbeherrichende Macht durch Gewährenlaffen des Chriftenthums mit der ganzen Menschheit eingeschlagen hat? Ober eigentlich, wie läßt es fich denn nur begreifen, wenn die stoischen Prinzipien der eigentliche Rern des rechtverstandenen Chriftenthums find, nicht blos, daß die unter der geistigen und sittlichen Macht ftehende Menschheit fo lange gebraucht hat, diefen Rern aus der Schale herauszuschälen, fondern noch mehr, daß der Stoizismus, der die Throne der edelften Raifer und die Bergen der Gebildetsten innehatte, im Chriftenthum nicht sein homogenes Befen erkannte, daß fie vielmehr gerade die heftiaften Gegner des neuen Chriftenthums gewesen? Ja endlich und das ift die Hauptsache - warum ift es dem Stoizismus, ber jett ber Belt das Heil bringen foll, nicht möglich gewesen,

a) Anders noch in den "zwei friedlichen Blättern": "Bleibt uns Christus" (nicht Jesus) "und bleibt er uns als das Höchste, was wir in religiöser Beziehung kennen und zu denken vermögen, als Derjenige, ohne dessen Gegenwart im Gemüthe keine vollkommene Frömmigkeit möglich ist, nun so bleibt uns in ihm doch wohl das Wesentlich e des Christenthums."

bie alte Welt zu retten und den Zusammenbruch der alten Zeit zu hindern? Warum ist von ihm nicht die regenerirende Kraft der Menschheitsentwicklung ausgegangen, sondern von dem Wahne des Christenthums? So wird die ganze Geschichte zum Näthsel, und nicht blos die Zukunft, sondern Gegenwart und Vergangenheit der Entwicklung wird zum verschlossenen Buche; der Stoizismus sordert dann konsequent auch heute noch zur Ergänzung seinen Halbbruder, den Epikureismus, mit dem Geständnisse, daß es nicht eine sittliche Macht, sondern der Zufall ist, der die Welt beherrscht, und beide haben heute noch mit einander das Recht, dem Christensthume zu sagen: τί αν θέλοι δ σπερμολόγος οντος λέγειν; (Apostelg. 17, 18.)

Nachdem wir so den Standpunkt des setzigen Strauß'schen Werkes im Allgemeinen zu ergründen gesucht haben, ist nöthig, im Einzelnen nach dem Ertrage zu fragen, welchen diese Kritik der Menschheit und der Wissenschaft zur Lösung der Hauptfragen beiträgt, die gegenwärtig die chriftliche Welt bewegen. Unter den Punkten, die hier zur Sprache kommen, steht voran

## I. Das Verhältniß zur chriftlichen Religion überhaupt.

Eigentlich müssen wir noch um einen Schritt weiter zusrückgehen und fragen nach dem Verhältnisse zur Religion überhanpt. Und hier können wir die sonst an Stranß zu rühmende Offenheit nicht sinden. Daß Religion ein Verhältniß zu einem Gott, zu einer wirklich — wenn auch nur im Glauben des Ansbeters — weltbeherrschenden Macht ift, zu einem höheren Wesen — und wäre es auch das Woher des schlechthinigen Abhängigkeitssessischlis — das liegt eben in ihrem Begriffe. Sbenso offenbar aber ist, daß es bei Strauß um die reine Autarkie und Autonomie des Menschengeschlechtes, um Wegwerfung aller Jenseitss und Seligkeitsgedanken, kurz, lediglich um das Verhältniß des Menschen zu sich selbst sich handelt. "Indem neben und über dem von Jesu dargestellten sittlichen Musterbilde er selbst als der Gottmensch stehen bleibt, an welchen zu glauben noch außer und vor der Anserkennung jenes Musterbildes Pflicht des Menschen und Bedingung

90 Bed

feiner Seligkeit sei, so wird baburch bas, worauf eben Alles an= fommt, in zweite Linie guruckgedrangt, die fittliche Große Jefu in ihrer vollen Wirtsamfeit verfümmert, auch die sittlichen Bflichten, die ihre Beltung nur daher haben fonnen, baß fie in ber Ratur des menfchlichen Befens liegen, in das falfche licht pofitiver göttlicher Gebote geftellt" (S. 627). Hiermit fällt nicht blod (S. XIX) "eine übernatürliche Religion mit Geheimniffen und Gnadenmitteln", Sandlungen, welche (S. XVIII) "nicht beffer als die altjudischen Zerimonien find", sondern die Religion an fich ift aufgehoben, und es ift eine bloge Redens= art, biefe "Humanitätsreligion" noch Religion zu nennen, was fich alsbald ergibt, wenn wir uns die Frage vorhalten, was benn, da ja die Religion doch gemeinschaftbildend fein muß und Strauß für feine Geistesreligion im deutschen Bolke jest Propaganda machen will, die Darftellungs= und Belebungsmittel folcher Religion, mit Einem Worte ihr Rult - und ohne irgend einen folden läßt fich die Religion doch wohl nicht denken - fein folle. Da wäre also bem deutschen Bolte beffer die nachte Wahrheit gefagt, daß es fich um gar keine Religion mehr handle, welche mit ihren Vorftellungen nur für die Unmundigen und Schwachen, dergleichen es freilich noch Biele gibt, sich eigne, fondern um ihre Aufhebung in bas Licht des reinen Gedankens, nicht mehr um ein Verhältnif des Menschen zu Etwas außer oder gar über ihm, sondern nur um fein Berhältniß zu feinem eigenen Gelbft; flar gesprochen, nicht um ein "wirklich chriftliches Berftandniß des Chriftenthums" (S. XVIII), sondern um die Erstirpation aller Religion.

So kann es benn auch mit dem "idealen Chriftus", der zur bloßen Redefigur der Affommodation herabsiuft, nicht weit her sein. If ja doch selbst im idealen Christus ein Grundzug des geschichtlichen Jesusdides, neben seiner "Duldung, Milde und Menschenliebe" (S. 626), seine "Herzens dem uth" Matth. 11, 29 (raneirds th xaqdia), welche seinen Nachfolgern besonders zum Borbilde vorgehalten wird Matth. 10, 38, Phil. 2, 5, 1 Petri 2, 21—23, welche nach dem Eingange der Bergpredigt Matth. 5, 3. 5 die Grundbedingung des Eintritts in das Reich Gottes, also wohl der echt christlichen Gesinnung ist, aber in das Bild der avráqueia

bes ftoischen Weisen wie des souveranen Kritifers nicht paft (val. 1 Ror. 1, 26-29), einfach weggewischt und todtgeschwiegen und bamit der erhabenfte Zug an der "fchlichten, sittlichen Größe" Jefu ausgetilgt. Bas aber nun das fpezifische Berhaltnif zu der geschichtlichen driftlichen Religion betrifft, jo bietet fich S. 147 ber Schlüffel zum Berftändniffe bar. Ausgehend von ber bekannten Schleiermacher'ichen a), auch von Renan grundfätzlich vorangeftellten, Wahrnehmung, daß "Jeder nur für fein Glaubensgebiet bas Bunder wirklich in Anspruch nimmt, auf den andern aber für falfch erklärt", legt Strauß der Wiffenschaft die Worte in den Mund: "Entweder werde ich das Wunder auf allen ober auf feinem religionsgeschichtlichen Gebiete als möglich anerkennen b). In jenem Entweder - Ober jedoch wird es ihr mit dem einen Gliebe, das Wunder nöthigenfalls auf den Gebieten fammtlicher Religionen gelten laffen zu wollen, doch fein mirflicher Ernft fein, und zwar deswegen nicht, weil dies fo viel ware, als auf allen jenen Gebieten sich felbst aufzugeben." Die Wunder find also auf allen Religionsgebieten Mathen, fei's (in deren erften Zeiten) un= bewußter, fei's (in den spätern Zeiten des einzelnen Religionsgebiets) bewußter Dichtung. Strauß verfehlt auch nicht, die Gleich= artigkeit ber driftlichen Mythen (ober Legenden, wie Renan fagt, in gang treffender Hinweifung auf die Beiligenlegenden) mit benen von Enrus, Romulus, Cafar, Augustus recht geflissentlich hervorzuheben c), wie benn andererseits bie "mpthische Geschichte" des zweiten Buches in der Vergleichung der

a) Der driftliche Glaube. Dritte Ausgabe. Hft. 14, S. 93.

b) Bgl. dagegen Streitschriften III, S. 154: "Bollfommen einverstanden bin ich mit dem Sate, daß die Geschichte des Ursprungs einer Religion, um so mehr, je mehr sie in Wahrheit eine nene Geistessschwichten, das in einer solchen Außerordentliches, Unerklärbares vorkommen müsse, sosen aus einer großen göttlichen That von selbst auch untergeordnete Bezeugungen der göttlichen Thätigkeit folgen. . Beder augenblickliche Begreislichkeit, noch vollständige Analogie bürfen wir daher zur Bedingung des Glanbens an dersgleichen Erzählungen machen.

c) ©, 350, 368, 369, 376-378, 387, 572, 269, 429.

92 Bed

driftlichen "Sagen" mit benen von David, Mofes, Samuel, Glia und Elifa im Alten Teftamente wesentlich ihre Bafis nimmt. Freilich auch fo noch kommt das Alte Testament gegenüber bem griechischen Beidenthume zu furz, benn "ber reinen Luft und bem hellen Lichte attischer Bilbung und Aufklärung, worin uns das Bild bes Sofrates fo heutlich erscheint, steht ber bicke, trube Nebel judischen Wahnes und Aberglaubens und alexandrinischer Schwärmerei gegenüber, worans uns die Geftalt Jefu faum noch als menschliche entgegenblickt" (S. 628). Das Chriftenthum ift (S. 179) ber griechisch-römischen Bildung viel näher gestellt, als dem Judenthum (S. 168), und barin wenigstens ift Strauf Begel's getreuer Schüler geblieben, der in der Religionsphilosophie als die Religion ber geiftigen Individualität bekanntlich alle drei mit einander befagt, aber, um den Faden einer fortlaufenden Offenbarung ficher zu gerreißen, das Judenthum als die Religion der Erhabenheit trot feines Monotheismus durch die griechische Religion der Schönheit und die römische Religion der Zweckmäßigkeit oder des Berftandes bom Chriftenthum trennt. Hieran muß Strauf mit Roufequenz festhalten, denn es handelt sich ja barum, daß "die urchristliche Mythenproduktion mit derjenigen auf Gine Linie trete, die wir auch fonft in der Entstehungsgeschichte der Religionen finden" (S. 153). Bisher war nun die Theologie gewöhnt, das Alte Testament als Weiffagung und als Typus auf Chriftum aufzufaffen und in die nächste Bezichung zum Chriftenthum zu ftellen. So konnte fie bann auch analog benken (vgl. Apostelg. 17, 23. 28), auch in den heidnischen Mythen sei eine unbewußte Vorahnung deffen, mas fodann im Gebiete der driftlichen Offenbarung als wirkliche Realität eingetreten oder in das Licht des vollen Bewußtfeins hereingerückt worden fei, wie benn 3. B. von Baur nach dem Borgange schon ber Kirchenväter das "Chriftliche im Platonismus" aufgezeigt murde (vgl. Strauß felbst über Sofrates S. 181). Auf dieser Auschauung gerade beruht die Schelling'sche Philosophie der Mythologie und ber Offenbarung. Wenn aber nun das Chriftenthum nicht als die mahre Religion den "falschen", nicht als Offenbarungegebiet zusammt dem Alten Testamente den andern, nicht mehr mit Begel als die absolute den bestimmten gegenübersteht, sondern in Gine

fortlaufende Reihe mit denfelben gestellt wird, so fann man allerbings gang gut davon reden, daß bas Chriftenthum durch bie andern als feine Borftufen vorbereitet gewesen fei, und der Berfuch dieser Rachweisung ift bei Strauf S. 168 ff. durch den Ent= wicklungsgang namentlich der griechisch = römischen Bilbung in ge= wohnter Meifterschaft flarer Darstellung gegeben, mo mit Recht ber Beitrag in die Wagschale gelegt wird, den namentlich Alexander (S. 167), Sofrates, Plato, der Stoizismus, felbft der Epikureismus, andererseits die Ginheit des romischen Weltreichs mit ihrer Idee bes Weltbürgerthums, aber auch mit ihrer Bernichtung von Glück und Behagen der Einzelnen, wie der praktische Sinn und der Eflektizismus des römischen Bolkes als vorbereitende Momente wenigstens für die Berbreitung und Entwicklung des Chriftenthums geliefert haben. Aber dann handelt es fich beftimmt um die zwei Fragen: 1) Bit nun das Chriftenthum für immer die lette in der Reihe der Religionen ober wird nicht auch dieses wieder, wie alle anderen Religionen vor ihm, von einer andern abgelöft werden? 2) Für alle Fälle, welche Stellung nimmt das Chriftenthum in der Reihe der Religionen ein, und mas find feine charafteriftischen Merkmale?

Die erste Frage ist, selbstwerständlich unter der Boraussetzung, daß, was dem Christenthume folgen soll, noch den Namen einer Religion verdient und in der Menschheit noch gemeinschaftbildend und gemeinschaftbildend auftreten kann, auf jetzigem Strauß'schen Standpunktea) natürlich absolut zu bejahen: "Stünde einmal Einer auf, in welchem der resigiöse Genius der neueren Zeit ebenso von vornherein Fleisch geworden wäre, wie in Jesu der der seinigen, so würde ein solcher schwerslich, wie die gebrochenen Naturen von Paulus, Augustin und Luther, sich an den Borgänger anlehnen, sondern dessen Werk in selbstständigem Geiste weiterführen."

Ueber die andere Frage aber, welche offenbar für ein äußerlich so großes und innerlich so bedeutendes Religionsgebiet, wie

a) Wogegen vergl. den noch in ben "Zwei friedlichen Blättern" eingenommenen in ber oben zitirten Ausführung, S. 119 f. besonders S. 130.

bas Christenthum ift, die Wissenschaft beantworten muß, bei welcher es fich zudem um fo "eingreifende Ronfequengen für die unmittels bare Gegenwart" (S. XIV) handelt, bleiben wir fo ziemlich im Unffaren. Daß, faat Strauf S. 624, "von dem Glauben an Dinge, von denen zum Theil gewiß ist, daß fie nicht geschehen find, zum Theil ungewiß, ob fie geschehen find, und nur zum geringften Theile außer Zweifel, daß fie geschehen find, daß von dem Glauben an bergleichen Dinge des Menschen Seligfeit abhängen foll, ift fo ungereimt, daß es heutigen Tages feiner Widerlegung mehr bedarf" und, feten mir hingu, daß es auch der evangelischen Rirche nie eingefallen ift, fo etwas zu lehren, wenngleich fie allerdings eine Soffnung auf die Seligfeit fennt, beren Möglichfeit überhaupt Strauß grundfätlich aufgehoben hat. Der feligmachende Glaube der evangelischen Lehre schließt vielmehr immer im Unterschiede vom kalten Berftandesglauben Jaf. 2, 19 die fiducia, bas hergliche Berfrauen zu Gott in sich; Conf. aug. art. 4. apol. conf. art. 2. Diefes Bertrauen fett allerdings einen Gott voraus, einen objettiven Grund der Hoffnung. Der Chriftenglaube hat ichon nach ben Einsetzungsworten des heiligen Abendmahls, welches ja auch nach Strauf (S. 310. 282) "in ben alteften Zeiten in häufiger, wahrscheinlich täglicher Wiederholung den fräftigsten Trost und Zusammenhalt der kleinen Urgemeinde bilbete", nach der wiederum von ihm (3. B. S. 375) ben erften Chriftenfreisen vindizirten meffianischen Deutung von Jefais 53, nach den Auffassungen von Röm. 4, 25; 2 Ror. 5, 17; 1 Petri 1, 19; 3, 18; 1 Joh. 2, 1 zu feiner Borausfagung einen Beiland, beffen fich ber Chrift foll getröften können. Rach folchen Stellen und ihrem Gegenbilde in 1 Joh. 1, 8 ff.; Röm. 3, 23-28; Luf. 15. wurde bis jest, wenn auch die Geschichte ein Schwanken zwischen pelagianischer und augustinischer Auffassung zeigt, als Rernpunkt des Chriftenthums die Berföhnung des Göttlichen und Menschlichen, die Löfung bes Gegenfates zwischen Gunde und Gnade aufgefaßt, und das chriftliche Gewiffen drängt zu einem Ausdrucke hin, wie ihn etwa Schleiermacher im bekannten § 11 dahin formulirt hat, daß im Chriftenthume Alles bezogen werde auf die durch Jefum von Nazareth geschehene Erlösung. Mit diesem Punkte hat sich nun freilich Strauß vorübergehend schon in der Vorrede (S. XVIII), und zwar rein negativ auseinandergesetzt. Ueber seine positive Aufsassung vom Grundwesen des Christenthums dagegen besommen wir nur zweierlei Andentungen.

Einmal S. 206. Der Mittelpunkt ber Lehre Chrifti ift bie Stelle der Bergpredigt Matth. 5, 45-48: "Indem Jesus diefe heitere, mit Gott einige, alle Menschen als Bruber umfaffende Gemuthsftimmung in fich ausbildete, hatte er das prophetische Ideal eines neuen Bundes mit dem in's Berg geschriebenen Gesetze in fich verwirklicht . . . Diefes Beitere, diefes Ungebrochene, diefes Sandeln aus der Luft und Freudigkeit eines schönen Gemuthes heraus, konnen wir das Bellenische a) in Jefu nennen. Daß aber diefer eigene Bergenstrieb und im Ginflange bamit feine Borftellung von Gott rein geiftig und fittlich war, dies, mas der Grieche nur mittelft ber Philo= sophie erreichen kounte, war bei ihm die Mitgift, mit der ihn feine Erziehung nach bem mosaischen Gefetze, seine Bildung durch die Schriften der Propheten" (trotz dem dicken und trüben Nebel judischen Bahnes und Aberglaubens S. 628!) "ausgeftattet hatte." Hiernach erschiene denn als das Charafteriftische des Christenthums das Echt-Hellenische, das nur im Chriftenthum Gemeinaut aller Menschen murde, mahrend es in Hellas das Privilegium der Philosophie mar. Oder, wenn ähnlicherweife S. 626 die Züge ber Duldung, der Milde und Menschenliebe, die Jesus dem Ideale der Menschheit zugebracht habe, als das Echt-Christliche bezeichnet werden, wenn nach S. 625 "die Fortbildung der Chriftusreligion zur humanitätsreligion es ift, worauf alle edleren Beftrebungen der Zeit gerichtet find": was ift dann das Chriftenthum Underes, als die Freimaurerei, die aus allen Religionen die Brüder umfaßt, wobei nur zu verwundern ift, nicht blos, daß der Maurerorden nicht schon lange das Chriftenthum ersetzt und verdrängt hat, fondern daß ichon vor drei Jahrhunderten, wo auf die humanität nicht blos die Strebungen der humanisten, wie eines Erasmus, fondern am Ende auch des papftlichen Sofes ge-

a) Bgl. "Zwei friedliche Blätter" S. 109 f. besonders 113.

richtet waren, die Reformation des Christenthums nicht diese Gestalt angenommen hat, ja daß eben der so allgemein verbreitete Humasnismus für sich damals nicht blos der christlichen Kirche, sondern auch der sozialen Gemeinschaft nicht aufzuhelsen im Stande war.

Sodann wird, wie oben ichon angeführt ift, als das Brundwefentliche, Unentbehrliche und Unverlierbare im Chriftenthum (S. XVII), "als dasjenige, wodurch es die Menschheit aus der finnlichen Religion der Griechen auf der einen, der judischen Ge= feteereligion auf der anderen Seite herausgeholfen", bezeichnet, nach ber einen Seite "der Glaube, daß es eine geiftige und fitt= liche Macht ist, welche die Welt beherrscht, nach der andern die Einsicht, daß der Dienst dieser Macht nur ein geiftiger und fittlicher, ein Dienst des Herzens und der Gefinnung sein kann". Aber hat das Zweite nicht schon Plato, z. B. im Phaidon, und Sofrates ausgesprochen? ift das Bewußtsein diefer sittlichen Macht, welche die Welt beherrscht, nicht, wie oben ausgeführt wurde, einerseits schon im Gottesbegriffe der Stoiker (S. 183) gegeben, andererseits unverträglich mit dem Pantheismus, wie mit der Strauf'ichen Anschauung, daß bas Chriftenthum feit beinahe zwei Jahrtaufenden, nicht auf dem Gelfen, fondern auf dem Sandgrunde oder eigentlich in der Luft der Dichtung sich erbaut hat (gegen 1 Ror. 15, 15) und daß (S. XVIII) "im bisherigen Chriftenthum die Einsicht in die Geistigkeit des Gottesdienstes in ihrer Reinheit" noch immer nicht zur Geltung gebracht ift?

Dies führt uns von der chriftlichen Religion als solcher auf ihr Behifel in der Menschheitsgeschichte und auf die Frage nach Stranß'

## II. Verhältniß zur Kirche,

wobei das Urchriftenthum, die Reformation und die Gegenwart besonders zu unterscheiden sein werden.

1. Das Urchristenthum, sonst das Ideal des reinen Glausbens und der ersten Liebe, wird eine Zeit der Fälschung, der Parsteiung und der literarischen Besehdung, die Religion der Bekenner zum Intriguenspiel der Büchermacher; für die urchristliche Logik sind falsche Schlüsse eben recht (S. 380); "wie einmal die Denkart

der urchriftlichen Rreise war, konnte die geiftige Erweckung als Bürgschaft für die fünftige, leibliche Todtenerweckung nicht genügen", vielmehr werden die Ideen, daß der Tod ein Schlaf fei. "zu Bundergeschichten verkörpert" (S. 465), die fich zum Kompa= rativ (S. 468) und Superlativ (S. 470) steigern; man wollte (S. 464) neben der paffiven Auferweckung des Meffias vom fünftigen Todtenerwecker auch aktive Proben feiner Macht feben": S. 514: "ein Wort, ein Bild, wie Luk. 13, 1 ruhte in der ur= chriftlichen Ueberlieferung nicht eher, als bis es fich womöglich zur Wundergeschichte vollendet hatte"; daß die Sonne beim Tode Jesu fich verfinftern mußte, "war so Zeitgeschmack; hatte es doch die Sonne nach damaliger römischer Legende auch bei ber Ermordung des Cafar, vor dem Tode des Augustus auch so gemacht"; es war, (fo erklärt fich die Stelle Matth. 27, 52 auf S. 589) "ein Fall wünschenswerth, wo eine größere Zahl Berftorbener und zwar nicht als abermals fterbliche Menschen, sondern als auferstandene Selige aus ihren Grabern hervorgegangen waren"; bes Matthaus (dem, wohlgemerft, unter allen Evangeliften noch am meiften Glaubwürdigkeit zugeschrieben wird) "Prodigienlust läßt sich nicht fätti= gen" (S. 582 und S. 626); "in der einzigen Schrift unferes neuen Teftaments, die vielleicht von einem unmittelbaren Schüler Refu herrührt, der Offenbarung Johannis, lebt ein Chriftus, von dem für das Ideal der Menschheit wenig zu gewinnen ift."

Auf solchem Untergrunde ruht die Strauß'sche Anschauung vom neutestamentlichen Kanon oder vielmehr von der Entstehung der neutestamentlichen Schriften, wobei nicht in Abrede gezogen sein soll, daß die Darstellung der Evangelien kritik in ihrem Berlauf S. 80—145 auch für den Nichteinverstandenen den alten Meister lichtvoller Auseinandersetzung beurkundet. Was die Schriften des Neuen Testaments betrifft, so gehört dem Apostelkreise mit Wahrscheinlichkeit allein die Offenbarung Johannis an als ein Zeugniß für das schlechte Verständniß des Geistes Jesu und seiner Mission. Die Evangelien, wie wir sie jetzt haben, setzen eine längere Zeit dauernde mindliche lleberlieserung voraus, aus welscher sich nach und nach im zweiten Jahrhunderte wohl schriftliche Auszeichnungen niederschlugen, die hinwiederum viele Redaktionen

bis zu ihrer jetigen Geftaltung durchmachten. (S. 50, 89, 117, 118.) Das Matthäus = Evangelium ift natürlich nicht von bem Apostel, wiewohl man es (S. 119) ihm zuschrieb im Gedanken, daß man einen ehemaligen Bollbeamten zum Schreiben vorzugsweife für geschickt erachtete (!); aber es ift (S. 115) "als das ursprüng= lichste und beziehungsweise glaubwürdigfte von jeher erschienen und erscheint auch uns also". Markus ift (S. 132) eine Abkürzung aus Matthäus und Lufas, die (S. 136 bis auf den Schluß) ber Abfaffung des Johannes-Evangeliums vorangeht. Lukas dagegen (S. 126) fteht der Zeit feiner Abfaffung nach zwischen Matthäus und Markus, und das dritte Evangelium wurde nur um der Apostelgeschichte willen, die aber, von keinem Apostelschüler herrührend, nach Bauer und Zeller eine ungeschichtliche Tendenz= schrift ift, mit diesem Namen bezeichnet. 2018 reine Tendengschrift, ohne alle geschichtliche Glaubwürdigkeit ift endlich durch Baur das vierte Evangelium nachgewiesen, wenn es gleich (S. 141 ff.), als das myftische, sentimentale und romantische, das Lieblingsevan= gelium der neueren Theologie ift. Zwar hat, wie Strauß offen eingesteht (vgl. S. 112 oben), Baur in feiner Beweisführung gegen daffelbe, wie 3. B. mit feiner Erklärung bes bekannten στασιάζειν der Evangelien im Paffahftreite Unrecht (S. 77); auch hat er (S. 114) in den Abweichungen des einen Evangeliften von einem andern bisweilen tendenziöse Absicht gesucht, wo nur Unge= nauigkeit, Willfür und Zufall im Spiele war, wie es ihm nament= lich auch mit den drei Berfionen der Bekehrung des Paulus in der Apostelgeschichte ergangen ift (S. 299, 300). Aber das Hauptrefultat der Ungeschichtlichkeit des vierten Evangeliums ift für alle Beiten von Baur fiegreich durchgekampft. Rach S. 140 "geht das Urtheil der neueren Kritik dahin, daß die namhafte Bereiche= rung, die es dem evangelischen Geschichtstoffe zubringt, eine ledig= lich scheinbare, das, was es wirklich Geschichtliches enthält, aus den älteren Evangelien genommen, Alles, mas darüber hinausgeht, frei gebildet und umgebildet fei. Diefem Urtheil wird fich schwerlich etwas abdingen laffen", obgleich für Strauß felbit früher feine Zweifel an der Echtheit des Johannes-Evangeliums zeitweise wieder zweifelhaft geworden waren. Auch jetzt noch wird als Möglichkeit aufgestellt.

"daß in bem Standpunkte, auf welchen es feinen Chriftus ftellt, boch etwas ift, das wir den alteren Evangelien gegenüber als Berichtigung erkennen muffen . . . . mag der vierte Evangelift seinen Standpunkt immerhin auf einer aus Alexandrien entlehnten Leiter erftiegen haben, er konnte barum boch mittelft biefer fremben Leiter bem eigenen Standpunkte Jefu näher gekommen fein", wie 3. B. in der Stelle 4, 24 (vgl. S. 217 u. XVIII). Ebenso muß man fich auch hüten (S. 14), "nachdem man bas Vorurtheil einer durch= gangigen Zusammenftimmung zwischen bem johanneischen Evangelium und den andern überwunden hat, nunmehr die Kluft zwischen beiden Theilen in Bezug auf Geift und Standpunkt über die Gebühr zu erweitern". Das vierte Evangelium ift allerdings das geiftigfte, aber boch auch wieder, "wie einerseits bas geistigfte, fo andererfeits bas sinnlichste von allen", wie benn auch in den Auferstehungsberichten "feine ganze finnliche lleberfinnlichkeit fich ausprägt" (S. 609). Ja S. 261 weiß Strauß von Johannes: "er möchte auch gern Parabeln geben; aber die spnoptischen widerstrebten dem Tone seiner Christusreden allzusehr und felbst brachte er keine gu Stande". Endlich findet fich S. 596 das-herbe Urtheil: "fein Tieffinn erregt unfere Bewunderung; aber in der Art, wie er fich genug thut, spricht er uns zuweilen wie Aberwit an" (vgl. S. 476). Man fieht, Strauß hat es fo wenig als Renan zu einer einheit= lichen Zusammenschauung des vierten Evangeliums gebracht. Rritit ift auch bei ihm noch nicht zur sichern Burdigung, zum sichern Abichluffe gekommen und boch beruht gerade in Strauf' Stellung zu Johannes am Ende feine lette Position gegen die Ungeschicht= lichkeit eines übernatürlichen Chriftus! Geben wir nun aber von biefer Analyse des Urchriftenthums weiter zur

2. Reformation, so hatte nach Strauß' Ansicht (S. XVII) das Reformationszeitalter "den Bortheil, daß, was ihm unerträglich ge-worden war, lediglich auf Seiten der Lehre und Praxis der Kirche lag; wogegen es in der Lehre der Bibel und einer nach deren Borschriften vereinfachten Kirchenverfassung noch immer seine Befriedigung fand. Hier machte sich die Ausscheidung verhältnißmäßig leicht, und da dem Bolke die Bibel als unangetastetes Ganze göttlicher Offensbarungen und Heilslehren verblieb, so war die Krisis, wenn auch

. 100 Bed

erichütternd, doch ungefährlich. Jest" (b. h. ichon feit Semler) "hingegen ift auch das, was dem Protestanten damals noch geblieben mar, die Bibel mit ihrer Geschichte und Lehre, von dem Zweifel in Anspruch genommen; in ihr felbst foll eine Scheidung vorgenommen werden zwischen dem, was für alle Zeiten wahr und verbindlich, und dem, was nur in vorübergehenden Zeitvor= ftellungen und Zeitverhältniffen begründet, für uns unbrauchbar, ja unannehmbar geworden ift. Und auch jenes für uns noch Gültige und Verpflichtende wird als folches nicht deswegen mehr anerkannt, weil es als göttliche Offenbarung durch wunderbar beglaubigte Gefandte verfündigt worden, sondern weil es von der Bernunft und Erfahrung als an sich mahr, als begründet in den Gefeten des menichlichen Wesens und Denkens erkannt wird." Damit ist benn aller Zusammenhang mit ber evangelischen Rirche für Strauk abgeriffen; aber nicht einmal den Protestantismus, deffen formales Prinzip er freilich hier ebenfo wegwirft, wie auf S. XVIII bas materiale, nimmt er mehr, auch nicht in feiner freiesten Ausleauna für sich in Auspruch, sondern im Ginklange mit seiner Borrede zur "Chriftlichen Glaubenslehre" (Bd. I, S. VI. VII), die freilich die konfessionellen Gegenfate ichon für gang überwunden hielt, hofft er von seinem jetigen Standpunkte (S. XX) die Ausgleichung der konfessionellen Spannung und damit einen gewaltigen Schritt zur — Cinigung Deutschlands. Wie auf dem Gebiete der "Kirchen" nimmt nun aber auch Strauß für

3. die Gegenwart der Theologie den verschiedenen Parteien gegenüber eine theilweise wesentlich neue Stellung ein. Zwar, daß vor ihm die eigentlichen Zunfttheologen seine Gnade sinden, er vielmehr (S. XVI) "zum Boraus auf Alles, vom hochemithigen Schweigen und verächtlichen Reden bis zur Anklage auf Schändung des Heiligen gesaßt ist", versteht sich natürlich von selbst, wenngleich damit doch noch nicht gegeben und noch weniger gerechtsertigt ist, daß der Bertreter der "Bissenschaft" die Theologen, welche auf dem Gebiete der Kritif thätig waren, S. 162 mit Nestern von Feldmäusen vergleicht, mit denen er sich "des Spaßes wegen ... an solchen Stellen, wo sich die ausgiebigsten Nester von dergleichen Ungezieser angesiedelt haben", zu thun

machen zu wollen so gnädig ift. Aber auch die linke Seite ber Schleiermacher'schen Schule, die Männer des Protestanten = vereins (freilich nicht mit Namen genannt, aber mit Sänden gu greifen) befommen ihre Lektion (S. XIX), benn die "Behauptung, in unserer Zeit handle es sich nicht mehr um den Gegensatz des Rationalismus und Supranaturalismus, sondern um den der Gemeindekirche und der Beiftlichenkirche, ift ein turzsichtiges ober ein zweideutiges Gerede." Hoffähiger bei der reinen Wiffenschaft find (S. XX) der Deutschfatholizismus und die Genoffenschaft der Lichtfreunde, welche freilich der Kritiker und Rirchen= hiftoriker Baur trot ihrer Tendenz "einer humanitätsreligion, welche als immanente Religion der Gegensatz zu der Transscendenz bes firchlichen Chriftenthums fein follte" a), mit weniger gunftigen Augen angesehen hatte, die fich aber jetzt zur Freude von Strauß "beide bereits in freireligiösen Gemeinden zu verschmelzen anfangen" und bereits beachtenswerthe praktische Versuche find, "das deutsche Bolk . . . in das Innere der Religion einzuführen und von dem äußern Beiwerke, worin auch die tonfessionellen Unterscheidungs= lehren ihre Wurzel haben", loszumachen b); für ihre praktischen Bersuche soll eben "das vorliegende Werk von wissenschaftlicher Seite her einen Beitrag geben. In diesem Sinne reicht es auch bem frangofischen von Renan über den Rhein hinüber die Sand" und "ein Buch für Deutsche geschrieben zu haben in dem vollen Sinne, wie er eines für Frangofen gefchrieben hat", ift Alles, was Strauß sich wünscht. "Renan hat zwar seine Fehler, aber nur Ginen Grundfehler" . . . feine unkritische Stellung zum vierten Evangelium, ba er S. 33 "von den johanneischen Chriftusreden die Ginsicht ausspricht, Niemand werde ein Leben Jesu, das einen Sinn habe, Btande bringen, der auf dieselben Rücksicht nehme, dabei aber

a) Baur, Rirchengeschichte bes 19ten Jahrhunderts, S. 303. 304. 452 ff.

b) Bgl. 3. B. das Rupp'sche Taufformular bei Baur a. a. D., S. 459: "Ich taufe bich nach ber alten apostolischen Taufe, daß Jesus der Geist sei, ich netze dein Haupt mit Wasser zum Zeichen, daß deine Seese rein bleibe, rein, wie der Quell aus den Bergen rinnt. Wie die Wasser gen himmel aufsteigen und mieder zur Erde zurlickehren, so mögest du stets beines himmlischen Baterlandes eingedenk sein."

ben Erzählungen desselben Evangeliums sogar eine höhere Glaubwürdigkeit als denen der übrigen zuerkennt", und da die Thatsache,
"daß ein so feiner Kopf sich beigehen ließ, die Zahl der unglücklichen Theilungsversuche im vierten Evangelium durch einen neuen
zu vermehren, sich nur daraus erklärt, daß ihm von den in
Deutschland gemachten und deren üblem Ausgange die unmittelbare Anschauung fehlte" (S. 104).

Um so gemisser weiß sich Strauf eins mit der Stellung ber Tübinger Schule zu diefer Frage. Denn bem vierten Evangelium jeden Anspruch auf geschichtliche Geltung abzuthun, "biefen Rampf aufgenommen und auf eine Beife durchgefochten zu haben, wie noch felten fritische Rämpfe durchgefochten worden find, ift ber unvergängliche Ruhm des veremigten Baur" (S. 108), und die Nachweisung, wie der Verfasser des vierten Evangeliums "als Derjenige, der fich bewußt war, die innerfte Berrlichkeit Chrifti erkannt zu haben und der Welt bekannt zu machen, fich fogar berechtigt glauben konnte, fich als den Schoof= und Bufenjunger Refu, wenn auch nicht ausbrücklich anzugeben, doch deutlich genug errathen zu laffen, diese Rachweifung, die Rrone der Baur'schen Abhandlung, ift eine großartige Brobe tiefdringender, nachschaffender Kritif und muß auf Jeden, der ihr zu folgen versteht, eine ergreifende, wahrhaft poetische Wirkung machen" (S. 110). Und doch ift die entente cordiale auch zwischen Strauß und Baur nicht eben so gar herzlich. Es scheint fast von dem so geflissentlich hervorgehobenen Prioritätestreit zwischen Johannes und Betrus, ben bas vierte Evangelium durchgefämpft haben foll (S. 420-22. 545. 558. 586. 605), wie zur Nemefis (vgl. Joh. 3, 30; 4, 37), eine trübe Atmosphäre zwischen Baur und Strauß fich fortzu= pflanzen, wenn wir Stellen lefen, wie die folgenden: "Meine Taktik war feineswegs, wie Baur mir vorgeworfen hat, die Synoptifer durch Johannes und hinwiederum den Johannes durch die Spnop= titer zu schlagen, und dadurch zu bewirken, daß man am Ende nicht mehr wiffe, woran man sich in der evangelischen Geschichte halten folle" (S. 97), und: "So bereitwillig ich anerkenne, daß in all biefen Stücken" (bezüglich des vierten Evangeliums) "Baur gu beftimmteren Ergebniffen fortgeschritten ift, daß feine Unter-

suchungen eine nothwendige Ergänzung in einzelnen Bunkten, wohl auch Berichtigung der meinigen gewesen find, fo augenscheinlich ift es, daß er damit nur fortgesett hat, was ich angefangen, nicht vorgenommen, was ich unterlassen habe. Wenn er mir vorwarf, ich habe eine Rritik der evangelischen Geschichte gegeben, ohne eine Aritik der Evangelien, so könnte ich ihm mit demfelben Rechte oder Unrechte vorwerfen, eine Rritik der Evangelien gegeben gu haben, ohne eine Rritif der evangelischen Geschichte." (S. 98.) Dder: "War ich bei meiner fritischen Bearbeitung des Lebens Jefu an das vierte Evangelium von den drei ersten hergefommen, hatte es von diesen aus und in Analogie mit ihnen zu begreifen gesucht, fo trat Baur an das vierte Evangelium unmittelbar heran und fuchte es in feiner Eigenthumlichkeit, in feinem Unterschiede von den übrigen zu faffen. Von diefer Vorstellung (einer freien und bewußten Dichtung) die fich einem Kritifer zulet aufgedrängt hatte, ging der andere bei Betrachtung des vierten Evangeliums aus." (S. 108-109.) Rann schon die Art, wie Stranf in der Widmung (S. VII) hervorhebt: "meine Lehrer" (und zu diesen gehörte ja Baur) "beeilten fich" (nach Erscheinen des erften Lebens Jefu) "der Wahrheit gemäß zu versichern, daß ich das, woran man jenen Anftoß genommen, b. h. das Befte, was ich wußte, nicht von ihnen gelernt habe" - des Eindrucks einer gewissen Gereiztheit nicht verfehlen, so noch mehr der Zusammenhang in der Vorrede über die angeblich historische Geschichtforschung: "So viel ift richtig, wem an der jetigen Theologie und Kirche das unerträglich ift, daß wir das Chriftenthum fort und fort als eine übernatürliche Offenbarung, ben Stifter beffelben als ben Gottmenfchen, fein Leben als eine Rette von Bundern ansehen follen, dem bietet fich als das ficherfte Mittel, seinen Zweck zu erreichen, deffen, was ihn brückt, loszuwerden, eben die geschichtliche Forschung dar. . . Mit dem Borbehalte eines blos hiftorischen Intereffes hängt dann gerne der Rüchalt zusammen, daß man die Untersuchung nicht bis zu ihrem eigentlichen Zielpunkte fortführt, den gelehrten Wald nicht bis dahin lichtet, wo man die Aussicht in's Freie gewinnt. Man fragt nicht, was Jesus wirklich gethan ober gesagt haben möge, sondern nur, was die Berichterstatter ihn thun und reden

laffen; nicht, was an und für fich an einer evangelischen Erzählung fei, fonbern was der Erzähler auf feinem Standpunkte, bei feinen befondern Zwecken, mit derfelben gewollt und gemeint habe. So macht man fich mit dem Evangelium zu thun und läßt ben herrn aus dem Spiele, wie man fich nach der fonftitutionellen Fiftion an die Regierung halt und die Krone aus bem Spiele läßt." (S. XIV.) Rann es feinem Zweifel unterliegen, daß hiermit gang befonders Baur getroffen fein foll, und muß fich fonach der Gedanke ergeben, daß ihm gegenüber Strauß fich größerer Rückhaltslosigkeit berühmt, so finden wir dasselbe im Berlaufe des Buches felbst mehr als einmal klar ausgesprochen. Seite 157 3. B. wird über Baur's Meugerung a): "Sollen wir nun vielleicht, wenn dem Bunder fein absolutes Recht bleiben muß, uns zur mythischen Ausicht hindrängen laffen? Auch dies ift schon durch die ganze bisherige Entwicklung ausgeschlossen" - in bitterer Fronie gefagt: "Geschichtlich oder ungeschichtlich? mahr oder un= wahr? Darum handelte es sich . . und hatte es . . in Unruhe versetzt, daß Einer sich erdreiftet, zu fagen: die Geschichte ift nicht wahr, so war es . . ein schlechter Trost, wenn nun ein Anderer auftrat, mit der Berficherung, fie fei vielmehr erdichtet. . . Baur hat den Mythusbegriff von der evangelischen Geschichte nicht gang ausgeschlossen . . aber dem Worte ift er möglichst ausgewichen und die mythische Ausicht hat er immer als eine solche behandelt. welche feiner eigenen als eine fremde gegenüberftebe. Wenn er dabei für diese in Bergleichung mit der meinigen einen fonfervativeren Charafter in Anspruch nahm, so ist freilich nicht einzusehen, woher ihr ein solcher kommen sollte . . es lag wenigstens nicht in Baur's Prinzipien, wenn er in ber evangelischen Geschichte nicht sogar noch Mehreres als ich für unhistorisch erklärte." In ähn= licher Beife fpricht fich Straug über Baur's Berhalten gur Aufer= ftehungsfrage aus S. 288: "Baur felbst hat sich zu der Erflärung herbeigelaffen, mas die Auferstehung Jefu an fich fei, liege außerhalb der geschichtlichen Untersuchung, und ist damit, wenigstens dem Worte nach, der brennenden Frage ausgewichen. Denn feine

a) Rritische Untersuchungen über die kanon. Evangelien, S. 121:

Worte lauten so, als ließe sich historisch nicht ausmachen, ob die Auferstehung Jesu ein äußerer, sei es wunderbarer oder natürlicher Borgang, oder ob sie nur der Glaube seiner Jünger gewesen sei. Davon war aber für Baur so viel in jedem Falle ausgemacht, daß sie das Erstere in keiner Art, daß sie in keinem Sinne ein äußerer Borgang gewesen, womit sich ihm das Zweite von selbst ergab. Die Einrede, daß ihm das nicht als Historiker, sondern als Philosophen gewiß gewesen sei, wäre theils nicht zutreffend, theils eine Sophisterei."

Wir haben diefe Differengen zwischen Strauf und Baur naher verfolgt, obwohl fie zunächst perfonlicher Art sind. Denn es liegt in ihnen auch eine sachliche Bedeutung. Sind fie ja boch ein Beweis, daß die "reine Wiffenschaft" noch nicht so abgeklärt ift, noch nicht fo kompakt bafteht, als fie eingebenk ber Regel Luk. 11, 17. nach Außen gerne ben Anschein hätte, und daß das deutsche Bolf, an welches fich Strauf gemiffermagen als Richter wendet, obwohl ihm die Aften gar nicht vorliegen, allen Grund hat, auf der Sut ju fein und ce fich gegenwärtig zu halten, daß die reine Wiffenichaft, die geschichtliche Kritik, fo wenig als der Hegel'sche Begriff, felber denken und wiffen, sondern daß diese einheitlichen Abstrakte ihr Substrat haben an Denen, die da benten, suchen und forschen und von denen Reiner im Befite der Totalität der reinen, vollen Wahrheit ift; sie zeigen, Hegelisch zu reden, die Dialektik der Regativität, fie zeigen bas Raturgefetz bes Denkens, bag Gine Konfequenz immer die andere nach sicht, bis nach vollendetem Kreislaufe wieder eine rückläufige Bewegung eintritt, da nach Gothe's Unichanung die Weltgeschichte fich in einer Spirallinie bewegt, nach der Unschauung des gemeinen Mannes in Deutschland bafür geforgt ift, dag die Baume nicht in den Simmel wachsen, nach driftlicher Weltanschanung die ewige Weltordnung Maß und Biel gefett, ber Bater ber Beifter Zeit und Stunde für fein "Bis hierher und nicht weiter" sich vorbehalten hat.

So find benn auch, genauer betrachtet, die angeführten Differenzen nicht blos persönlich, sondern sie treten in Einem für die historische Anschauung des Urchriftenthums sehr wichtigen Punkte auch sachlich hervor. Zeller hat uns in seiner Biographie von Baur berichtet,

daß das Werk über Paulus, den Apostel, Baur's Lieblingsichrift gemesen sei, und abgesehen von dieser Rotiz ift Jedem flar, daß in der gangen Baur'ichen Geschichteanschauung der Apostel Paulus eine Stelle einnimmt, die schon die Frage hervorgerufen hat, ob nach Baur wirklich Jefus und nicht eigentlich Baulus der Stifter bes Chriftenthums gewesen sei. Mit gang ondern Augen ist der Apostel von Strauf angesehen, dem daher an der Unterscheidung der paulinischen Briefe hinfichtlich ihrer Echtheit - ein Bunkt, an dem fich Baur's Scharffinn gang besonders abgearbeitet hat ganz und gar nichts gelegen ift. (Bgl. S. 361). Das Brädikat, das er dem Baulus ausstellt (den wir, wie oben bemerkt, nach S. XVIII eigentlich ja auch auf die Seite des Juden-Chriftenthums zu rechnen haben), lautet folgendermaßen (S. 277): "Ihm trat Befus nicht in seiner einfachen geschichtlichen Wirklichkeit, sondern querft im Widerscheine des Enthusiasmus feiner Unhänger, die er verfolgte, und die, durch ihre Bedrängniffe gesteigert, bereits mehr den wiederkehrenden Wolfenmann (!), als den hingegangenen Lehrer im Sinne trugen, hierauf in einer Bifion, d. h. im Mittel feiner eigenen, bis zur Entzückung erhitten Ginbildungsfraft, entgegen; für ihn war er alfo von vornherein schon ein über= menschliches Wesen. Dies war er zwar auch für seine unmittel= baren Schüler, seitdem sie die Thatsache durch die Produktion ber Borftellung von feiner Auferstehung überwunden hatten; aber in der lebendigen Erinnerung an seinen irdischen Wandel hatten sie doch immer noch einen Faden, der ihre jetzige Vorstellung von ihm mit dem Menschlichen und Natürlichen verfnüpfte: diefer verknüpfende Faden mangelte bem Baulus, daber ging bei ihm der phantafiegefüllte Ballon ohne Aufenthalt in die Lüfte." — Diese Stelle führt uns unmittelbar . zu einem weitern Buntte, dem Kardinalpunkte der hiftorifchen Beschichtsanschauung. Es sind:

## III. Die Wunder.

Es muß auffallen, wie Strauß den Bunderbegriff in dem betreffenden Abschuitte S. 146-50 so kurg a), man möchte sagen,

a) In den "Zwei friedlichen Blättern" hatte Strang noch für nöthig

cavalièrement, vor dem deutschen Volke abgemacht hat, als eine res quasi dijudicata und ale eine eigentlich ichon von hume für immer abgethane Frage. Bom Standpunkte bes Pantheismus ift ja im Sinne ber "modernen Weltanschauung" die Frage längft entschieden a), "ob wir einen lebendigen, personlichen Gott haben. ber, fo fehr er auch ein Gott ber Ordnung ift, doch feine gebundenen Bande hat, fondern fein Sauswesen schon von vornherein darauf angelegt und eingerichtet hat, daß Er in daffelbe, so oft Er will und wann Er will und wie Er will, schöpferisch, Wunder wirkend eingreifen kann, ohne daß dann das gange hauswesen und die ganze Hausordnung in Brüche gingen; ober aber ob wir einen Gott haben, ber, ein Stlave ber Ratur und ihrer Gefete, nicht weiter feben, nicht weiter geben, nicht weiter greifen darf, als diefe es haben will; alfo einen Gott, ber feiner Welt gegenüber nicht einmal die Freiheit hat, die ein Hausherr den Ordnungen feines Saufes gegenüber, unfer Beift den Gefetzen des Leibes gegenüber hat." Rach Strauß "trifft es fich glücklich, dag in dem Ergebnig, um das es uns zu thun ift — nämlich der Wunderleugnung alle philosophischen Dentweisen, joferne fie überhaupt auf den Namen der Philosophie Anspruch haben, einig find" (S. 147). Dag die fritischen und fleptischen Syfteme die Bunder für wenigstens unerkennbar und unerweislich erklaren muffen, bedarf feiner Erörterung; aber neu ift die Entbeckung, daß "die fogenannten dogmatischen Sufteme darin übereinkommen, das Wunder unmöglich zu finden", und daß sich dieses Refultat nicht blos felbstverständlicherweise im Materialismus und Pantheismus finde, fondern auch im Theismus. "Diefe Dentart hat zwar populäre Formen, die auch das Wunder in sich aufnehmen mögen; wo sie aber wirklich als Philosophie erscheint, da hat sie fich allemal mit demfelben unverträglich erwiesen." Dem Verfaffer

gehalten, den deutschen Gebildeten die Grundbegriffe der transcendenten und immanenten Weltanschauung näher außeinanderzulegen (S. XV bis XXXIII) und sich über den Wunderbeweis eingehender auszusprechen (S. 81—94).

a) Fischer in ber angeführten Abhandlung, Wiener prot. Blätter 1864, S. 121.

bes Lebens Jesu ist zwar nicht blos bekannt, daß eine ganze Richstung der neueren Philosophie, das neu-Schelling'sche System mit eingeschlossen, den Theismus gerade in der fraglichen Beziehung ausgebildet hat, er muß auch wissen, daß namentlich Rothe in seiner theologischen Ethik ein großartiges "theosophisches" System aufgestellt hat, in dessen Theismus die Wunder eine sehr wesentliche Stelle einnehmen, und schwersich wird sich Strauß zu der Sophisterei bequemen wollen, das sei ja eben Theosophie und nicht Philosophie: denn es handelt sich ja nicht um Namen, sondern um die "Wissenschaft". Seine Entscheidung kann also, odwohl Zeller a) das Wunder als "des Theismus unmittelbarste Konsequenz" bezeichnet hat, allein dahin fallen, daß ein solches dogmatisches System auf den Namen der Philosophie (d. h. denn doch der Wissenschaft), der aber dem Materialismus sogar bereitwillig ertheilt worden ist, keinen Auspruch habe.

Gehen wir vom Bunderbegriffe zu den Bundern in concreto weiter, fo begegnen wir zunächst auch bei Strauß der Renan'schen Anschauung: "Jesus mochte immerhin das leibliche Wunder ablehnen, bei der Denkart seiner Zeit = und Bolksgenossen mußte er Wunder thun, er mochte wollen oder nicht." Es handelt sich aber auf dem Boden der evangelischen Geschichte und zugleich der chriftlichen Kirche hauptfächlich nicht um ein Wunder, das von Jefu, fondern das an ihm geschehen ift, die Auferstehung, Und hier, fagt Strauf felbst mit anzuerkennender Rückhaltslofigkeit S. 288, stehen wir an der entscheidenden Stelle, wo wir den Berichten von der wunderbaren Biederbelebung Jefu gegenüber entweder die Unzulänglichkeit der natürlich-geschichtlichen Unficht für das leben Jefu bekennen, mithin alles Bisherige gurudnehmen und unfer ganzes Unternehmen aufgeben oder uns anheischig machen muffen. "den Inhalt jener Berichte, d. h. die Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu, ohne ein entsprechendes, wunder= bares Jaktum begreiflich zu machen". Sofort gefteht er gu, daß diese Frage gang "unmittelbar den Lebensnerv alles bisherigen Chriftenthums berührt" und fo wird denn die Frage nach bem

a) Tübinger Jahrbücher I, 2. S. 285.

Objektiven an der Auferstehung, welche Baur mit ein paar Zeilen abgethan, von Strauß auf 30 Seiten, S. 288-318 a), behandelt, weungleich er zum Voraus mit Baur sich darin einverftanden erklärt (S. 289), "baß die nothwendige geschichtliche Boraussetzung für alles Folgende sei nicht sowohl das Faktische der Auferstehung Jefu, als vielmehr ber Glaube an dasselbe: . . . worauf aber jener Glaube beruht, was das Thatfächliche an der Auferstehung Jesu war, das ist" - so meint auch Strauß -"eine offene Frage, die der Forscher fo oder fo beantworten mag, ohne daß dadurch der Ursprung des Christenthums schwerer oder leichter begreiflich murde", - auch vom Standpunkte einer die "Welt beherrschenden sittlichen Macht"? muffen wir fragend bingufeten; auch vom Standpunkte nur einer "pragmatischen" Ethik. die für die unleugbaren fittlichen Wirkungen des Chriftenthums im Gangen der Menschheitsgeschichte und in dem Leben der einzelnen Seelen boch auch nach den Pringipien "rein geschichtlicher" Forschung. wie einer des Namens werthen Philosophie einen "zureichenden Grund" wird aufsuchen und aufweisen muffen, benfelben aber offenbar in "Schwärmerei" ober "Schwindelei" nicht finden kann? Wie aber beautwortet nun Strauf die Frage? In einer ganzen Reihe von Paragraphen - das Ungenügende der evangelischen Berichte, die Auferstehung feine natürliche Wiederbelebung, die Chriftuserscheinung des Apostels Paulus, Rüchschlüffe auf den Ur= fprung des Glaubens an die Auferstehung Jesu, Zeit und Ort der apostolischen Chriftusvisionen —, deren gewundenem Gange wir nicht folgen; wir heben vielmehr die Hauptpunkte kurz heraus. Für's Erste: ein Scheintod war es nicht bei Jesu. Zwar ift natürlich der Langenftich in seine Seite auch jett noch (§ 95. S. 591) für Strauf fein Gegenbeweis. Aber dag bei der Rreuzigung überhaupt Fälle von Scheintod eingetreten fein follen, findet er nicht bewiesen (S. 297): "denn wenn nach Josephus unter drei Gefrenzigten bei forgfältiger ärztlicher Behandlung Zwei ftarben und Einer nur davon kam, so wird dadurch doch gewiß

a) Bgl. das Leben Jefu, fritisch bearbeitet. Bierte Aufl. Baud II, § 140, . S. 623-641.

ilo Bec

nicht mahrscheinlich, daß Einer, der für todt abgenommen, ohne ärztliche Behandlung blieb, wieder zum Leben gefommen fei." Ueberdies gesticht Strauß zu, daß durch diese Annahme ber Zweck, die Begründung der chriftlichen Kirche durch den Glauben an die wundervolle Wiederbelebung des Meffias Jefus zu erklären, gar nicht erreicht fei. "Ein halbtodt aus dem Grabe Bervorgefrochener, fiech Umberschleichender, der ärztlichen Pflege, des Berbandes, der Stärkung und Schonung Bedürftiger und am Ende doch dem Leiden Erliegender fonnte auf die Junger unmöglich den Eindruck des Siegers über Tod und Grab, des Lebensfürsten machen, der ihrem fpatern Auftreten zu Grunde lag; ein folches Wiederaufleben hatte den Gindruck, den er im Leben und Tode auf fie ge= macht hatte, nur schwächen, benfelben höchstens elegisch ausklingen laffen, unmöglich aber ihre Trauer in Begeifterung verwandeln, ihre Berehrung zur Unbetung fteigern tonnen. (Bgl. auch G. 286.) Wie aber erffart denn nun Strauf, ohne einen äußern wunderbaren Borgang, den Glauben au die Anferftehung Jefu? An fich schon wird von ihm, gang in der Art des vulgärsten Rationalismus, S. 308 glaublich befunden, "bie Aufregung der Junger nach dem plötlichen Tode Jefu, ihre mit der Erneuerung feines Bilbes un= abläffig beschäftigte Ginbildungefraft, habe ihnen leicht in dem näch = ften besten Unbefannten, der ihnen (wie auf dem Wege nach Emmans) aufstieß und einen befondern Gindruck auf fie machte. eine Erscheinung ihres entriffenen Meifters gezeigt", wie man ja feiner Zeit auch den Herzog Ulrich, der in der Verbannung lebte, überall in Württemberg leibhaftig zu feben meinte.

Doch ift Strauß so billig, anzuerkennen, "die ersten Erscheisnungen, die Einzelne von Jesu zu haben glaubten, seien schwerslich von dieser Art gewesen; ursprünglich entstehen konnte der Glaube, da es sich nicht um einen Bertriebenen handelte, sondern um einen Berstorbenen, auf diesem Wege nicht." Wie aber denn? Wir erhalten den geheimnisvollen Bescheid, der fast bis auf's Wort an Renan erinnert: "des Markus Ausdruck (16, 9), er erschien zuerst der Maria Magdalena, von der er sieben Teufel ausgetrieben hatte — gibt viel zu denken . . . denn bei einer Frau von solcher Körpers und Gemüthsbeschaffenheit war von

ber innern Aufregung bis zur Bifion tein großer Schritt". So wird man benn auch "in ben Tagen nach bem Tode Jefu in bem engeren Rreife feiner Unhänger eine Gefammtstimmung, eine Steigerung des Gemuthe= und Nervenlebens vorausseten durfen, welche die besondere Disposition des Ginzelnen erfette" - und fo ift denn Straug glücklich mit Renau a) bei der "Bifion ober Halluzination" angekommen (S. 310). Dahin hat ja fchon längst nach Andeutungen der Tübinger Schule das d'gon' des Paulus (1 Kor. 15, 8) gewiesen, von beffen Chriftusvifion § 48 befonders handelt. Um nur das subjektive Wunder, wie es noch Baur genannt, wegzuschaffen, wird Paulus zu einem geschichtlichen Rathfel gemacht. Das eine Mal heißt es, gegen den flaren Inhalt von 1 Kor. 15, 15, auf S. 290: "ob er auch nur für sich darnach geforscht habe" — ob nämlich die vermeintliche Wahrneh= mung, wie es eben zuvor heißt, "nicht auf Täuschung beruhe" "läßt fich bezweifeln"; ja Strauf findet es vielmehr hinlänglich bewiesen, "wie wenig er überhaupt auf historische Untersuchung eines objektiven Thatbestandes angelegt war". Das andere Mal aber wird (S. 302) bezeugt: "es fehlte ihm das Bewußtsein nicht, wie schwierig es fei, bei bergleichen Erscheinungen ben eigentlichen Thatbestand festzustellen". Der geistig terngesunde, forperlich zu der Reihe schwerster Strapazen 2 Kor. 11, 24 ff. tüchtige Apostel muß es sich bann wieder einmal gefallen laffen, nach bem alten Fündlein über ben Pfahl in's Fleisch zu "frampfhaften, vielleicht epileptischen Zufällen", zu "nervöser Anlage" - wovon ja auch bas Bungenreben, worin er nach feinem eigenen Befenntniffe 1 Ror. 14, 18 Meister mar, ein Zeugniß sei - verurtheilt zu werden. Vifion, Halluzination, Epilepfie, Nervenzufälle (hufterischer Weiber) find alfo die der ganzen Menschheits= und Rirchengeschichte die Wage haltenden Erklärungsgrunde für die unbeftrittene Thatfache, auf welcher die Bründung der driftlichen Kirche ruht, für den Glauben der Jünger an die Auferstehung Chrifti. Behält da nicht Rothe b) Recht, wenn er fagt: "Ihr mögt felbst zusehen, wie ihr

a) Bgl. meine Dogmengeschichte, zweite Auflage, G. 84-86 Anmerfung.

b) Zur Dogmatik. 1863. S. 111.

112 · Bed

ohne die Bunder mit der Geschichte fertig werdet, wie ihr ohne fie eine pragmatische Erflärung der als thatsächlich feststehenden Gefchichtserfolge zu Stande bringt, für die wir Undern in den Wundern einen Schlüffel besitzen. Ich für meine Berson nehme ja die Wunder nicht etwa aus dogmatischer Aupidität an, sondern im historischen Interesse, deshalb, weil ich bei gewissen unzweifelhaften Geschichtsthatsachen ihrer als historischer Erflärungegrunde nicht entbehren fann, nicht weil fie mir die Geschichte durchlöchern, fondern gerade um über die flaffenden Riffe in ihr hinüberzukommen"? Aber der klaffende Riff foll nun eben einmal von der "rein geschichtlichen" Forschung nicht zugegeben werden. Objektives findet ja Strauß, den kritischen Zerreibungsprozeß der muthischen Evangelienberichte a) vorausgesett, nirgends bezeugt. Awar ift für ihn (S. 74) so ziemlich gewiß, daß die Offenbarung den Apostel Johannes, den Donnersohn, den (S. 626) einzig unmittelbaren Schüler Jeju, von dem im Neuen Teftament etwas fteht, zum Berfaffer habe, und diefer fpricht von der Auferftehung Chrifti, wie Strauf felbit auführt, 1, 5. 18 und 2, 8; er gebraucht namentlich in der letten Stelle den klaren Ausdruck: Og eyéveto νεκρός καί έζησεν, welcher mit dem Aoriste die einmal ge= fchehene, einzelne Begebenheit heraushebt. Aber nach Strauf führen auch diese seine Aeußerungen uns "über den allgemeinen Glauben, daß Jefus getödtet gewesen sei und nun unfterblich wieder lebe, nicht hinaus" (S. 289). So find denn alle Augenzeugen aus dem Wege geschafft, da auch fämintliche von Paulus 1 Ror. 15 Ange= führten mit dem d'gon fich muffen als Bifionare abfertigen laffen. — Aber Gine Schwierigkeit ift noch im Wege. Auch wenn Bifion und jüdische Messiasvorstellungen (S. 305) zur Schwärmerei und zum (das rechte Wort herausgesagt) Aberglauben der ersten Chriftenfreise zusammenhelfen, so scheint doch S. 311 "der psychologische Umschwung, aus welchem wir die Christusvisionen der Apostel hervorgeben laffen, zu feiner Entwicklung längere Zeit zu bedürfen,

a) Deren Bariationen jedoch, sollte man meinen, das geschichtliche Grundthema ebenso wenig vernichten, als die notorische Diskrepanz der Angenzeugen 3. B. über die Leipziger Schlacht die geschichtliche Thatsache der Bölkersschlacht selbst je untergraben wird.

... unsere Ansicht von der Entstehung des Glaubens an die Auferftehung Jesu scheint an ber Unmöglichkeit zu scheitern, die Entstehung desselben schon am dritten Tage bentbar zu machen. Ja das Bedenken steigert sich (S. 312), wenn "in berselben Stadt, vor beren Thoren in einem mohlbekannten und leicht gut findenden Grabmale ber Leichnam Jesu lag, noch keine 48 Stunden nach feiner Beisetzung die Junger mit der Behanptung auftraten. er fei auferstanden, sei lebendig aus dem Grabe hervorgegangen. . . . Wie konnten die Junger ju foldhem Borgeben kommen, wenn die Juden doch nur in der nahen Gruft nachsehen durften, um fich von feiner Grundlosigkeit zu überzeugen?" Doch auch hier weiß die Rritik Rath zu schaffen und verstattet nun einmal auch ihrer Phantafie eine Brobe der ihr eigenthümlichen Flugfraft. "War", fagt sie S. 312 - da ja die Bestattung im Felsengrabe des Joseph keineswegs geschichtlich feststeht -, "war Jefus vielleicht mit andern Hingerichteten an einem unehrlichen Orte ver= scharrt worden, fo hatten gleich von Anfang an feine Jünger nicht die leichte, lockende Gelegenheit, nach seinem Leichnam gn feben, und wenn fie dann erft nach einiger Zeit mit der Verfündigung feiner Auferstehung hervortraten, fo mußte es auch ihren Gegnern fcon fcmer werden, feinen Leichnam noch kennbar und beweis= fraftig zu produziren." Go ift denn auch die Rurge der Zeit fein Sinderniß für die Entwicklung des Bisionsaberglaubens, und "wir wären mit unferer Vorstellung von der Auferstehung Jesu noch lange nicht geschlagen, wenn es auch feftstünde, daß in der That schon am dritten Tage nach seinem Tode die Ueberzeugung von berfelben unter den Jüngern hervorgetreten mare" (S. 313). In= beffen findet Strauß aber auch dies nach den neutestamentlichen Berichten wieder höchst zweifelhaft. Paulus fagt freilich 1 Ror. 15 in Einem Zuge B. 4. 5: δτι έτάψη καὶ δτι έγήγερται τη τρίτη ημέρα κατά τας γραφάς και ότι ώφθη Κηφά κ.; aber "daß ber Auferstandene an demfelben dritten Tag dem Rephas oder sonft wem erschienen sei, fagt Paulus nicht" (S. 310); der britte Tag war nach 1 Mos. 2, 2 u. Hosea 6, 2 vielmehr "sprüchwörtliche Rebensart für eine kurze Zeit . . in diefer Art konnte die Festschung bes britten Tages für die Auferstehung Jesu noch bei Lebzeiten Theol. Stud. Jahrg. 1865.

der Apostel auffommen und von diesen felbst angenommen werben, wenn sie auch feinen hiftorischen Grund hatte." Wir feben, das έν τοίτη ήμέρα ift, wie das auch die Verhandlungen von Strauf in Silgenfeld's Zeitschrift zeigen, gegenwärtig bas lette Bollwerk, das bis jest der Kritik als ein undurchlöcherter Fels gegenüberfteht. Denn der obige Berfuch, durch die unehrliche Bericharrung Jefu, trot des dritten Tages, mit dem Auferstehungsglauben zu Stande zu kommen, ift fo absonderlich, daß Strauß zusehen mag, wie die Wiffenschaft auch das roheste chriftliche Bewußtfein damit verföhne, zumal nicht bekannt ift, daß die heftigften Feinde des Chriftenthums von Anfang an den Apologeten einen derartigen Einwand entgegen= zuwerfen wagten. Fällt aber diefer Berfuch, fo bleibt, gegen die einmüthige Betonung des dritten Tages im Reuen Teftamente, gegen ihre ausdrückliche, durchgängige Beziehung auf die yoagad und die darauf geftützte Weiffagung Chrifti (vgl. 1 Ror. 15, 4 2c.; Matth. 16, 21; Luk. 27, 63. 64; Luk. 24, 7. 21) eben nur wieder die alte, durch den jetigen Fund der "fprüchwörtlichen" Rebensart nur spärlich aufgeputte "Allmählichkeitshupothese", welche ichon vor Jahren die bekannte Perfiflage erfahren hat: "am Anfange war es nicht wahr, dann wurde es immer wahrer und endlich wurde es die höchfte Wahrheit" (eine Wahrheit wenigstens, auf welcher trot aller Anläufe feit 1800 Jahren der unumftökliche Grund der driftlichen Rirche geruht hat). Dies ift Strauf' lettes Refultat S. 318: "fo hatte fich der Glaube an Jesus als den Meffias, der durch seinen gewaltsamen Tod einen scheinbar tödt= lichen Stoß erlitten hatte, von Innen heraus, auf dem Wege des Gemüthe und der Einbildungefraft und bes aufgeregten Nervenlebens wiederhergeftellt; es mar nun Allem die lebendige Fortwirkung gesichert, mas von neuem und tieferem religiöfen Leben in Jesu gewesen und von ihm durch Lehre und Vorbild ben Seinigen mitgetheilt worden war. Aber die phantaftische Form dieser Wiederherstellung blieb von jetzt an auch für die Art maggebend, wie fein Bilb angeschaut, seine Reden, Thaten und Schickfale aufbehalten wurden; fein ganges Leben hüllte fich in eine Glanzwolfe. die es immer mehr über das Menschliche hinaushob: aber auch der natürlichen und geschichtlichen Wahrheit immer mehr entfremdete". Diefes Gefammtresultat leitet benn bei Strauf zu bem zweiten Buche, der mythischen Geschichte, über, "deffen Aufgabe es ift, eben die Umgeftaltung in ihren einzelnen Bitgen und Wendungen gu verfolgen, welche die Lebensgeschichte Resu unter dem Ginflusse ber phantaftischen Stimmung ber ältesten Gemeinden. bie in manchen Stücken zugleich ein Rückfall in jubische Zeitvorftellungen war, erfahren hat", - eine Aufgabe, die nicht auf 300 Seiten, fondern, wenn das Prinzip der geschichtlichen Forschung als Axiom feststeht, in dem furgen Sate zu lofen und als das nackte Evangelium des Unglaubens vor das deutsche Bolk zu ftellen war: das Chriftenthum ift in feinem Anfange das Produkt des schnödesten Aberglaubens und in feinem Bestande Gine ungehenere Lüge - tropdem, daß die "fittliche Macht die Welt beherricht". So fteht's in ber That, wenn wir nun als ben Gipfelpunkt ber ganzen Frage uns noch vor Augen ftellen die

## IV. Berson Chrifti.

"Person Jesu" hätten wir freilich auf Strauß'schem Standpunkte sagen sollen, der sich jetzt kurz als ein "Christenthum ohne Christus" a) bezeichnen läßt. Denn (S. 621) "nachdem wir die Masse von mythischen Schlinggewächsen verschiedener Art, die sich an dem Baume hinaufgerankt, entsernt haben, sehen wir, daß, was wir bisher für Aeste, Belaubung, Farbe und Gestalt des Baumes felber hielten, großentheils vielmehr jenen Schlinggewächsen angehörte; und statt daß uns nun nach Wegräumung derselben der Baum in seinem wahren Bestande und Aussehen wiedergegeben wäre, finden

a) Strauß, Ulrich von Hutten, III, Borrede S. LII: "Doch, ob wir uns dann noch Christen heißen dürfen? Ich weiß es nicht; aber kommt es denn auf den Namen an?" Wie sticht diese Stelle ab gegen den Schluß der "Friedlich en Blätter" S. 131: "Religion haben wollen ohne Christum, wäre nicht minder widersinnig, als der Poesie sich erfreuen wollen ohne Bezugnahme auf Homer, Shakedpeare ze. Und dieser Christus, sofern er unzertrennkich ist von der höchsten Gestaltung der Religion, ist ein historischer, kein mythischer, ein Judividuum, kein Symbol."

wir vielmehr, wie die Schmaroter ihm die eigenen Blätter abgetrieben, den Saft ausgezogen, Zweige und Aeste verkummert haben, seine urfprüngliche Figur mithin gar nicht mehr porhanden ift. Jeder mythische Bug, ber zu dem Bilde Jefu hingutam, hat nicht nur einen geschichtlichen verdeckt, fo daß mit der Wegräumung des ersteren der lettere wieder zum Borschein fame, fondern gar viele find auch von ben darüber gelagerten mythischen Gebilden ganglich aufgezehrt worden und verloren gegangen." So lebt denn die Bräexisteng Christi fast allein im Ropfe des Johannes; die gange Idee hat (S. 360) ihren letzten Grund in Philo, der die beiden Schöpfungsurfunden der Genefis fo qusammenbrachte, daß im erften Rapitel der himmlische, überfinnliche, im zweiten erst der sinnliche, irdische Mensch geschaffen worden sei. Diefe Unterscheidung follen wir denn auch bei Paulus finden, und awar auf den Meffias angewandt, fo daß in 1 Kor. 15, 45 und 2 Ror. 4, 4, freilich durch eigenthümliche Umstellung, Jesus ber zweite Abam heißt, obwohl dieser ja eigentlich zuerst geschaffen mar. Weiter barf man (S. 195) "von der für jede gefchichtliche Betrachtung tödtlichen Borftellung von ber Gunb= losigkeit Jesu nicht ausgehen . . . der einzige lebendige Sinn biefes Dogma, mit dem in feiner ftarren firchlichen Faffung als einem rein negativen Begriff schlechterdings Nichts anzufangen ift, ift vielmehr, daß die innere Entwicklung Jefu im Gangen ftetig" (ohne ein dufteres Ringen ober manche Berirrungen, die ja im späteren Leben hätten Spuren hinterlaffen muffen), "wenn auch nicht ohne gewaltige Anstrengung, boch ohne gewaltsame Krisen vor fich gegangen" (S. 208. 209) - ber ftoifche Beise mit feiner Ataraxie! Hierin glich ihm weder Paulus, noch Augustin, noch Luther, in deren "erft durch Rampf und gewaltsamen Durch= bruch geläuterten Naturen die Narben blieben für alle Zeit, fo daß etwas Hartes, Herbes, Dufteres ihnen lebenslänglich an= haftet." Die johanneische Anschanung seiner Person (die aber eben in Chrifto diefes Bild volkommener ruhiger Sieges= flarheit aufrollt; Joh. 14, 30. vgl. 1 Joh. 5, 4) ift ganglich aufzugeben. Denn wenn "unter uns Giner von einer folchen Er= innerung (der Bräexisteng), die er habe, reben murde, Den murden

wir ohne Weiteres, falls er es felbft glaubte, für einen Narren ober, wenn nicht, für einen Betrüger halten . . ob nicht auch ein menschgewordener Gott klüger und verständiger finden würde, feine Gottheit mehr indireft aus der Berklärung feiner Menschheit her= vorleuchten zu laffen, darüber läßt sich freilich nichts Beftimmtes fagen, da die Voraussetzung lediglich dem Gebiete der Phantafie angehört. Ein Menfch aber, er mag gemefen fein, mer er will, fann die Reden über fich felbft, wie fie Jefu im vierten Evangelium, auch abgesehen von jenen in ein vorzeitliches Jenseits hin= überragenden Spiten in den Mund gelegt find, bei gefundem Ropfe und Herzen nicht geführt haben" (S. 201). Dem entsprechend ift uns Jefus in den bescheidenen Stellen Mark. 10, 18; Luk. 18, 19 ebenso ehrwürdig, als er uns in den johanneischen 14, 9; 10, 30 anstößig oder mindestens unverständlich ift. . . "Das Wort Joh. 14, 9 hat nie ein Mensch von wahrer Religiosität sprechen, wohl aber ein begeifterter Berehrer aus fpaterer Zeit Denjenigen, ben er sich gewöhnt hatte, als menschgewordenen Untergott zu betrachten, sprechen laffen können" (S. 202). Bis jest war man zwar ber Ansicht, daß die Tübinger Schule das johanneische Christusbild tendenzmäßig über Gebühr hinaufschraube (wogegen auch die mit bem Namen "Bemäntelungstheologie" S. 200 beehrte Beigfäcker'iche Auffassung in gewiffer Weise im Rechte war) und daß auch in den Spnoptikern sich Anklänge, gleichsam die stamina, der johanneischen Auffassung finden. Straug felbft tann auch nicht umbin, S. 198 zuzugeftehen: "bag bie brei erften Evangelien diese Beschichte (das Bekenntnig des Petrus, Matth. 16, 13 ff.) übereinstimmend hinter die Speifung und vor die Berklarung ftellen, die zwei erften überdies die Gegend, mo fie vorgefallen, fo genan als die von Cafarea-Philippi bezeichnen, daß fie ferner bei allen die erste Leidensverkündigung nach sich zieht und bald nachher der Aufbruch Jesu aus Galiläa nach Jerusalem erfolgt, ist nach Baur's feiner Beobachtung die unverkennbare Spur einer richtigen hiftorischen Erinnerung". Aber dies wird dann fogleich dazu benützt, die Folgerung zu ziehen, bis dahin könne sich also Jesus nicht für mehr als einen Propheten gehalten, nicht für mehr ausgegeben haben, "denn, wenn er ihnen längst gefagt hatte, er fei der Meffias,

118 . Bed

hatte er fie nicht jett erft fragen konnen, wer fie glauben, daß er fei". An diesem Orte nun fann uns die Frage nach der Zeit, in welcher Jesus fich als Meffias ausgesprochen habe, zunächst vollkommen gleichgültig fein, wir wollen uns nur badurch bas von Strauf nicht zurückgehaltene Zugeftändniß nicht verderben laffen, daß er es also doch irgend einmal gethan hat und daß der Grund feiner Meffianität nicht lediglich in der phantaftischen Auffassung der Gemeinden ruhte. Ebenso verhält es sich mit der nächsten Stelle Matth. 7, 21, die ein offenbar messianisches Bewußtsein verräth und bagu noch der Bergpredigt angehört, bem "Echteften bes Echten" (S. 204), den Worten, die auf das Weltgericht binweisen. Strauß fertigt fie ab : "biefe Reben . . menn etwas Siftorisches in denselben ift" (und warum foll das nicht sein? das ware klar aufzuhellen), "muffen auf jeden Kall zu frühe gestellt fein" a) (S. 198). Nun ift zwar allerdings die Frage, wann Jefus querft das meffianische Bewußtsein ausgesprochen, ob, wie die Bergpredigt anzeigt, fogleich mit dem Anfange feines öffentlichen Lehramtes, oder erft fpater, für die Biographie Jefu fehr wichtig; für die Auffassung seiner Berson aber genügt auch hier schon vollkommen, daß er es jedenfalls irgendeinmal gethan hat. Wir kommen nun noch weiter an zwei bedeutsame Stellen, Matth. 11, 27 ff. (vgl. 28, 18) und Matth. 22, 41 ff. (vgl. Bj. 110), in deren Behandlung die Willfür der Kritit, die, nur in entgegen= gesetztem Sinne, fo subjektiv ift, wie die alte harmoniftik, gang besonders sprechend fich zeigt. In der erften Stelle strauchelt wirklich selbst Strang, der den erften Theil: "Niemand kennet den Bater, denn nur der Sohn", aus "der breiten Grundlage der all= gemein-menschlichen Gotteskindschaft heraus zu erklären" fein Bebenken trüge, doch im zweiten Theile: "war denn der Sohn", muß er fragen (S. 204) "Jefus, ein fo geheimnisvolles Wefen, bas nur

a) Bgl. dagegen Streitschriften III, S. 153: "Bermöge der Genialität seiner natürlichen Begabung muß er wohl, wie ich in der zweiten Auslage des Lebens Jesu zugestanden habe, ungleich früher zu der Ueberzeugung von seiner Messianität gelangt sein, als man nach gewissen Spuren der evangelischen, namentlich synoptischen Berichte vermuthen könnte."

von Gott erkannt werden konnte? Wenn er ein Mensch mar, nicht, fondern nur, wenn er ein irgendwie übermenschliches Wesen war". Aber eben deswegen steht dem Kritifer fofort - burch Juftinkt oder Juspiration? - festa), daß diefer Ausspruch, "der im ersten und dritten Evangelium gang vereinzelt steht, auf eine ähnliche Grundanschauung wie die des vierten Evangeliums weift, mithin als - ein Ansatz erscheint, die Borftellung von Sefu noch um eine Stufe weiter, als in jenen Evangelien ohnehin schon geschieht, über das Natürlich-Menschliche hinaus zu erhöhen", b. h. denn doch wohl, daß die Stelle vom fpatern johanneisirenden Standpunkte mitten in den Matthäus hinein interpolirt ift - und warum? weil fie die Rritif in der Anschauung des Matthaus= Evangeliums, des sonft glaubwürdigsten Evangeliums, das freilich daneben ja auch von Prodigienluft getrieben ift (S. 589), nicht brauchen kann. Das ift die Methode der rein geschichtlichen Forschung! Steht aber fo Matth. 11 und, wohlgemerkt, auch Matth. 28 "gang vereinzelt da" bei den Synoptifern, fo kann binwiederum auch Matth. 22 nicht beweisen. Denn (S. 190) "jedenfalls haben die Voraussetzung einer höheren Natur im Messias die drei erften Evangelien Jesu nie in den Mund gelegt, und fo find wir auch nicht berechtigt, sie in der vorliegenden Erzählung zu suchen". Bielmehr ist die Stelle derart (S. 223), daß wir "jenen Ausspruch Jesu vom Messias als Davidssohn und Davids= herrn — wenn er wirklich von Jesu herrührt" (und warum denn nicht?) — "als Ablehnung dieses" (des national-jüdischen Elements in ber Meffiasvorstellung seiner Landsleute) "betrachten", wo nicht gar (S. 193) diefelbe als "eine fast ironische Aeußerung über die Vorstellung vom Meffias als Davidssohn" hinnehmen müffen. Aber endlich, die Synoptifer haben doch eine Reihe Stellen (wie oben schon angeführt, felbst die Bergpredigt nicht ausgenommen) die von der Wiederkunft Christi zum Gerichte handeln! Bier fann nun freilich die Rritik wieder, wie bei der Auferstehung, nicht in Abrede ziehen (S. 236): "hier ftehen wir einem entscheibenden Bunkte

a) In den "Zwei friedlichen Blättern" hatte fich Strauß diese Worte noch ohne Bedenken im Munde Chrifti benken können. S. 117.

120 se & & e &

gegenüber". Aber die menschliche Auffassung Jesu ergibt ja, sonft ware das ganze Leben Jefu für das deutsche Bolt ganz umfonft gefchrieben: "für uns" (benn nicht blos für den Bogel, fondern auch für den Doktor Strauß ift nicht da, mas fie nicht feben wollen) für uns ift Jesus entweder gar nicht, oder nur als Mensch vorhanden. Ginem Menschen fann bergleichen, wie er hier vorher= gefagt hat, nicht zukommen. Hat er es gleichwohl von sich vor= hergefagt und felbit erwartet, fo ift er für uns ein Schmarmer, wie er, wenn er es ohne eigene Ueberzeugung von fich ausgefagt hätte, ein Prahler und Betruger ware. Es ift nur um eine Rleinigkeit anders als mit den angeblichen Aussagen über feine Präexistenz" (und doch waren gerade sie eine fo erschwerende Un= flage gegen das vierte Evangelium!). Was nun anfangen mit ben einschlägigen Reden Jefu? Steht es doch mit denselben noch mißlicher als mit den Präexistenzreden! "Sie finden wir in allen vier Evangelien, ja wir finden sie in den drei ersten, die wir als Träger mancher echt hiftorischen Ueberlieferung anerkennen, ausführlicher und bestimmter, als im vierten. Bas ift also zu thun? "Werden wir hier vielleicht mit einer Umdeutung diefer Reden in's Uneigentliche ausreichen? Ober werden wir mahrscheinlich machen können, daß Jesus sie gar nicht gesprochen hat? Der werden wir sie endlich im vollen Wortsinn auf ihm ruhen lassen und also zugestehen muffen, daß er ein Schwarmer und zwar nicht geringen Grades gewesen? Dabei dürfen wir teineswegs dieses Lettere als etwas von vornherein Undenkbares ausschließen. Es möchte uns bei unfern driftlichen Gewöhnungen noch fo fauer ankommen: wenn es sich als historisches Ergebniß herausstellt, so hätten unfere Gewöhnungen zu weichen. Auch darf man nicht fagen, ein Schwärmer hatte die geschichtlichen Wirkungen, die von Jefu ausgegangen find, nicht hervorbringen, die hohen und gefunden Einsichten, die bisher auseinandergesett worden find, nicht haben fonnen. Bon einem Betrüger mag dies gelten, den wir baher überall aus dem Spiele laffen. Aber hohe Geiftesgaben und Ber= zensvorzüge mit einer Dosis Schwärmerei versetzt zu sehen, ift keine ungewöhnliche Erscheinung, und von den großen Männern der Geschichte ließe sich sogar behaupten, daß Keiner von ihnen gang ohne

Schwärmerei gewesen." Freilich nun (S. 241), "daß Jefus von dem vorbereitenden Dieffeits ein vollendendes Jenfeits, von biefem Leben, als der Zeit des Berdienens, ein fünftiges, als die ber Bergeltung, unterschieden und ben Gintritt diefer Bollendung an eine munderbare, von Gott herbeizuführende Weltver= änderung gefnüpft habe, liegt nicht nur in fammtlichen Evangelien, wenn biefen noch irgendeine hiftorifche Geltung bleiben foll, auf's Beftimmtefte vor, fondern mußte von uns auch ohnehin aus der blogen geschichtlichen Analogie" (der Meffiashoffnungen und des Platonismus) "heraus voraus= gefett werden . . Was uns Anftog gibt, ift in allen diefen Reden nur der Gine Bunft, daß Jefus jene munderbare Beränderung, ben Eintritt biefes idealen Bergeltungszuftandes an feine eigene Berfon geknüpft . . wer bergleichen von fich und für fich erwartet, der will uns nicht allein als Schwärmer erscheinen, fondern wir feben auch eine unerlaubte Selbft überhebung barin, wenn ein Menfch (und von einem folchen reden wir hier durchaus) fich einfallen läkt, sich so von allen übrigen auszunehmen, daß er sich ihnen als fünftiger Richter entgegenstellt, wobei Jefus insbesondere gang vergeffen haben mußte, wie er einft bas Praditat gut als ein Gott allein zukommendes abgelehnt hatte." Was heißt nun aber das? Der Anftog ift einmal ba, daß Jejus nicht blos ber Schwärmerei. fondern auch ungebührlichen Hochmuthes fich schuldig machte, wenn er als bloger Mensch die Reden von der Wiederkunft, wie er aber auch nach Strauß unleugbar gethan, gehalten hat. Er fonnte bies ohne Selbstüberhebung nur, wie Strauß nun weiter ausführt, wenn er nach Dan. 7 überzeugt mar, der Meffias zu fein. Hier nun läßt uns Strauß stehen. Sitt aber hier nicht die Achillesferfe der rein geschichtlichen Betrachtung? Jesus mar überzeugt, Meffias zu fein - das ift ihr äußerstes Zugeftändniß. Nun also! Entweder er hatte diese Ueberzeugung und war es doch nicht: dann war er, ber nach S. 626 zum Mufterbilde ber Menschheit "die Büge ber Duldung, der Milde und Menschenliebe" beigetragen hat, ein hoch= muthiger und fich felbst überhebender Schwärmer. Ober aber er hatte diese Ueberzeugung mit Recht und war - fein bloger Mensch! Non datur tertium.

Dies also die Resultate der neuesten historischen Rritik. Noch aber ift zum Schluffe auch die Form des jetzt für das deutsche Bolk geschriebenen Strauf'ichen Wertes in's Auge zu faffen. In der Borrede des erften Lebens Jesu (S. V) hatte Strauf gerühmt: "man wird nirgends ben Ernst ber Wiffenschaft vermiffen ober Frivolität finden können a)". Gilt biefer fein Ruhm auch für bas neue Werf? Gilt er im Angesichte von Stellen, wie S. 144. 409. 419. 455. 513. 610? Ift Straug von Frivolität freigusprechen bei ber Ueberschrift des § 78, am Schlusse des § 74, und befonders in den beiden folgenden Stellen? "Abermals mit richtiger Uhnung der Herkunft der evangelischen Erzählung hat die kirchliche Legende aus der mosaischen auch den Efel herbeigezogen" (S. 380). Und über den johanneischen Chriftus im Gebete bei der Aufer= weckung des Lazarus ist S. 476 zu lefen: "Als wirkliches Wefen, als Mensch genommen, erscheint der Chriftus des vierten Evangeliums in diefem Beten aus Anbequemung als ein Schaufpieler, und in feinem Geftandniffe, daß fein Beten nur Anbequemung fei, noch dazu als ein ungeschickter." Sollten folche Stellen bagu helfen, das gange Buch dem deutschen Bolfe pifant und mundgerecht zu machen? oder sollte ihnen gar noch das Loos vorbehalten fein, dem Buche den Reiz des Berbotenen bin= auzufügen, da es auf Grund folder Abfate von jedem Strafgefetsbuche b) unter Verhöhnung der Religion subsumirt werden könnte? Solchem Polizeigelüfte mare, wie Benfchlag aus Aulag von Renan gethan hat c), auch hier ernstlichst entgegenzuhalten: "Das Chriftenthum hat drei Jahrhunderte hindurch alle Gerichtshöfe und Polizeibehörden wider fich gehabt und bennoch die antite Welt erobert, und wenn seine herrschaft in der modernen Belt in mancher Sinficht gefährdet erscheint, so ift baran nicht am wenigften

a) Bgl. Streitschriften III, S. 135 ff.; Studien u. Kritiken, 1836, III, S. 778 ff.

b) Bgl. 3. B. Württembergisches Strafgesetz von 1839, Art. 192, — ein Artikel, beffen sich Strauß selbst S. 288 bewußt zu sein scheint. Bgl. seine Vorrede zu Hutten, III, S. LIII. LIV.

c) Ueber das Leben Jeju von Menan. Bortrag, in Halle gehalten 13 Jan. 1864. Berlin, Raub. S. 4.

eben das mit schuld, daß man es in den Schein gebracht hat, des weltlichen Armes zu seiner Aufrechthaltung zu bedürfen. Es wäre darüber viel zu sagen, was hier nicht am Orte wäre; aber das kann ich nicht unterlassen, unsern Glauben und unsere Theologie meinestheils dagegen zu verwahren, als ob sie an dem Schwerte des Geistes, das ihnen verliehen ist, zu ihrer Bertheidigung nicht genug hätten und dergleichen Shutzmaßregeln irgend billigten oder begehrten." Geistliches muß ja geistlich gerichtet sein (1 Kor. 2, 14).

Solches haben wir aber an Straug nicht blos zu üben, sondern, ich denke, unsere Theologie hat darin auch etwas von ihm zu lernen. Was ihn zu diesem — wir muffen ja wohl fagen fanatifirten Begner ber evangelischen Geschichte herangezogen hat, waren die Willfürlichkeiten der harmoniftit, die Mücken feihen und Rameele verschlucken konnte, die von ihrem mechanischen Infpirationsbegriffe aus den Buchftaben pflegte, des Geiftes vergaß. Soll's wieder besser werden in der Theologie, soll das Chriftenthum, in seiner unsprünglichen Geftalt, wieder eine Macht im Volke werden, fo handelt es sich mehr und mehr um eine lebens = und geiftvollere Geftaltung der Anschauung von Schrift, Inspiration und Ranon a); es handelt sich darum, aus der Auffaffung wie des fleisch= fo auch des schriftgewordenen Wortes allen Doketismus zu entfernen, dieselben dem Menschengeiste, als feinem. innerften Wefen verwandt, nahe zu bringen und sich be= zeugen zu laffen, - eine Aufgabe, wozu unfere Zeit, z. B. in Rothe u. A., beachtenswerthe Anfatze schon aufzeigt. Das ift's, glaube ich, mas für uns von Straug, wie feiner Zeit von Leffing, gu Ternen ift. Dafür haben wir aber auch an Strauf eine Bitte: er möge auch je und je fich in die Zeit zuruckversetzen, in der er felbst im Jahre seines Abgangs von der Universität als » Cand. Theol. und Mitglied bes Predigerinstituts" seine "Predigt gur Rubelfeier der Augsburger Konfession b) in der Schloftlirche zu Tübin-

a) Bgl. meine Dogmengeschichte, 2te Auflage, S. 113. 114, 124 ff.

b) Bgl. Feier bes britten Gatularfeftes ber Uebergabe ber Angeburgifchen Ronfession auf ber Universität Tubingen,

gen" am 24. Juni 1830, als "bem Pfingstage ber evangelischen Kirche", über den ohne Zweifel selbst gewählten Text Luk. 21, 33 hielt: "Himmel und Erde werden vergehen, aber meine Worte ver-

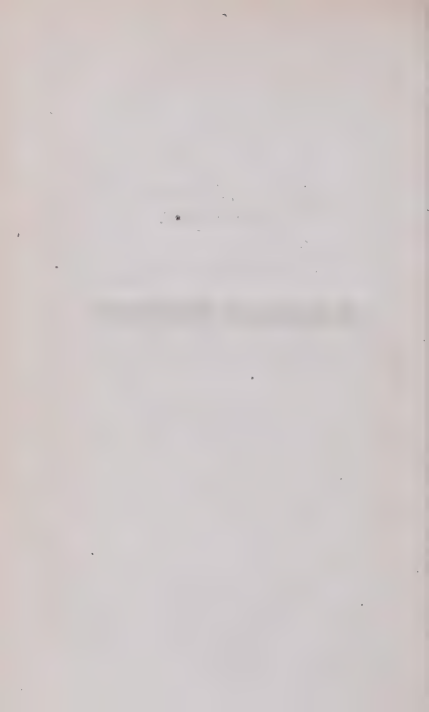
herausgegeben von den Mitgliedern der evange lifchetheologischen Fakultät (Tübingen, Fues, 1830), S .78-86, namentlich S. 80: " . . . fo wird es uns, welche der herr zum Dienste seines Wortes erziehen will, noch weiter obliegen, heute ben Borfat in uns zu befestigen, nicht blos eifrige Borer und Thater, sondern auch treue Lehrer des Evangeliums zu werden". S. 81 ift bas Thema: Die Unvergänglichkeit ber Worte unferes Berrn: 1) mas jene Worte feien; 2) die Gründe, welche uns von ihrer Unvergänglichkeit überzeugen können. Im erften Theile heißt es fod ann: "Was war die echte Lehre Jesu, was der Fels, auf welchen Luther und die Seinigen fich fo ficher frütten, und an welchem fie unerbittlich zugleich alles Menschenwerk zerschmetterten? - Die heilige Schrift mar es! in ihr finden wir die Worte des Herrn und Derer, die aus seinem Geifte geredet haben, und dies find die Worte, welche nicht vergeben. Reine Lehre angunehmen, welche nicht aus ber heiligen Schrift begründet werden könnte . . bas war ber Grundfatz ber Stifter unferer evangelischen Rirche, auf biefen Grundfatz ift fie gebaut; durch diesen hat fie fich bisher erhalten, und bon ihm dürfen wir nicht laffen, wenn wir nicht wieder in das alte vergängliche Wesen zurücksinken sollen. — Das aber ift besonders in unseren Tagen wohl zu beherzigen, ba von fo manchen Seiten die Beisheit diefer Welt ihre Flitter als Gold, ihr Glas als Ebelfteine in den Bau des chriftlichen Glaubens einschieben möchte; es ift von uns zu bedeuten, meine Alters- und Berufsgenoffen, daß wir nicht unfere Sande entweihen durch Theilnahme an jo fträflichem Geschäfte, denn der Apostel sagt 1 Ror. 3, 15: es ift von ber gangen Gemeinde zu bedenken, daß fie nicht ftatt des reinen göttlichen Trankes nach gefälschtem greife, welcher betäubt, fatt Rraft zu geben. Wie wir aber vor Allem jene Frechheit und Leichtfertigkeit in Ginmischung von menschlichem Wite unter Die göttliche Wahrheit zu flieben haben; fo wollen wir bod auf ber andern Seite nicht in jene Mengstlichkeit verfallen, welche in unsern Tagen Manche ergriffen hat, die jede Lehre fürchten und verwerfen, welche ihnen nicht mit ebenso vielen Worten in den heiligen Buchern aufgezeigt werden kann." G. 81. 82. -Der zweite Theil knüpft an ben Text an, S. 84: "Was ift das für eine Rede? Eines Menschen Rede ift es nicht, denn der Mensch verwellt, wie die Blumen des Feldes, und seine Worte vergeben, wie der Duft der Blumen. Nur Einen weiß ich, von dem gesagt ift Bf. 102, 25-28. Mit Diesem Gins zu fein, Deffen Worte gu reden, nicht menschliche, mußte Der fich bewußt fein, welcher feinen Worten ewige Dauer und Gultigkeit versprechen konnte, und das ift der erfte und vornehmfte Grund, warum gehen nicht"; die Zeit, in der er als Prediger — und als sein Ludwigsburger Landsmann darf ich's von Hörensagen bezeugen, als nicht blos geistvoller, sondern als gemüthlicher, als beliebter Prediger — der Gemeinde, wenn auch nur gastweise, näher stand; er möge sich vergegenwärtigen, was in ihm selbst die zu seiner Lösung des bekannten Dilemma in der Schlußabhandlung vorgesgangen ist; er möge sich seine Studiengenossen vor die Seele stellen, die er dereinst doch zu einem guten Theile als Jünglinge von Kopf und Herz kennen gelernt, und die nun, seit Jahrzehnten im geistlichen Umte stehend, das wirkliche geistliche Bedürsniß unseres deutschen Volkes, von anderer Seite freilich, als er selbst, haben kennen lernen müssen; dann wird's ihm möglich sein, uns Geistliche mit andern Augen anzusehen und uns Alle nicht länger unter das

wir glauben, ob Simmel und Erde vergeben, werde die reine Lehre Jefu bleiben, - daß fie ihren Ursprung aus Dem hat, in welchem der ewige Bater uns erschienen ift." Als zweiter Grund für bie Unvergänglichkeit ber Worte Jefu wird geltend gemacht ber bisherige Gang ihrer Schickfale. "Mit feinem entfeelten Leichnam legten die troftlofen Siinger alle Soffnung auf seine Worte in das Grab. Aber am dritten Morgen lebte er wieder." Ju der Kirche vor der Reformation war Chriftus (S. 85) "zum zweiten Mal begraben. Aber wir wiffen, die Bande des Todes können Ihn nicht halten: glorreich erstand er wieder und lebte feitdem in feiner neuen Ge= meinde . . . Auch jetzt freilich sehen wir noch so Manches, was uns betrüben muß: viel Geringschätzung ber göttlichen Lehre, viel Einmischung von menschlicher Beisheit, viel Streiten um Borte, ftatt von bem Geifte fich burchdringen zu laffen. Aber Biele find auch zu ängftlich hierüber. Thue nur Jeder das Seine: die Sorge für das Ganze hat fich ein Anberer porbehalten. Wenn auch von Außen wieder die Mächte diefer Welt bas Chriftenthum bekämpfen wollten, wenn von Innen Streit und faliche Lehre fich erhöbe, ob alle Kräfte der Erde und des Himmels fich feindlich bewegen würden: ber Berr schaut auf das Alles und spricht: Simmel und Erde werden vergeben, aber meine Worte vergeben nicht. Amen." Im angeführten Bande findet fich auch die Festpredigt von D. Baur über Luk. 15, 1-10 (S. 93 ff.) über das Thema: Die heilige und hohe Bebeutung, mit welcher in bem evangelischen Chriften bas Bewußtsein sich ausspricht, ein Chrift zu sein, weil dieses Bewußtsein 1) auf dem innerften Grunde beruht, aus welchem allein das wahrhaft driftliche Leben hervorgeben kann; 2) weil es zum Höchsten sich aufschwingt, wozu das Gemuth bes Chriften fich freudig erheben fann.

Dilemma schwachköpfiger ober heuchlerischer "Dunkelmänner" zu ftellen. Das fordern wir von ihm als Zoll feiner "Humani= tätsreligion", der Religion "ber Duldung und Milde". Und was wir für Strauß hoffen? Wir fteben nicht an, es auszusprechen, obgleich wir damit Gefahr laufen, die "pektorale Färbung" (vgl. S. 38) von ihm felbst, ober von Andern verhöhnt zu sehen. Uns fteht es als Menschen nicht zu, dem neuesten Chriftusverfolger einen Tag von Damaskus zu weissagen, an dem es auch ihm noch von ben Augen fiele, wie Schuppen. Aber wir glauben, auf manche Punkte des Shftems hingewiesen zu haben, wo auch dem Bergen fcmer geworden fein wird, wider den Stachel zu locken. Der Stoizismus, zu dem es Strauf jett gebracht, ift der Standpunkt Deffen, den er felbst uns als den "Romantiker" auf dem Throne ber Cafaren geschildert hat; er ift die Signatur nicht einer aufgehenden, sondern einer untergehenden Weltaufchauung. Refignation ift nicht Siegeszuversicht. Auch in Strauf' Augen leuchten jett noch so manche strahlende Züge des ursprünglichen "Chriftus" hinein, daß Friedrich Rückert's Wort vielleicht jetzt schon eine tiefere Bedeutung für ihn hat, als die Welt ahnt und am Ende er felbft weiß, - das Wort:

> "Was man nicht kann haffen Und noch weniger laffen, O Herz! da ist kein Mittel geblieben, Als es von ganzer Seele zu lieben!"

Gedanken und Bemerkungen.



## Ueber die Darstellung von Offenbarungen in der driftlichen Kunst.

Von

Professor Dr. Piper in Berlin.

Die Frage nach ber Darftellung von Offenbarungen, biblifcher und kirchlicher, durch die bildende Runft, führt zurück auf die apologetische Grundfrage vom Befen der Offenbarung, dem Berhältniß des Unsichtbaren zum Sichtbaren, des Göttlichen zum Menschlichen: benn' ba die Runft gang und gar im Bereich ber Sichtbarkeit sich bewegt und mittelft Linie, Fläche und Körper, Farbe, Licht und Schatten wirkt, fo ift jene Frage in die beiden Glieder zu zerlegen: wiefern das Göttliche in die Sichtbarkeit eintreten und wiefern das sichtbare Zeichen ober Medium fünftlerisch wiedergegeben werden kann. Das Lette geht allerdings die Runft an und ift felbst eine Lebensfrage berfelben, in gleicher Beife wie es eine Lebensfrage der Philosophie ift, ob sie die Erkenntniß Gottes zu ihrer Aufgabe ftellen und zu demfelben durchdringen konne, worüber Schelling fo icharf gegen das Nichtwiffenwollen Jacobi's vorgegangen ist a). Es ist aber nicht minder und selbst vorwaltend eine Angelegenheit der Theologie, da es sich hiebei nicht um fünftlerische Technif, sondern um das Wesen der Erscheinung und ihrer Nachbildung handelt, - wie denn die in neuerer Zeit lebhaft verhandelte Frage, ob Gott dargestellt werden könne und bürfe, nach theologischen Gründen zu begrenzen und zu entscheiden

a) Schelling, Denkmal der Schrift des Herrn Jacobin. s. w., S. 41 f. 65. Theol. Stud. Jahrg. 1865.

130 Piper

ist. So öffnet sich ein weites Gebiet, und es kann dem Thema nur in systematischem Zusammenhang Genüge geschehen: was verssucht werden wird in meiner demnächst erscheinenden Kunst-Symbolik. Denn eine solche hat es mit nichts Anderm zu thun, als mit dem sichtbaren Zeichen einer unsichtbaren Sache, wiesern sie durch die Kunst vorgestellt werden soll. Hier aber mögen einige Andeutungen solgen, welche durch eine künstlerische Anfrage hervorgerusen und in einem Vortrag im wissenschaftlichen Kunstverein zu Berlin am 15. März 1864 zusammengefaßt waren, wovon ein Auszug versöffentlicht worden ist. Daran schließt sich die gegenwärtige Mittheilung an, doch so, daß die Form geändert und der Inhalt erweitert ist.

Es war in einer Sitzung jenes Bereins im Sommer 1859, daß durch den seitdem veremigten Professor Stilfe die Frage geftellt wurde nach neuen Motiven für die fünftlerische Darftellung. Bur Beantwortung habe ich beizutragen gesucht durch einen Vortrag (in der Oktobersitzung jenes Jahres) über die Darstellung von Dräumen. Der Traum fann einen zwiefachen Urfprung haben, den natürlichen von der nachwirkenden oder vorausschauenden Seelenthätigkeit, oder er ist von Gott gesendet (was eine psychologische Vorbereitung und Zubereitung nicht ausschließt): wovon so viele Traumgesichte mit göttlicher Weisung in der heiligen Schrift zeugen. Wie nun von Alters her die Poefie diefes Stoffs fich bemächtigt hat, z. B. Homer, der den Jupiter sogar einmal einen täuschenden Traum senden läßt, und Aeschylus, bei dem der furcht= bare Traum der Rlytämnestra gemissermaßen ein ganzes Stud, die Choephoren, beherricht; so hat auch die bildende Runft ihn man= nichfach verwendet, wie den Traum des Papstes Junocenz III. im Jahre 1210, der die lateranische Bafilica fah, wie fie dem Ginfturg drohte, aber von einem armen, geringgeachteten Menschen mit bem eigenen Rücken geftützt wurde, das war Franciscus; und der Traum des Kurfürsten Friedrich des Weisen in der Nacht auf Allerheiligen 1517, der einen Monch etwas an die Schloffapelle zu Wittenberg fchreiben fah: er hatte eine Feder, die mit dem andern Theil bis gen Rom reichte und an die papstliche Rrone stieß, die darob dem Papft vom Haupte fallen wollte. Und manche bedeutsame, noch unbenutzte Stoffe liegen hier vor, wie der Traum des Gregor von Naziang noch als

Rnaben, dem zwei liebliche Jungfrauen erschienen, welche auf feine Frage fich Reinheit und Züchtigkeit nannten und ihn ermahnten, fich im Geift mit ihnen zu verbinden, daß fie in Rlarheit ihn himmelan und zu bem Lichte des dreieinigen Gottes brächten a). Die Erörterung ber andern Seite über die Darftellung von Offenbarungen und Gefichten in wachem Buftande wurde damale vorbehalten und follte eben jetzt ausgeführt werden, als eine Vorfrage bazwischen trat. Wenn man nämlich auf neue Aufgaben für die Rünftler bedacht ift und in diesem Sinne jene Gebiete durchgeht, hat man wohl vorzusehen, daß nicht alle Aufgaben verloren gegeben werden. Die Beforgniß wurde erweckt durch einen in demfelben Berein gehaltenen Bortrag eines Predigers aus Berlin und die Zuftimmung, die in dem öffentlichen Bericht über die Sitzung demfelben gegeben gu fein schien. Darnach hatte die Vorzeigung des Portrats von Renan Beranlaffung gegeben zur Besprechung feines Lebens Jefu in Beziehung auf die verschiedenartige Auffassung und Darftellung der in den Evangelien enthaltenen Ueberlieferungen durch die Malerei. Zunächst war bemerkt worden: "es dürfe jetzt wohl an der Zeit fein, daß die Riinstler, welche sich neutestamentliche Szenen zur Aufgabe mählten, aus der bisher befolgten Richtung antikifirenden Sdeals und übernatürlichen Wunderglaubens sich mehr der wirklichen Begebenheit zuwenden, um, wie es bereits die Wiffenschaft gethan, ben hiftorifchen Chriftus in gleicher Beife wie David Straug und neuerdings Ernst Renan, aus dem Bereich des Mythus und ber Sage zur Geschichte gurudzuführen". Weiter mar "in einer Kritik jener Schrift nach ihrer Bedeutung für die historische Malerei hervorgehoben, daß die Runft, felbst auf die Gefahr, hierin von der Auffaffung Rafael's abzuweichen, fich in Betreff der men fch = lichen Gestalten an den orientalischen Typus und hinsichtlich ber Landschaft an den Charafter der Gegenden, wie Renan, Lamartine u. A. fie schildern, halten möge". Das Lettere kann

a) S. meinen Auffatz: Geschichte und Träume und deren Symbolik, vornehmlich aus der alten Kirche, im Evang. Kalender für 1860, S. 38 ff. Der oben erwähnte Bortrag über die künstlerische Darstellung der Träume ift noch ungebruckt.

132 Biper

man leicht bei Seite lassen; denn bei eigentlich geschichtlichen Aufgaben aus dem Leben Jesu ist die Landschaft untergeordnet: im Uebrigen wird man sie nicht aus Büchern abnehmen, sondern wer sie auffassen will, muß dahin reisen. Was aber den ersten Punkt betrifft, so fordert derselbe entschiedenen Widerspruch heraus, sowohl was den theologischen Standpunkt als was die Anwendung auf die Kunst betrifft.

In jener Hinsicht aber war in dem Kunstverein zu weiterer Ausstührung nicht der Ort, und in einer theologischen Zeitschrift wie diese wäre es zur Einleitung in das vorliegende Thema übersflüssigen, daß dei dem historischen Christus deide Kritiker nicht entsernt angekommen sind. Strauß mit seiner negativen Kritik hat überhaupt wenig von der evangelischen Geschichte übrig gelassen, hat sie zu einem Schattenbild herabgesetzt und dann nicht erklären können, wie eine weltgeschichtliche Entwicklung von da ihren Aussgang genommen. Renan hat allerdings eine positive Kritik geübt, aber durch willkürsiches Abthun und Zuthun ein Bild hingestellt, in welchem man die evangelischen Berichte nicht wiedererkennt, und dabei eine Persönlichkeit gedichtet (denn seine Geschichte ist ein Roman), die an innerm und äußerm Widerspruch zu Grunde geht. Die Gemeinde kann sich darauf nicht ausbauen.

Wenn aber insbesondere von Künstlern die Rede ist, so gilt von ihnen als solchen, daß sie ebenso wenig dadurch erweckt und begeistert werden. Durch Strauß' Leben Jesu schon gar nicht, da es kalt und höhnend geschrieben ist. Durch Renan's Leben Jesu auch nicht — obwohl eine gewisse Wärme daraus anspricht —, da es mit der Grundlage des Glaubens und jeder historischen Konstruktion in Widerspruch ist. Es fällt damit nicht allein die ganze Reihe der Wunder, die Renan ganz und gar verwirft; sondern auch das, was man als die rein menschliche Seite ausscheiden möchte, hat dann nicht Bestand. Zum Beispiel seine Beziehung zum Hause des Lazarus, welche gipfelt in dem so anschaulich angelegten, das Gepräge des Miterlebten tragenden Bericht über dessen Tod und Auferweckung. Was macht Renan daraus? Da Christus, seines Ziels versehlend, in Berbitterung gerathen, so hätten seine Freunde ein glänzendes Wunder veranstaltet, die Erweckung des Todten;

und er sei darauf eingegangen. Bleibt darnach noch Etwas übrig? Kann irgendein Künstler von Geist und Herz sich angeregt fühlen, ja wird er es nur über sich gewinnen, eine vorangehende Szene aus diesem Freundeskreise auszuführen, unter solcher Voraussetzung, wodurch schließlich die sittliche Würde Jesu vernichtet wird. Nicht einmal Geburt und Tod Jesu bleiben als große Aufgaben relizgiöser Kunst stehen. Nämlich das wahrhaft Historische und zugleich Unterscheidende im Leben des Erlösers ist das Zusammennehmen der Gegensätze, die sonst nach menschlichem Loose auseinanderfallen: wie eben in der Geschichte des Lazarus, daß Derselbe als Freund dort einkehrt, der als König Macht hat über den Tod. So werden für die Geburt die Gegensätze zusammengesaßt in dem Liede Luther's "Gelobet seist Du Jesus Christ" B. 3:

Den aller Weltkreis nie beschloß, Der lieget in Mariens Schooß; Er ist ein Kindlein worden klein, Der alle Ding' erhält allein.

Ebenso faßt das Luther'sche Lied "Chrift lag in Todes Banden" für seinen Tod die Gegensätze zusammen B. 4:

Es war ein wunderlicher Krieg, Da Tod und Leben rungen; Das Leben das behielt den Sieg, Es hat den Tod verschlungen.

Diese Lieber singt noch heute die Gemeinde, und der Künstler muß darin einstimmen können, wenn er ihr die Spochen der heiligen Geschichte vor Augen stellen will, — wie Rasael es vermochte, in die Sixtinische Madonna mit dem Kinde etwas von jener übergesschichtlichen Grundlage der irdischen Thatsache hineinzulegen. Gibt man diese Grundlage auf, und auf der andern Seite sieht man in dem Kreuzestode nicht einen Sieg, sondern eine Niederlage: so haben diese Ereignisse nichts Unterscheidendes mehr von den gleichen Borgängen bei andern Menschen. Man hat ein ergreisendes Bild der Grabesruhe Christi von Ph. Beit, welches die beiden Marien zeigt, trauernd vor dem Grabe sitzend, das von dem gewaltigen Stein in fast senkrechter Stellung noch bedeckt ist: in das Mitzgesihl mischt sich für den Beschauer die Zuversicht, da er weiß, der Stein sei binnen drei Tagen abgewälzt. Wird das verneint,

134 Piper

so hat man Nichts als ein Grab, zwei trauernde Frauen und die gescheiterte Hoffnung. Statt aber damit zu kommen, wird es dem Künstler sich empfehlen, falls er nicht auf dem Boden evangelischer Thatsachen steht, wie geschickt er auch soust sei, die Unzulänglichkeit seiner Kräfte zu erkennen, nicht aber die eigenen Schranken zu einem Maßstab der heiligen Geschichte und des Glaubens der Christen zu machen.

Wenn ferner für die menschlichen Gestalten in neutestamentlichen Szenen die Anwendung des orientalischen Thpus empfohlen ift, so wird man unterscheiden muffen. Derfelbe ift gewiß angebracht für den Sohenpriefter, die Schriftgelehrten und Pharifaer und Die Leute aus bem Bolf, und bei Diefen auch von den Rünftlern nicht auker Acht gelaffen. wie Rafael's Bermählung der Maria zeigt. Es haben auch die Jünger ihren Theil daran : das hat Leonardo da Binci in seinem Abendmahl zur Anschauung gebracht. Für die Person Jesu aber ift er nicht geeignet, fondern kann nur ftoren - wie denn eine derartige Darstellung von Jesu als Anaben im Tempel, vor einigen Jahren zu Weihnachten unter den Transparentgemälden in der Afademie zu Berlin ausgestellt, befremblich gewesen ift. Denn Jesus ift nicht ein jüdischer Rabbi, sondern der gefagt, ehe denn Abraham war, bin- ich: also eine geschichtliche Berson, die zugleich aller Geschichte zuvorkommt. Deshalb wollten die älteften Rirchenlehrer, wie Eufebius in dem Briefe an die Conftantia, nicht einmal zugeben, daß er gemalt werbe, auch nur in seiner Anechtsgeftalt: denn auch diese sei von der Herrlichkeit Gottes erfüllt gewesen und, als er auf dem Berge war, verklärt worden, so daß die Jünger seinen Anblick nicht er= tragen konnten: wer vermöge denn den Abglang diefer Berrlichkeit barzustellen mit todten und unbeseelten Farben und Schattenriffen a). Bald aber hat die Runft, in lebendiger Wechselwirfung mit der Rirche stehend, dieses Gegenstandes sich bemächtigt: nicht erft aus der altitalischen Schule, sondern aus dem chriftlichen Alterthum ift der Chriftustypus hervorgewachsen; aber zu einer Zeit im vierten oder dritten Jahrhundert, als die Berührung mit der jüdischen Na= tionalität b) längft fein Faftor mehr war für driftliche Anschauungen.

a) Piper, Ueber ben driftlichen Bilberfreis, G. 16 f.

b) Ich jage nicht: "mit alttestamentlichen Ibeen", die ja freilich bann erft recht in die Kirche eindrangen.

Es ift vielmehr eine ideale Geftalt, zuerst jugendlich, unbärtig, bei der man fogar an die Ableitung von dem Apollothpus gedacht hat a), der jedenfalls nichts Judisches an sich hat. Daneben entsteht der andere Tupus, der eine reifere Geftalt, bartig, mit mehr Burde und Gewicht sehen läßt: und zwar auch schon in der Runft der Ratakomben, wovon ein merkwürdiger altehriftlicher Sarkophag (in welchem später Papst Gregor V. beigesetzt worden), jetzt in den vatifanischen Grotten, Zeugniß gibt, auf dem beide Typen neben einander erscheinen b). Der letztere ift in die Mosaifen der Rirchen übergegangen, in der mittelalterlichen Runft herrschend geworden und zeigt seine Nachwirkung bis in die neuere Zeit, wenn auch einzelne Rünftler in berühmten Bilbern eine Modifikation fich geftattet haben: sei es eine Annäherung an den judischen Bolkscharakter, wie Tizian an feinem Chriftus mit dem Zinsgroschen, oder an die heidnische Götterbildung, namentlich des Jupiter-Ideals, wie felbst Rafael (in feiner Bifion des Ezechiel), und besonders Nic. Pouffin es unternahm. Aber das find Belleitäten: die driftliche Runft wird jener vielhundertjährigen Ueberlieferung, die aus dem folichten Glauben und der lautern Anschauung der ältesten Rirche entsprungen ift und fo vielen Wechsel der folgenden Zeiten überbauert hat, treu bleiben muffen.

Was nun die Offenbarungen und Gesichte im wachen Zustande betrifft, so hängen diese zusammen mit dem Glauben, daß neben und über den sichtbaren Dingen eine unsichtbare Welt steht. Zu Zeiten wird der Schleier gehoben, der sie verdeckt. Und es ist die Würde und Kraft der Kunst, hier einzutreten, selbst das Unsichtbare sichtbar zu machen: da liegt ihre letzte Aufgabe. Dieser Anspruch, Unsichtbares zu zeigen, wird nicht befremden können; er gilt ja bei jeder historischen Ausgabe auch der Kunst, daß sie über die Erscheinung hinaus die bewegende Jdee erfasse und darstelle. Und so ist der Weg zu dem Uebergeschichtlichen offen. Zum Beweise möge es erlaubt sein, an eine Sage der Pros

a) Siehe bagegen meine Mythologie der driftlichen Runft, S. 100 ff.

b) Ich habe beshalb von diesem Sarkophag einen Abguß herstellen laffen, für das driftliche Museum der Universität zu Berlin.

136 4. Biper

fangeschichte und ihre fünftlerische Behandlung zu erinnern: bak nämlich auf Schlachtfelbern, wo das Schickfal der Welt entschieden worden, die Rämpfe fich wiederholen durch die abgeschiedenen Beifter. So heißt es bei Baufanias a) vom Grabe der Athener auf dem marathonischen Felde, man tonne baselbst die ganze Nacht hindurch wiehernde Roffe und tämpfende Männer gewahren. Und von einer blutigen Schlacht vor den Thoren Roms zwischen Römern und hunnen, die felbst nur der Sage angehört, meldet Damascius: es heiße, ale bie Streiter gefallen waren und nur bie Leiber von einander abließen, ba hatten die Seelen den wiithenden Rampf noch brei Tage und Nächte fortgesett: man habe gesehen und gehört die Schattenbilder aufeinander losfturgen und mit den Waffen gusammentreffen b). Bekannt und von großer Wirkung ift bas Werk von Raulbach, die erfte Ausführung in der Raczynsti'fchen Gallerie c), das Freskobild im neuen Museum zu Berlin; man wird barin fo wenig die Runft als die Sage einer Ueberschreitung ihrer Grenzen zeihen. Beide ftuten fich auf die praftische Wahrheit. Wenn nun diese schon ein solches Recht gibt, so wird man die Berechtigung nicht bestreiten, wo die religiose Wahrheit eintritt. die mit voller Realität über das Sichtbare hinausgreift.

Sieht man aber erstens auf den geschichtlichen Gang, den die Darstellung von Offenbarungen aus beiden Testamenten gesnommen, so sindet sich im christlichen Alterthum auf Sarkophagen hauptsächlich Moses auf Horeb, wie er die Schuhe auszieht, sowie Moses auf Sinai, wie er die Tafeln des Gesetzes empfängt, und nur einmal Ezechiel Angesichts des Todtenseldes: das Letzte geradezu als Prophetie von den letzten Dingen, aber auch das Erste im eschatologischen Sinne. Denn wie Moses vor der Gotteserscheinung im brennenden Busch seine Schuhe ablegt, so gelangt die abgesschiedene Seele vor Gottes Angesicht, nachdem sie die leibliche Hülle abs

a) Pausan. Graec. descr. I, 32. § 4.

b) Damas c. Vit. Isidor, bei Phot. Bibl. cod. 242 ed. Bekker p. 339 b. Bergl. Pinder, im Katalog ber Raczynski'jchen Bilbersamml. Berlin 1862, S. 7.

c) Abgebildet bei Raczynski, Geschichte ber neuen deutschen Kunft zu Bb. II. Taf. 7.

gelegt hat, wie es in dem schönen Abendliede heißt: "Der Leib eilt nun zur Ruhe, legt ab das Kleid und Schuhe, das Bild der Sterblichkeit." So wie aus bem Neuen Testamente auch nur einmal die Taufe Chrifti (benn ein Bandgemalde berfelben ift aus später Zeit und gehört nicht mehr zu der eigentlichen Runft ber Katakomben) gang und gar symbolisch: nämlich Johannes als Lamm, Chriftus als Lamm und über ihm die Taube, aus beren Schnabel Strahlen auf fein haupt niedergehen, auf dem berühmten Sartophag des Junius Baffus, Präfekten von Rom, vom Jahre 359 in den vatikanischen Grotten a). Diese Vorstellung hat ohne 3meifel Beziehung auf die Taufe des Genannten und deren Bedeutung überhaupt als ein mit Chrifto Begrabenfein, da er bald nach berselben gestorben ift, wie die Inschrift sagt: neofitus sit ad deum. Die zweite Rlaffe von Runftwerken, welche eine Borftellung göttlicher Offenbarung enthalten, find die Malereien, hauptfächlich Mosaifen in den Kirchen. Die älteste Nachricht ift die des Paulinus von Rola über die von ihm ausgeschmückte Kirche des heiligen Felix dafelbft, wo schon die Dreieinigkeit sichtbar gemacht ift, aber noch in der erften, einfachen Weife: Chriftus als Ramm, ber heilige Beift in Taubengeftalt herabschwebend und die Stimme des Baters vom Himmel donnernd, was nach Art der altchriftlichen Runft nicht anders angedeutet fein kann, als durch die Sand. Bur Bestätigung bient ein mittelalterliches Elfenbeinrelief im britischen Mufeum (wovon ein Abguß im chriftlichen Mufeum zu Berlin), welches oberhalb der Taufe Chrifti die Hand Gottes feben läßt mit der Inschrift: paterna vox. Noch erhalten find, als der gewöhnliche Mosaikenschmuck der Tribune und des Triumphbogens der Kirchen, Vorstellungen aus der Apokalppse: namentlich die 24 Aeltesten ihre Kronen Christo darbietend, in der wiederhergestellten Paulsfirche zu Rom, eine Nachbildung ber Mosaiken aus bem 4. und 5. Jahrhundert b); sowie die Stadt Gottes von Engeln

a) Der Sarkophag, von bem ein Abguß im driftlichen Museum zu Berlin fich befindet, ist oft abgebildet; die oben erwähnte Szene auch bei meiner Schrift über den driftlichen Bilderkreis, S. 9. Fig. 4.

b) Abgebildet bei Bunfen, die Bafiliken des chriftlichen Roms, Taf. XLI.

beschützt, zu der die Auserwählten mallen, in S. Praffede aus bem 9. Jahrhundert a). Es folgen in griechischen Miniaturen: Jefaias, der Gott auf dem Thron schaut, wie die Seraphim ihm bas Dreimalheilig fingen, und bem ein Engel mit der feurigen Rohle die Lippen berührt, alle Unreinheit zu tilgen, in einer vatikanischen Handschrift des Jesaias b); derselbe Prophet, wie er früh betet und von der Hand Gottes angestrahlt wird, in eben dieser so wie in einer Pariser Handschrift c); das Gesicht des Ezechiel von der Belebung der Todtengebeine in der kostbaren Handschrift des Gregor von Nazianz zu Paris (wovon ich eine Reichnung habe, die feiner Zeit publizirt werden foll); Mofes, die Tafeln des Gesetzes empfangend, sowie mannichfaltige Bilder aus bem Buche Siob. In abendländischen Miniaturen find die Gesichte der Apokalppse häufig zur Darstellung gekommen, wie in einer Bamberger Sandschrift aus dem Anfang des 11. Jahrhun= derts und in einer mir vorliegenden Sandschrift der Wolfenbütteler Bibliothek aus dem 12. Jahrhundert, welche das Sammelwerk unter dem Namen Floridus des Lambertus enthält. Auch eine Sage ift benutt, welche feit dem 12. Jahrhundert fich verbreitet, von dem Raifer Angustus und der tiburtinischen Sibylle, die er über einen Antrag des Senats, ihm göttliche Ehre zu erweisen, befragte, worauf sie geantwortet: vom himmel werde der Ronig tommen, der es in Ewigkeit sein werde. Sofort fei in dem ge= öffneten Himmel die Jungfrau mit dem Rinde, auf einem Altar stehend, erschienen und eine Stimme gehört: »Haec ara filii dei est. « Das sei geschehen in dem Gemach des Augustus, wo jetzt die Kirche S. Maria in ara celi fteht. In dieser Kirche hat im 14. Jahrhundert Bietro Cavallini den Vorgang gemalt; häufig ift er von niederländischen Meistern im 15. Jahrhundert ausgeführt. Auch in einem Altarwerk der Königl. Gemäldegallerie zu Berlin von Rogier von Brugge, das zu beiden Seiten des hauptbildes. der Beburt des Beilandes, die Anbetung der heiligen drei Ronige

a) Abgebildet ebendas. Taf. XXX.

b) Abgebildet bei Silvestre, Paléographie, P. II. Bl. 39 a; die zweite Szene im Evang. Kalender für 1859 zu G. 43.

c) Nach der letteren abgebildet bei Didron, Iconogr. chret., p. 208.

und die Anbetung des Kaisers Augustus vor jener Erscheinung zeigt, auf welche die Sibylle hinweist a). Epochemachend ist auch auf diesem Gebiet Rafael, der sowohl altbekannte Aufgaben ausstührte, wie das Gesicht des Moses am Horeb, der vor der von Flammen umgebenen Erscheinung Gottes sein Antlig verhüllt, eine sehr schöne Darstellung in den päpstlichen Stanzen, und des Ezechiel im Palast Pitti; als den christlichen Bilderkreis erweiternd durch Szenen aus der Apostelgeschichte das Gesicht des Paulus aufnahm, in den Tapeten. Ueberdies ist die heilige Sage angebaut durch seine Darstellung der Cäcilia in Bologna, sowie der Abwehr des Attila von Rom, gleichfalls in den päpstlichen Stanzen.

Sier zeigt sich nun eine Mannichfaltigkeit in der Art der Darftellung. Nämlich entweder wird nur die Wirfung vorgestellt, wie in dem Gemälde von Domenichino, der Apostel Johannes auf Batmos die Offenbarung empfangend, nur Johannes sichtbar ift, voll Begeifterung aufblickend, - ohne den Gegenstand berfelben, ftatt beffen man den herabschwebenden Abler fieht, der ihm die Feder bringt. Oder es wird nur das Gesehene gezeigt, wie von einem Schüler Rafael's Gott Bater von Cherubimsföpfen umgeben, zu den Seiten ein blumenftreuender Engel, in der Billa Magliana bei Rom (geftochen von Gruner). Oder endlich es fommt das Eine und das Andere zu Geficht, doch mit dem Unterfchied, daß entweder beide Welten nur äußerlich zusammengebracht werden; fo ift es in der Schlacht Conftantin's des Großen von Rafael: oben drei schwebende Engel, der mittlere mit entblößtem Schwert; diefer und der vorderfte Engel weisen auf seinen besiegten Begner Maxentius, der mit den Wellen ringt; der britte Engel weist nach Oben. Diese Erscheinung also, von den Rämpfenden ungesehen, spricht nur zu dem Beschauer des Bildes, anzeigend, auf welcher Seite in dem Rampf die himmlischen Mächte ftanden. Singegen findet eine innere Berknüpfung in der Sandlung ftatt, fowohl durch das Gehör, in dem Gemalde der Cacilia, welche die himmlische Musik, den Gefang der Engel, vernimmt, die aus dem

a) Näheres hierliber in meiner Mythologie der christlichen Kunst. Bd. I, S. 480 ff. 485 ff.

140 Piper

getheilten Gewölk hervorsehen, als durch das Gesicht in der Darstellung des Attila vor Rom, da über dem ihm entgegenziehenden Papft Leo die Apostelfürften Petrus und Paulus schweben, und Attila vor ihren brohenden Schwertern entsetzt fich umwendet: darüber erstaunen seine Begleiter, die Urfache nicht mahrnehmend, mahrend ber Papft, ohne die Beschützer zu feben, aber voll Zuversicht auf die göttliche Hulfe ruhig dreinschaut. Das theologische Hauptwerk biefer Art ift die fogenannte Disputa Rafael's, ebenfalls in den Stanzen: aber nichts weniger als eine Disputation, fondern, nicht ohne Andeutung der verborgenen Besenseinheit, die Offenbarung bes breieinigen Gottes, welche ber oberen Gemeinde im Schauen unmittelbar gegenwärtig ift, während inmitten der Gemeinde der Gläubigen auf Erben als das reale Unterpfand ber feligen Gottes= gemeinschaft bas Saframent bes Altars ericheint, umgeben von der lehrenden und bekennenden Kirche. Uebrigens geht Alles innerlich vor, es ift das unsichtbare Band des Geiftes, das fich hindurch= schlingt und in Gruppirung, Haltung und Geberde offenbar wird.

Um von da auf die Gegenwart überzugehen, so haben wir die großen Entwürfe von Cornelius für die Fresten in dem beabsichtigten Campo santo zu Berlin, geschöpft aus der Offenbarung Johannis: da ist die Fülle der Gesichte zur Darstellung gekommen, und zwar der Zusammenhang der irdischen mit der über= irdischen Erscheinung aufgewiesen z. B. in ber Szene ber vier Reiter. Unten fieht man die Sterbenden, darüber die Reiter, benen eine Schaar nachzieht, die Geifter der Getödteten, den Ausdruck des Jammers und der Rlage im Antlit fowohl über das felbst= erfahrene Elend, dessen Opfer sie murden, als mas sie jett vor Augen sehen: also eine zwiefache Berknüpfung, da außer der irdischen Szene sowohl die Ursache des Untergangs eines Theils des Menschengeschlechtes in den vier Reitern, als die Nachwirkung ber Plagen in das Jenseits hinein in den Beiftern der Betodteten aufgezeigt werden. Bu bedauern ift, daß diese Entwürfe immer noch ber Ausführung harren und dem Meifter in der langen Zeit seit seiner ersten Ueberfiedlung nach Berlin die Gelegenheit vor= enthalten ift, felbst hand anzulegen. hier durfen wir aber noch aus diesen Rartons entnehmen, daß jener fo vielfach behandelte Stoff für die Rünftler unerschöpft ist wie für die Leser, immer noch neue Seiten darbietet und darin der Wirkung gewiß ist, wenn er nur von einem dem prophetischen Schauen verwandten Geiste — und das ist von dem Künstler zu fordern, der an die Offenbarung sich wagt — aufgefaßt wird.

Andererseits fehlt es aus diesem Gebiet auch nicht an neuen Aufgaben, welche die Rirchengeschichte reichlich darbietet. Für die8= mal möge nur auf ein Thema aus der ältesten Rirche aufmerksam gemacht werden, das zwar nicht eine Offenbarung, aber den Weg bagu enthält: es ift die Bekehrung Juftin's des Märthrers, ber, einfam am Meere mandelnd und im Rachfinnen über die hochften Dinge, damals noch Platoniter, von einem ehrwürdigen Greife angeredet, durch ihn von feinem philosophischen Enthusiasmus guruckgebracht und zu ber Anerkennung geleitet worden, daß man die göttlichen Dinge von Denen lernen muffe, die felbst fie erfahren, den Propheten. Das entschied und es wurde, wie er fagt, ein Feuer in seiner Seele entzündet. Diese Epoche in dem Leben des großen Rirchenlehrers, der Anfang, ja die Geburtsftätte einer frucht= baren Entwicklung, gegenüber dem Greife, der, auf dem Grunde der Propheten und Apostel stehend, dem Ziele seiner Wallfahrt nahe war, ift wohl ein dankbares Thema für einen begabten Rünft= ler. — Dies ift zwar von einem Rünftler, der den Vorschlag angehört, in Abrede gestellt, weil es an Handlung fehle und dergleichen innerliche Borgange sich nicht malen ließen. Das wird jedoch widerlegt durch die Geschichte der Runft und gerade in der Periode ihrer Blüthe, welche zahlreiche sogenannte Ronversationen umfaßt: nämlich Darftellungen von Heiligen, die nicht nach irdischer Zeitgenoffenschaft, fondern wie in den Tagen der Ewigkeit verfammelt und in Betrachtung und Unterhaltung über die göttlichen Dinge vertieft find. Besonders gehört hieher, da eine Offenbarung vorausgesett wird, ein gar liebliches Bild des Fra Angelico da Fiefole in der Rönigl. Gemäldegallerie zu Berlin, das fchlieflich erwähnt werden moge: es bezieht sich auf die Erzählung von der Bifion, welche Dominicus zu Rom betend in der Nacht gehabt a):

a) Jacob. a Vorag. Leg. aurea, c. 113, p. 470 ed. Grässe.

daß Chriftus drei Speere gegen die Welt gezückt um ihrer Sunden willen, von der Maria aber zurückgehalten fei, indem fie als einen treuen Anecht und tapfern Rämpfer, der die Welt ihm unterwerfen werde, erft den Dominicus und dann als feinen Genoffen den Franciscus ihm vorgestellt habe. Folgenden Tages, als Dominicus den Franciscus in der Kirche traf, erfannte er ihn als Den, den er in der Bision gesehen, rannte in seine Umarmung und sprach: Du bift mein Gefährte und wirft mit mir laufen, wir wollen stehen und kein Feind wird uns überwältigen. Auch erzählte er ihm die Bifion und fie wurden Gin Berg und Gine Seele in dem Berrn. Diefe Szene ift auf gartefte Art von dem genannten großen Meifter ausgeführt: man fieht zur Seite in ber Bobe Chriftus mit den Speeren und Maria fürbittend; im Borbergrunde aber die beiden Ordensstifter einander begrüßend: auf dem Antlitz des Dominicus die volle Klarheit des Bewußtfeins, auf dem des Franciscus das aufsteigende Berftändniß, mährend auf ben Gesichtern der beiden ihnen folgenden Mönche noch das Dunkel des Bewuftseins liegt. Freilich folche Gegenstände zu malen, ift nicht Jedermanns, d. h. nicht eines jeden Künstlers Sache; auch nicht jedes Zeitalter enthält die gunftigen Bedingungen bafür. Es war dem Fra Angelico dies sonderlich vorbehalten, der in klösterlicher Innerlichkeit ein Gott und der Runft geweihtes Leben führte. Ein heutiger Rünftler, der in seelenvoller und gottinniger Runft= schöpfung ihm nachfolgen will, braucht deshalb zwar nicht in ein Aloster zu gehen, aber er muß ben alten Bund ber Runft mit ber Religion in sich erneuen; wogegen es dem Theologen zukommt, nicht müffig dabei am Wege zu fteben oder gar scheel zu feben. fondern der Spur deffelben nachzugehen bis dahin, wo die Berrlichkeit dieses Bundes an's Licht tritt und also mit foldem Berftandniff, an der Hand ber Geschichte, jener Erneuerung allgemein Bahn zu schaffen.

2.

## Sholien

zu einigen Paragraphen der philosophischen Dogmatik, mit besonderer Rücksicht auf

Dr. Schenkel's driftliche Dogmatik.

Von

Dberlehrer Lie. Dr. Gollenberg in Berlin.

Nicht unähnlich einer Tragodie wirft auf den Hiftoriker der Unblick jener Bestrebungen, das Christenthum zu einem wiffenschaftlich gultigen und allgemein anzuerkennenden Bangen zu gestalten. Wie lange ichon fpielt diefes Stück, in welchem doch auch edle Bemüther von Anfang an eine Rolle vertreten haben? Wie grell find in dem Berlauf je und dann die Rollisionen zwischen den tiefften Erfahrungen des Gemüthes und den kalten Regeln des Denkens hervorgetreten? Und wenn man fragt, was dabei erreicht ift, fo wird man taum bescheiben genug antworten können. Selbst unter Denjenigen, welche ruftigen Beiftes in der Gegenwart alle ihre Studien und ihre volle Muge barauf wenden, dem driftlichen Glauben zugleich den wiffenschaftlichen Unterbau zu sichern, ift, soviel ich sehe, das Gefühl davon lebendig, in der Ferne erft winke das Ziel. Und was fehr betrübend ift: die bisher errichteten wissenschaftlichen Gebäude werden selbst von den im Allgemeinen ein= ftimmigen Mitforschenden nicht felten als von Grund aus falsch angelegt bezeichnet. Jeder baut sich sein eigenes wissenschaftliches Gerüft — benn meift wird es nicht ganz unter Dach und Fach gebracht. Es ift kein Wunder, wenn unter diefen Umftanden in manchen Chriften eine Sehnsucht nach einem größeren chrift= lichen Deuter lebendig wird, der den großen Wurf thun und ein Ganzes chriftlicher Wiffenschaft hinstellen werde. Und mag auch die fortgehende Theilung der geiftigen Arbeit der Berwirklichung diefer hoffnung vergrößerte Schwierigkeiten entgegenseten: es wird

fich boch nicht behaupten lassen, sie sei dadurch unmöglich geworben. Bielleicht wird es aber bis dahin noch erwünscht sein müssen, das Vorhandensein des Uebels selbst recht beutlich zu machen und scheinbare Heilungen desselben als solche zu bezeichnen.

Leider hat die im Vorstehenden angedeutete literarische Thatsache zuweilen so widerwärtige Empfindungen bei Einzelnen hervorgerusen, daß man das bekannte gordische Versahren wiederholen wollte. Auf die Sirenentöne der "profanen" Weisheit nicht mehr zu hören, schien sowohl Sache der Frömmigkeit als der Klugheit zu seine. Es sei in der langen Zeit zu einer sichern Industion geworzden, daß zwischen den Bedürfnissen des Gläubigen und den Ansprüchen der steptischen Glaubenstehre ein völlig unaussehlicher Gegensat bestehe. Daß diese Meinung inniger Ehristen der dogmatischen Arbeit nicht mehr Abbruch gethan hat, liegt an ihrer Unrichtigkeit gegenüber dem unvertisslichen Trachten des Geistes, die Elemente seiner Zustände und Thätigkeiten zu größeren Zustammenhängen zu verbinden.

Aber bevor wir weiter geben, befinnen wir uns barauf, daß ber auf Ginem Punkte gezeigte Konflift an manchen anderen in gleicher Art wiederkehrt und sich darum allgemeiner als ein Konflikt zwi= fchen den Bedürfniffen des Gemüths und den Ergebniffen der menschlichen Wissenschaft bezeichnen läßt a). Wie oft werden nicht in Poefie und Profa die Traume des Herzens, die Strebungen nach dem werthvollen Ziele des Lebens, das mit der höchsten Wärme gefucht wird, der blogen theoretischen Forschung, dem blos erkennenden Abbilden (?) der Dinge entgegengesett! Auch auf diefem allgemeinen Gebiet hat man meift unausgeführte Berfuche gemacht, den Dualismus gelten zu laffen, in der Wiffenschaft den Grundfaten des Ertennens gang zu folgen, im Leben aber die finnigen Ueberlieferungen des Glaubens trogdem festzuhalten. Aber wir pflegen uns dabei nicht zu beruhigen. Wir haben die Ueber= zeugung, daß das geistige Leben zwar nicht aus einem Prinzip abaeleitet merben fann, aber eine Ginheit bes Enbes, bem alles Sein und Leben harmonisch zugebogen wird, die geben wir

a) Lote, Mifrotosmus Bb. I., Vorrede.

nun und nimmer auf a), sollte ihre genauere Realisirung auch noch lange auf sich warten laffen. Wir werden in diefer Ueber= zeugung bestärft, wenn wir in der Rulturgeschichte bemerken, wie jede scheinbare Zerftörung einer schönen Gemuthswelt, die durch die Fortschritte der Naturwissenschaft hervorgebracht wurde, nur einer neuen Idealität Raum gemacht hat; und wie mit dem letzten Menfchen erft, nach des Dichters Worten, auch der lette Dichter aus der Welt auszieht, so wird keine Aufklärung im Stande fein, die afthetischen und religiosen Gedankenkreise zu zerftoren, fondern nur etwa die täuschende Beleuchtung wird sie zerstreuen fönnen, durch die wir verleitet wurden, ein nahes veränderliches Objekt unferes Strebens schon für das Ziel unferer Schnsucht zu halten. Bezeichnen wir mit Lote die Forschung a potiori als die Tendenz, den Mechanismus im Wirklichen zu erfennen, so wird die Aufgabe fein, nachzuweisen, "wie ausnahmslos universell die Ausdehnung und zugleich wie völlig untergeordnet die Bedeutung der Sendung ift, welche der Mechanismus in dem Baue der Welt zu erfüllen hat" b). Es wären von hier aus wichtige theologische Streifzüge in die Bedeutung der Bunder 20. zu machen, aber wir wenden uns dem Räherliegenden zuerft zu.

Denn das wird gewiß von unserem eigentlichen Gegenstand festgestellt werden dürfen, daß dem frommen Bewußtsein an seinem
eigenthümlichen Werth keine Einbuße durch eine Theorie der Religion zustoßen darf und daß auf der andern Seite jede aufgestellte
Theorie nicht blos hie und da den Forderungen des Allgemeinen
einen Zugang verstatten und eine Konzession machen, sondern überall die Prüfung von dem exakten Denken aus bestehen müsse, soweit dieses Denken den Boden beherrscht, auf welchem auch als
ein Besonderes die religiöse Spekulation sich besindet.

In der That ift es niemals versucht worden, die mehrsach beshauptete Selbstständigkeit des Religiösen auch in einer philosophiesfreien Theorie oder Dogmatik zu realisiren. Nicht einmal biblische Theologie kann so selbstständig ausgeführt werden, viel weniger

a) Lote, Logit, E. 7. Medizinische Psychologie, § 25.

b) Lote, Mifrotosmus Bd. I. Borrede S. XV.

Theol. Stud. Jahrg. 1865,

Dogmatik. Faßt man die Religion auf als ein "Produkt einer ausdrücklichen göttlichen Offenbarung, so würde die Bernunft, obsgleich sie den Glaubensinhalt nicht hätte finden können, doch immer im Stande sein müssen, das Dargebotene zu verstehen; mithin würde die Philosophie das Begreifliche seines Inhalts in seinem Zusammenhang zu erforschen haben, von dem Unbegreiflichen aber weuigstens nachweisen können, daß es gewissen Bestrebungen der Bernunft, welche wir nicht zu Ende bringen können, ergänzend und absschließend entgegenkommt" a). Bei jeder anderen Fassung der Religion ist die Berechtigung der philosophischen Kritik noch leichter nachzuweisen.

Man würde fich auch viel williger darein geschickt haben, wenn man das Gebiet der Philosophie in seiner wirklichen Breite vor gestellt und es nicht zu einem bunnen Faden verengt hatte, namlich zu der bloßen ratiocinatio. Denn worauf beruht das ge= wöhnliche Gerede von dem Rationalismus anders? Und doch er= wächst unsere ganze "profane" Weltansicht aus Bernunft, Gemuth und Gewiffen zugleich, nicht aus dem Erften allein. Oder, damit wir uns nicht in die blutlofen Gespensterbegriffe der Psinchologie verirren, fagen wir wiederum mit Lote, dem wir überall möglichft folgen: unfer Deuken, welches nie aus fich neue Wahrheiten er= zeugt, fondern ftets nur ein Mittel ift, aus gegebenen Wahrheiten andere zu entwickeln, findet in unserem gangen Beiste dreierlei ur= fprünglich verschiedene Erlebniffe vor, zuerft die finulichen Gin= drücke und die allgemeinen Wahrheiten, welche wir der Bernunft im engeren Sinn zurechnen, dann aber auch Berth= urtheile, welche unfer Gemüth ausspricht (angenehm und unangenehm 2c.) und welche nie so analytisch sind, daß man beweisen fonnte, in den blogen Begriffen folder Berhaltniffe liege es, daß fie nothwendig überhaupt Gefühle und zwar diese bestimmten er= regen mußten. Endlich beurtheilt unfer Gewiffen Gefinnungen und Handlungen durch Lob und Tadel als Berbienft und Schuld, und auch hier ift der bloge theoretische Begriffs= inhalt der Gefinnung und Handlung nicht hinlänglich, um aus

a) Lote, Borlesungen über Religionsphilosophie, § 1. Handschriftlich.

ihm durch bloßes Denken seine Berdammlichkeit oder Löblichkeit zu beweisen. Es ist also überall dreistimmige Musik zu setzen.

Es wird nöthig werden, noch fernerhin für diese Sate einguftehen; aber schon hier ift es unfere Meinung, daß eine bloke "Bernunft"=Religion Nichts ift, fo wenig wie die Furcht vor jener frembartig = burren Abstraktion einen Grund hat, wenn man die "natürliche" Religion nur nicht unnatürlich mißbeutet. Aber es ift auch nicht einmal die Forderung des natürlichen Denkens, daß der menschliche Geift die fogenannte "Quelle der religiöfen Erkenntnift" ift, wie man die idealistische Meinung früher wohl ausdeutete; er ift die Quelle feiner Erfenntniß schlechthin, aber ein unentbehr= licher Faktor zu jeglicher Erkenntniß, mag sie noch so empirisch fein. Der Beift weiß das auch fehr gut, daß er tein fo schöpfe= risches Wesen ist, und je höher die Funktionen sind, zu denen er sich geschieft gemacht hat in seiner Wechselwirkung mit ben äußeren und inneren Reizen, besto klarer sicht er seine Begrenztheit ein. Er spricht bann 3. B. den Satz aus: "In ber profanen Weltanficht, welche fich auf die Erfahrung und die zur Erklärung derfelben nothwendigen nächften Unnahmen beschränkt, bildet die reli= giöfe eine Ergänzung, indem sie versucht, das unserer Besobachtung entzogene Stück des Weltbaues zu dem kleineren hinzuzuergangen, welches unferer Erfahrung offen fteht." (Lote, Rel. = Phil. § 3.) Dies nun für fich genommen, konnte einem blos fromm geftimmten Gemüth den Gindruck machen, als fei da= mit eine Lücke in der profanen Wiffenschaft zugegeben, die von gleichviel welcher religiöfen Weltanficht beliebig ausgefüllt werden fonnte. Aber damit ware im Grunde dem religiofen Bedurfniffe felbst nicht einmal gedient. Gine Disharmonie im Geistesleben bes Menschen auf die Dauer zu geftatten, ist nicht religiös; die Einheit felbst freilich, die man an deren Stelle fetzen will, wird verschieden gedacht. Es wird also hier sofort eine Erklärung darüber nöthig, ob diefe formale Forderung auch von der religiöfen Ergänzung her befriedigt werden muffe. Run ift es aber kaum nöthig, zu fagen, daß diefes eine Unmöglichkeit fein wurde. Die Einheit unserer Weltansicht liegt überhaupt nicht in den auf uns thatsächlich wirkenden Reizen, sondern in der Ginrichtung unferes

Beiftes felbst. Es ift baber nur zu fagen, bag bie religiöfe Erganzung unferer Weltansicht nothwendig sich "ohne Widerspruch als Fortsetzung an das angefangene Mufter diefer empirischen Welt anschließen muffe, so daß fie ebenso wohl mit den allgemeinen Regeln unserer theoretischen Bernunft in Uebereinstimmung ift, als auch die Anforderungen unferes Gemuths und unferes Gemiffens befriedigt, von denen wir voraussetzen dürfen, daß sie an Un= beweisbarkeit und Nothwendigkeit den theoretischen Bernunftmahr= heiten gleichstehen". Berfteht man eben unter Metaphyfit, Logif, Ethik, Pfnchologie allgemein = gültige Wiffenschaften, so verfteht es fich von felbst, daß es eine driftliche Metaphysik u. f. w. mit gleichem Anspruch auf Gultigkeit nicht geben kann; ob fie als partifular = gultig benkbar ift, wird an einem andern Orte gu be= handeln fein, nämlich an dem Orte, wo man den relativen Werth der allgemeinen und Grunderkenntniffe gegenüber dem Werth der tonkreten Erkenntnisse in den einzelnen Disziplinen untersucht. Denn auch diese einzelnen Disziplinen suchen sich in sich selbst eine einfache Basis zu geben, bei denen sich viele Bearbeiter derfelben be= ruhigen; aber ein weiterer Regreß führt natürlich in eine der all= gemeinen Wiffenschaften, in die eigenthümliche philosophische Bafis des konkreten Wiffens, hinein. Es ift eine nicht feltene Täufchung der nicht-philosophischen Bearbeiter eines Gegenftandes, daß fie Stammbegriffe des Konkreten schon für die wissenschaftlich haltbaren Grundbegriffe im philosophischen Sinne nehmen, g. B. meinen, wenn man fage: "das Chriftenthum fei die durch Chriftum wiederhergestellte Ge= meinschaft des Menschen mit Gott", so brauche man nur weiter zu er= zählen, wie diese Gemeinschaft gestört worden sei, und so mehr, um eine wissenschaftliche Glaubenslehre zu Stande zu bringen. Daß freilich ein anderweitig recht gutes Buch fo entstehen fann, ift gewiß, und Beder muß feine befonderen Gaben fennen und feine Abfichten fefthalten; aber auch die Ginficht ift nöthig, daß es geiftige Bedürfniffe gibt, die hiermit nicht zu befriedigen find, sondern weiter zuruck liegen.

Man kann es als eine formelle Frage bezeichnen, ob in einer wissenschaftlichen Dogmatik die philosophischen Boraussetzungen, mit welchen die religiösen weiteren Festsetzungen im Einklange stehen sollen, selbst einleitungsweise zu entwickeln sind, oder ob man einen

anderweitigen Ort angeben barf, wo man eine paffende Darftellung der philosophischen Voranssetzungen gefunden habe. Die zweite Weise würde fich mehrfach empfehlen; befonders würde der gewiß eintretende Umftand, daß Theologen jene metaphyiisch-psychologischen Erörterungen, die ihnen nöthig zu fein scheinen, bei den Philosophen nicht in genügender Urt vorfinden, diefen Letteren einen fehr nutlichen Anlag geben, ihre Arbeiten zu revidiren, wobei mahrscheinlich mehr herauskommen mußte, als wenn eigene theologische Philofophien entwickelt würden. Der bedeuklichste Weg ift am Ende der, die richtig erscheinenden philosophischen Sätze innerhalb der Dogmatif nur zu erwähnen, ohne fie felbst genügend fritisch zu erörtern, noch auf eine andere Erörterung anerkannter Art hinzuweisen. Alles dies aber veranlagt mich zu einer konfreten Unterfuchung eines Stücks der Glaubenslehre, und zwar einer folchen, die sich die eigentlich wiffenschaftlichen Ziele vorgefett hat und nicht eine bloke Beschreibung des frommen Seelenzustandes fein will. Es ift ber grundlegende Theil ber "Chriftlichen Dogmatit, vom Standpunkt des Gemiffens aus dargeftellt", von Dr. Daniel Schenkel (1858). Ich habe fie darum herausgegriffen, weil ich fonft ihre einfache anthropologische Haltung als einen Borzug anfebe. Denn um meine Meinung hier gleich zu fagen, ift es mir ummöglich, eine mit allgemeinen theologischen und insbesondere trinitarischen Begriffen unvermittelt aufangende Dogmatit für wiffenschaftlich zu halten. Ich will von den scheinbar fehr philofophischen Reden Nichts fagen, mit benen man manipulirt, von der Gilfertigkeit, mit der man fich auf biblische, insbesondere johanneische Termini wirft; ich bente nur an die ganglich untritische Urt, mit ber über die metaphpfischen Schwierigkeiten hinweg zu ber bequemen Schelling - Hegel'ichen Belebung und Personifitation der Begriffe gefchritten wird. Es ift unglaublich , mas dann die Begriffe wie Liebe, Freiheit, Ginheit Alles leiften, wie fie außerhalb mirklicher Perfonen im metaphysischen Bereich ein gar mächtiges Leben führen, sich potenziren, depot engiren, beterioriren, birimiren und wie diese nichtsnutsigen Wörter soust noch heißen. Ich schiebe hier eine ebendahin gehörige Meugerung Steinthal's (Philologie, Geschichte und Pfychologie, S. 9) ein: "Die Begriffe, welche man, um ihre Berkunft

unbekimmert, aus dem gemeinen Bewußtsein nahm, hypostasirte man, man hielt sie für die Objekte selbst, für die das All schaffenden Mächte; es ist in der That ein todter Formalismus. Und an solchem Formalismus litt die Philosophie dis auf die neuesten Systeme; man bildete sich ein, in jedem Begriff das Objekt selbst zu haben und durch logische Operationen mit jenem dies zu ersfassen, wie der Abergläubige im Zauber durch den Namen die benannte Sache und Person zu beherrschen wähnte." Es versteht sich, daß man auch außerhalb jener spekulativen Methode in die Versuchung kommt, die poetischen Mittel der Sprache, die wir als Besedungsmittel der Nede hochschäten, als Ersat für eine sehlende genetische Bezeichnung zu verwenden, aber man besinnt sich dann doch eher auf die Unangemesseniet diese Thuns.

Der anthropologische Charakter des dogmatischen Werkes von Dr. Schenkel tritt ichon in der vorläufigen Begriffsbestimmung ber driftlichen Dogmatik hervor, "wiffenschaftlich zusammenhängende, in perfonlicher Ueberzeugung begründete Darftellung von der Wahr= heit des driftlichen Beils" u. f. w. Denn eben diese Beil8= bezeichnung, mag fie auch von Dr. Schenkel durch ein Wortspiel allzuweit ausgedehnt werden a), weist auf ein reales menschliches Bedürfniß hin, eine fernere Mahnung liegt in der "perfonlichen Ueberzeugung"; dieselbe Haltung tritt in der Beziehung auf das Gewiffen hervor, wovon wir später zu reden haben. Aber damit ist noch nicht gesagt, daß die Form dieser anthropologischen An= fnüpfung unfere Zustimmung verdiente. Wenn es heißt (S. 15), daß das Beilsbedürfniß eine in der Perfonlichkeit des Menschen ursprünglich mitgesetzte Bezogenheit auf Gott als die abfolhte Berfönlichkeit sei, so sind damit eine Anzahl noch nicht hinreichend er= örterter Bestimmungen benutt, welche denn auch den Beren Berfaffer zu der Herübernahme "eines deutlichen Begriffes von dem Wesen des Menschen aus dem anthropologischen Theil der Resi= gionsphilosophie" bewegen. Etwas über 7 Seiten nimmt biefes Stück ein, welches auf Demonftration natürlich schon dieser Rurze

a) Heil setzt boch eine geschehene Verletzung voraus, oder weist auf eine erfahrungsmäßig bevorstehende hin: "noch" heil. Normalität schlechthin ift also etwas Anderes.

wegen nicht angelegt sein kann. Bei dem Ausdruck "anthropologischer Theil der Religionsphilosophic" halten wir uns nicht auf, sondern bemerken nur beiläufig, daß es einen folchen in der Religionsphilosophie so wenig geben darf, als in der Metaphysik. Sachlich aber ift manches Auffällige in diesem Abschnitt; der Begriff der Materie, einer ber schwierigsten, weit schwieriger, als ber bes Bei= ftes, wird benutt als Folie für den des Letteren; das "Berfon= leben" ferner wird mit den geistigen Gigenschaften gleichgesetzt. Und nun wird bennoch gefagt, daß das Perfonleben vom Menfchen aufgefaßt werde als das, was sich immer felbst gleich bleibe, organischer Beränderung nicht unterworfen sei. Hierbei ift offenbar nur die Borftellung wirkfam gewesen, dag der Beift feine folche Bersetzung erfährt, die wir als das Unglück mancher erscheinenden Natursubstang mit unserem Gefühl begleiten. Dag aber der Geist oder das Personleben sich immer selbst gleich bleibe, ware eine gang falfche Behauptung; man kann eber in allem Dafeienden bie Beränderung leugnen, als in dem Beifte, dem Alles erscheint. Und Niemand hat bis jetzt bewiesen, daß der Geift als das "Un= veränderliche, Unzerstörbare, Ewige, in sich Selbstständige" dem Stoffe gegenüber ftehe. Bielmehr ift wiederum zu citiren lote (Borlefungen über Pfnchol., § 110; Medizin. Pfnchol., S. 160): "Substanz ift ein Name, der entweder nur das bedeutet, mas zum Wirken und Leiden fähig ist (und dies braucht nicht unvergänglich zu fein), ober man schlieft in ben Ramen bas Braditat ber Ewigkeit ein, und bann ift eben die Frage noch wie zuvor, ob die Seele diefem Be= griff der Substang subsumirbar ift oder nicht. Auftatt also aus bem Begriff der Substang irgendetwas Sicheres zu folgern, murben wir nur den allgemeinsten Grundsatz des Idealismus aufstellen können, daß der Seele wie jedem Wefen widerfahren werde, mas fie verdient, daß also unsterblich sein werde, was durch das, was es ist oder wozu es geworden ift oder wozu es sich gemacht hat, eine emige Gultigkeit in dem idealen Zusammenhang der Welt erworben hat, wo nicht, nicht. Aber diefer Grundfatz erlaubt keine Folgerungen; denn es fehlen alle Mittel, zu beurtheilen, wo diefe Bedingung erfüllt ist und wo nicht. . . . Daraus folgt, daß bie Frage nach Unfterblichkeit der Seele von einer wiffenschaftlichen

Psychologie nicht benutwortet werden kann." Die Stelle kann unsere wissenschaftliche Dennth stärken, was immer gut ist. Bei genauerer Betrachtung hat es die ganze Stelle bei Dr. Schenkel auch nicht mit theoretischer Beurtheilung zu thun, sondern das Gesmüth, von dem Werthe des Geistes erfüllt, sühlt sich gedrungen, ihn über den Organismus zu setzen. Es würde also die Ethik hier mit induzirt sein, wogegen man Nichts sagen kann, falls über diese mutatio causae ein Bewußtsein vorhanden ist.

Eine sehr rasche Erörterung (S. 18 ff.) psychologischer Fragen oder vielmehr Abmachung derfelben folgt nun. Es muß geleugnet werben, daß ber Menich nach feinem geiftartigen Selbstbewußtfein "zunächst ein Produkt seiner selbst ift", daß, was "mit und auf einander" harmonisch wirkt, dies nur unter Boraussetzung einer gewiffen Wefensbezichung könne; es ist gang ungehörig, hieraus auf ein Wefen zu ichließen, das zwischen Körper und Geift eine nöthige Verknüpfung bilde, nämlich die Seele. Der Herr Verfasser weiß hier gar Bieles, mas die Wiffenschaft nicht weiß, oder mas fie als grundlos bezeichnet. Er hat 3. B. die fonderbare Meinung, die Wechselwirkung zwischen Geift und Rörper fei schwer oder gar nicht zu begreifen, mahrend die von Körper auf Körper, von Stoff auf Stoff begreiflich fei, fonft wurde er die Ableitung der "Seele" (f. oben) nicht für nöthig halten. Und doch ist beide Art der Wechselwirfung genau von gleicher "absoluter" Schwierigkeit des Erfennens gedrückt (Loge, Medig. Pfychol., S. 70 ff.). Berr Dr. Schenkel wird bei den neueren Naturphilosophen leicht finden, wie schwer der Begriff der Rohafion und wie undenkbar die Mit= theilung von Bewegung durch Stoff, Druck 2c. ift, wenn man nicht gewisse metaphysische Verwahrungen vorausschickt. Auch was Dr. Schenkel über die Berichiedenheit der Thiere vom Menschen sagt, ist unbrauchbar und bloge Meinung. Man wird bas fehr Wenige, was man hierüber fagen kann, in der Dogmatik beffer übergehen und kann fich dann folche Unterscheidungs wörter. wie: daß die Thiere feine Sprache hatten, ersparen, ebenfo wie die große Reihe anderer tomischer Bersuche, daß die Thiere nicht weinen können, oder daß sie das Bermögen der Langeweile nicht haben, wie folche Erfindungen von renommirten Männern, ja von

Philosophen ausgegangen sind. Auch das ift eine unwissenschaft= liche Meinung (S. 20), daß jede rein materielle Begrenzung für ben Beift eine feinem mahren Befen frembartige Schranke fei; es fragt fich doch vor Allem, ob es eine folche für den Beift geben fonne; indeg gleich barauf zeigt es fich, bag 'nur eine unbedingte Birkfamkeit bes Beiftes gemeint ift, und es wird bem Geift als foldem zugefchrieben, er fei bemüht, in's Unendliche gu wirken. Alfo ein folder improvisirter Sprung in's Leere ber Begriffe, wie ihn fonst mehr die Unhänger einer anderen Methode wagen. Doch so lange er nicht dazu benutzt wird, andere Beftimmungen daraus abzuleiten, mag es fein. Dies gefchieht aber auf einem anderen Bunft, denn die mehr fpielende Entgegenfetung von Beift (Seele) und Leib wird dazu benutzt, um eine Grundlage für das Erlöfungsbedürfniß zu haben (S. 23). Auf eine Machtfrage zwischen zwei Substanzen, wie Leib und Seele, läßt fich keine Theorie der Erlösung bauen, nicht einmal eine manichaische a). Da würden gang andere ethisch-metaphysische Probleme zuerft zu behandeln fein.

Der Theil des Lehrsages, nach welchem in der Persönlichkeit des Menschen eine ursprünglich mitgesetzte Bezogenheit auf Gott als die absolute Persönlichkeit sich finden soll, scheint viel zu leisten, denn scheindar wird hier die Schöpfung des Menschengeistes von einem persönlichen absoluten Geiste nachgewiesen, damit also ein wichtiger Punkt unseres positiven Glaubens denkmäßig gemacht. Wenn nur irgend eine zureichende Argumentation erfindlich wäre in diesem bequemen Abschnitte. Ein leidlich dialektisch gebildeter Pantheist wird über die Form des ganzen Zusammenhangs in Erstaunen gerathen. Denn in der That ist die Frage nach der Form der Existenz Gottes eine der schwierigsten, und ich zweiste sehr, ob sie vor der Lehre von den göttlichen Eigenschaften nur einigers

a) Beilänfig scheint es mir eine Berwechslung zu sein, wenn der Here Berfasser sagt: "Daß die Dogmatik vorläufig diesen Zustand (des Heilsbedürsnisses) als Thatsache voraussetzt, das allein macht sie möglich." Daß Dogmen allein durch diese Boraussetzung entstehen, möchte eher richtig sein; aber daß sie zur Dogmatik gleichsam krystallistren, hat diese Gemuthsvoraussetzung nicht.

maßen erledigt werben kann. Da ber Herr Verfasser sich aber einmal auf dies Gebiet begeben hat und für die Persönlichkeit. Gottes mit löblicher Entschiedenheit eintritt gegen das Gerede einer Gruppe Hegel'scher Philosophen, so erlaube ich mir den Gegenstand mit einigen Andentungen in eine andere Behandlung zu ziehen.

Perfonlichkeit bezeichnet eine Urt ber geiftigen Existenz. Geift ift überhaupt jedes Wesen, welches nicht nur die allgemeinen Charaftere der Substang, die der Einheit und der Fähigfeit gum Birfen und Leiden befitt, fondern deffen Thätigkeiten und paffive Buftande zugleich Gegenftand bes Bewußtseins für es find. Mit diesem Begriff des "Fürsichseins" ift aber der Berfonlichkeit nicht identisch; das perfonliche Wefen muß sich felbst in dem Erleiden und Ausiiben von Neuem Gegenstand beffelben Biffens werden, das es unmittelbar nur auf äugere Objette richtet, und felbst hier machen wir graduell abgestufte Forderungen für die volle Persönlichkeit. Nimmt man nun an, die Natur oder die essentia eines Wesens besitze von Anfang an ein Wissen von sich felbft, fo würde ein folches Wiffen, wenn es ftattfände, gar nicht das per= fonliche Selbstbewußtsein fein, das wir fuchen. Denn dies befteht darin, daß nicht irgend ein Juhalt, sondern daß ein Thätiges und Leidendes, d. h. eine Substanz, von fich felbst meiß, als von einem Thätigen und Leidenden. In dem obigen Falle bagegen wurde nur eine sich wissende Wahrheit vorhanden sein; als Person konnte sie sich erst wissen, wenn sie sich als in ihrem Thun und Leiden als Subjekt ergriffe. Nun wird nach aller unferer Erfahrung das ganze Thun und Leiden endlicher Seelen durch äußere Reize angeregt. Da diese für Gott nicht denkbar find, so scheint für ihn die Möglichkeit zu fehlen, ein perfonliches Selbstbewußtfein zu haben.

Hierauf ist zu sagen, daß die inneren Zustände der endlichen Seele von den äußeren Erregungen zwar abhängen, daß aber gar nicht die Aeußerlichkeit dieser Reize, sondern blos ihre bestimmte Form hierbei von Werth ist. Sine Empfindung, z. B. Farbe, Ton, wird zwar durch physische Reize angeregt, ist aber doch gar nichts Anderes, als ein innerer Zustand der Seele allein, oder eine Form der Anschauung, in welcher ihr diejenige Erregung zur Erscheinung kommt, in welche sie auf Veranlassung des äußeren Reis

zes versetzt worden ist. Bon der Natur dieses Reizes ist dabei gar Richts in die Seele übergegangen, fondern alle Empfindungen und alle Gefühle find durch und durch subjektive Zustände. Da burch die Reize also Richts von Augen in die Seele fommt, fo würden sie natürlich ersetzt werden können durch innere Gründe, welche die Seele dazu nöthigten, aus einem ihrer möglichen Zuftande in einen anderen überzugehen, und in biefer Reihenfolge von folden Beränderungen wird fie fich bald thätig, bald leidend vorkommen können und dadurch die nöthigen Bedingungen zu einem perfonlichen Selbstbewußtsein besitzen. Rurg, Selbstbewußtsein beruht nicht auf äußeren Erregungen, fofern fie äußere, fondern nur fofern fie bestimmte find, und die Unregungen liegen für Gott in der ewigen inneren Bewegung (die auch der Pantheift in ihm voraussett), indem wir sein Wesen, als nicht beständig dasselbe, nach Art einer blogen Wahrheit, sondern, als stets von Zuftanden gu Buftanden übergebend, wie eine lebendige, wirtsame Substang benken müssen. An einem gem iche Dalo .

Ja wir müssen sogar hinzusügen, daß die Persönlichkeit nur in Gott vollkommen ist, in endlichen Wesen aber stets verkümmert auftritt. Denn sedes endliche Wesen ist bestimmt, eine einzelne Stelle in dem Weltganzen einzunehmen, in steter Wechselwirkung mit einer ihm äußerlichen Welt. Daher wird es zwar zu einem Wissen von dem Bestande der in ihm selbst vorhandenen Thätigekeitssform gelangen, aber nicht zu einem Verstehen, zu einem Erstennen des Zusammenhanges, von dem es nur ein Theil ist; der unendliche Geist kann hingegen in sich keine Zustände und Thätigkeiten sinden, die von etwas Anderem als von seiner eigenen essentia abhangen; für ihn wird also vollkommenes Sichselbstwissen eintreten können. (Nach Loze, Rel.-Phil., § 53—56.)

In dieser Weise scheint mir eine Erörterung der "Bersönlichkeit" sicherer fortzuschreiten, wobei ich aber freisich auf den früheren Borschlag zurückweise, daß man solche Abschnitte nicht innerhalb der Dogmatik, sondern in einer philosophischen Borarbeit — wie sie vom Theologen bezeichnet werden kann — ex professo treibe und sich einsach darauf zurückbeziehe, wenn man sie in der Theologie nöthig hat.

Die zweite dogmatische Voranssetzung, die von Gott ausgehende wiederherstellende Einwirfung auf den Menschen, wird in dem, was fie beabsichtigt, ebenfo unverwerflich fein, als die erfte, welche wir auch nur von Seiten ihrer pfnchologischen Begründung in Aufpruch genommen haben. Es wird auch jett nöthig fein, in diefer Sinficht die richtige Endabsicht von den Mitteln des Gedankenganges gu fondern. Go fei es benn geftattet, an einen oben beiläufig erwähnten Satz der Pfychologie, der jetzt ziemlich allgemein anerkannt wird, ansdrücklich anzuknüpfen, daß von einer Mittheilung eines fremden Inhalts an eine Scele, überhaupt von der Berübernahme eines Andern in das eigene Seelenleben nicht einfachhin gerebet werden kann, mag dieses Andere mir auch noch so nahe stehen. Wir müßten ein ganges Rapitel ber Pfnchologie abschreiben, um biefen Gegenstand ausreichend zu erörtern. Im Allgemeinen aber ift von den Empfindungen in Folge der Sinnesorgane klar, daß durch die Schallwellen und Aetherwellen feine Tone und Farben in uns hineinkommen, als welche erft durch uns und in uns vorkommen, fondern daß die Reize durch ihre Bewegungen unfere Seele nur zu bestimmten Thätigkeiten aufregen, zu Gelbsterhaltungen gegen beftimmte Störungen veranlaffen, und mas die Seele babei wirft und leidet, gehört nur ihr; in allen Borftellungen, Gefühlen, Entschließungen brückt fich nur ihre Natur aus, nichts Fremdes, Mitgetheiltes, Uebergeftrömtes, weder von Gott noch Menichen in une ohne unfere Attivität Sineingegoffenes. Durch diefe nothwendige idealistische Annahme wird das Dasein und Wirken des Außerunsseienden nicht im Geringsten beeinträchtigt, wie Gr. Schenkel S. 31 zu glauben scheint. Die Mittheilung beffelben wird nur in eine gesetzliche Wechfelwirkung verwandelt, wie fie allein ben bekannten metaphpfifchen Schwierigkeiten gegenüber Stand halt, welche das Problem der Kanfalität zc. drücken. Unfere Seele ift von Gott auf eine natürlich unbegreifliche Weise so eingerichtet, baf fie auf Berantaffung gewiffer Reize burch Borftellungen, Ge= fühle 2c. reagirt, daß fie diefelben festhält und dadurch eine Reihe innerer Reize erhält und so durch in ihr liegende, allmählich zum Bewußtsein tommende Gewöhnungen und Gefete ftufenweise gu bem eigenthümlich menschlichen reichen Seelenleben gelangt, welches

wir fennen. Damit schwindet eine Reihe von Fragen, welche z. B. S. 33 von Dr. Schenkel berührt werden; es ift nicht Gegenstand ber Forschung, "wie ber absolute Weift sich dem menschlichen Beift unmittelbar mittheilen könne, ohne damit aufzuhören, ein absoluter ju fein", und mit dem Faktum wird auch die versuchte Antwort hinfällig, welche S. 33 ff. gegeben wird und beren Sauptbeftand= theil wir ichon oben bei der angeblichen Bermandtschaft der mechfel= wirkendenden Dinge kennen gelernt haben. Die "perfonliche Selbstmittheilung" Gottes ift eine poetisch formulirte Beschreibung eines Effetts in unferer Seele, und in diefer Beziehung untabelhaft. Wie pedantisch ware es, einen Ausdruck wie den paulinischen: "In ihm leben, weben und find wir" beswegen zu tabeln, weil ihm offenbar das Bild einer ränmlichen Erfüllung Gottes zu Grunde liegt, während wir doch die Ausdehnung Gottes undenfbar finden und ihm nur eine unabgeftufte, überall gleich große Wirkung auf alle Theile der Wirklichkeit zuschreiben. Und so noch so Manches, was wir als Ausdruck der psychologisch unvermeidlichen Objektivirung in die Sprache ber Meinung aufnehmen, wird erft einer fritischen Analyse zu unterziehen sein, bevor wir es als Bestandtheil des wiffenschaftlichen Denkens berücksichtigen dürfen.

Wollen wir also statt der Plerophorie solcher Ausdrücke wie unmittelbare perfonliche Mittheilung des Absoluten, eine nüchterne Grundlage für die Dogmatit legen, so werden wir zusammenfassend fo etwa fagen durfen : "Auch die Ginwirfung Gottes auf uns kann nur in einer Anregung befteben, durch die unfer Wefen nach feiner Ronfequenz genöthigt wird, den Glaubensinhalt zu erzeugen; mitbin könnte diese Ginwirkung nur doppelt anfangen, entweder durch eine Beränderung der Grundfate unferer Bernunft oder durch Erzeugung einer auf keinem anderen Wege erzeugbaren Stimmung. Das Erfte werden wir nicht glauben, denn die einfachften Bernunft= wahrheiten find felbst nicht etwas unserem Beiste fo Fremdes, daß es ihm genommen oder verändert werden könnte und er doch dabei fortführe, berfelbe Beift zu fein. Auch wurde eine Beranderung diefer Grundfate unfere religiöfe Anficht außer Zusammenhang mit der profanen feten, für welche lettere jene Bernunftwahrheiten doch ohne Zweifel gultig zu fein fortfahren. Es wird daher nur

das Zweite übrig bleiben, d. h. sowie jede Wechselwirkung unseres Geistes mit irgendeinem äußeren Reize eine eigenthümliche Ersegung des ersteren erweckt, welche zugleich seiner eigenen Natur und der des Reizes entspricht, so läßt sich eine unmittelbare Wechselswirkung Gottes mit dem Innern unseres Gemüthes vorstellen, welche zunächst einen eigenthümlichen Zustand der Erregung, des Leidens oder der noch gestaltlosen Stimmung erzeugt, für welchen Zustand wir feinen Namen haben, welcher aber, indem er auf unser ganzes Geistesleben weiter wirkt und indem alle Beurtheilung und Verknüpfung der Ersahrungen unter seinem Eindruck vollzogen wird, unseren Gedanken eine bestimmte, sonst nicht aufsindbare Richtung gibt, nämlich die, in welcher er nach und nach die bestimmten inhaltsvollen Sätze des religiösen Glaubensinhalts anssprechen sernt." (Lotze, Rel.=Philos., § 6.)

Eine weitere Frage pflegt man nun aufzuwerfen -- und Dr. Schentel hat fie mit Fleiß behandelt, — in welchem Bermögen bes Menschen die Religion nun ihren eigenthümlichen Sitz habe, ob in Bernunft und Willen oder im Gefühl. Diefe gange Frage hat nur Sinn, wenn die alte Theorie von den Seelenvermögen angenommen wird. Wir halten das nach den vielfachen Auseinander= setzungen von Herbart, Wait, Mager, Volkmann und Anderen nicht mehr für möglich und überlaffen es Jedem, nachzulefen, war= um es gang und gar Richts heißt, wenn man von Bernunft, Ge= fühl, Willen, Urtheilskraft, Phantafie u. f. w. als von verschiedenen felbstständigen Kräften der Seele, die fich auch wohl gegenseitig bekämpfen 2c., redet. Dr. Schenkel will sogar von diesen sogenannten Bermögen als von Organen des Geiftes reden, die ihre befonderen Funktionen haben. Organ des Geistes ift nach wiffen= schaftlicher Auffassung nur der Leib; der untheilbare Beift hat feine Organe in fich, man mußte denn in Bilbern reden, was ber Forschung nicht auständig ift. Am wunderlichsten ist der Ausdruck "Centralorgan" des Geistes, was nach Herrn Schenkel das Ge= wiffen fein foll. Das Centralorgan des Beiftes ift das Behirn, wenn man einmal von einem folchen reden will. Was an jenen Bermögen Wahres ift, läßt fich zum Theil gegen Herbart's Mei= ming furz dahin zusammenfassen: Es ist weder nothwendig noch durchführbar, der Seele nur eine einzige primitive und unabhängige Thätigkeitsform, nämlich das Vorstellen, zuzuerkennen: nothwendig deshalb nicht, weil die Einheit eines Wesens nicht darin zu bestehen hat, daß es eine monotone Einfachheit einer einzigen Ursqualität besitzt, sondern nur darin, daß seine Qualitäten oder seine auf einander vielleicht gar nicht zurücksührbaren verschiedenen Wirskungsweisen alle zusammen nöthig sind, um den vollständigen Sinn seiner Natur auszudrücken, so etwa wie die Töne einer Melodie zusammengehören, ohne aus einander hervorzugehen. Aber man geswinnt Nichts mit diesem Geständniß, was man nicht zum Benigsten erkennt durch Vergleichung dieser Hypothese mit der der physiskalischen "Kraft", die vermöge ihrer gleichartigen Veschaffenheit bestannten mathematischen Regeln unterliegt, während jene Vermögen ungleichartig gedacht werden und daher einer Nechnung in keiner Weise unterworsen werden können.

Wenn also Dr. Schenkel sagt: "bie Religion ift weder eine Meußerung ber Berminft, noch eine Meußerung des Willens" (S. 85) und ferner: "die Religion ift weder eine Bestimmtheit des Gefühls, noch befteht fie wesentlich darin, daß wir uns unser selbft als schlechthin abhängig von dem transcendentalen Grunde bewußt find", fo ift das Alles eigentlich fein Gegenftand ernfthafter Beweisführung. Richt der gewöhnlichste Inhalt ift fo in der Seele zu isoliren, sondern die gange Seele reagirt auf ihn. Es ift-wunberlich, wie man glauben fann, bamit zu Schaben zu fommen, wenn man die Religion dem gangen Menschen zuschreibt (S. 131), als ob man wirklich etwas wüßte, wenn man rasch ein beftimmtes "Bermögen" mit dem Titel Religion schmuckte, als wenn das eine Erklärung mare. Es ift unfruchtbar, von dem Einzelnen in den betreffenden Paragraphen viel zu reden, weil fie gar nicht zur Sache gehören. Sonft ließe fich leicht zeigen, daß Berr Dr. Schenkel weder von Bernunft, noch von Willen und Gefühl eine gründliche Analyse besitzt. Mehr Interesse zieht die positive Ausführung (von S. 135 an) auf sich, worin er das Gewiffen als religiöfes Organ erweisen will. Wir durfen die Lehrfate felbft wohl erft citiren: "Das Religiofe ift ein besonderes Bermögen des menschlichen Geiftes. Das Organ deffelben ift das Gewiffen, in welchem das Gottesbewußtsein ursprünglich und unmittelbar gegeben ift, fowohl als das Bewuftsein von einem Sein Gottes in uns, als von einem Richtmehrsein unser in Gott. Demgemäß ift das Gewissen als religioses Centralorgan des menschlichen Beiftes zugleich auch ethisches Centralorgan, und die Sonthese des religiösen und ethischen Faktors ift ursprünglich im Gewiffen enthalten. Durch den religiösen Gewissensfaktor entsteht das Glaubensbewußtsein, durch den ethischen das Gesetzesbewußtsein. Religion ift mithin das im Gewiffen sich fundgebende Bewußtsein des menschlichen Beiftes, daß er seines emigen Befens vermöge feiner ursprünglichen und unmittelbaren perfonlichen Gemeinschaft mit Gott gewiß ift." Dies wird nun auf 18 Seiten weiter vertheidigt. Die Hinweisung auf das Gewissen, welche schon auf dem Titelblatt des Werkes zu lesen ift, hatte für mich - und ich glaube für viele Lefer des Buches - den eigentlichen Anziehungspunkt gebil= det. Ich verlangte nach einer ethischen Haltung der Dogmatik und glaubte davon nicht blos eine andere Anordnung mancher Lehrstücke, fondern auch eine Ausscheidung mancher scholaftischen Berungierungen erhoffen zu dürfen. Es war ja fein neuer Gedanke, daß das Gute viel eher das Ursprüngliche unseres Geisteslebens genannt werden könne, als die Wahrheit in ihrem blos theoretischen Bestande. Dorner hatte darauf u. A. hingewiesen; die Metaphysik von Loge (S. 326, 329) hatte geradezu befannt, daß der Anfang der Metaphysik nicht in ihr felbst, sondern in der Ethik liege; ja auch die Logik suchte die Gesetze des Denkens dadurch als nothwendig zu begreifen, daß nur durch fie der Beift feine ethische Natur verwirklichen könne (Loge, Logik, S. 9). Darum war mir die Hervorhebung des Ethischen bei Dr. Schenkel ein gutes Omen. In der That zeigt auch die Lehrausführung im zweiten und dritten Theil in manchen Stücken, daß schon die Ab= sicht, welche auf dem Titel jenen Ausbruck gefunden, wohlthätig gewirkt hat. Während dies nicht in den Kreis diefer Bemerkungen gehört, fo muffen wir um fo mehr bedauern, daß die wiffenschaft= liche Begründung der Gewiffenslehrsätze an jener Stelle hinter den unausweichlichen Forderungen zurückgeblieben ift. Die Lehre vom Gewissen ift in der That noch wenig aufgeklärt, und wie es sonft

oft geschieht, daß um Begriffe, die man nicht genau kennt, deren Inhalt aber als werthvoll gefühlt wird, ein großer Dunftfreis von Worten gegoffen wird, so ift es hier auch geschehen, aber, wie wir gleich bemerken, nicht von Dr. Schenkel, fondern von Andern. Warum wir aber mit Herrn Schenkel nicht übereinstimmen, ergibt fich schon aus dem Borigen. Es gibt kein "besonderes" Bermögen bes menschlichen Beiftes, auch tein religiofes. Der Geift ift fo ausgeftattet, daß er unter gunftigen Bedingungen im Laufe feiner Entwicklung auch religiöse Vorstellungen, b. h. folde, die sich auf ein göttliches Wefen als Objekt (und Erreger) beziehen, in sich erzeugt und daß er mit diesem Juhalte Gefühle der Luft und Unluft (Seligkeit 20.) und Willensentschließungen verknüpft. Dies ift das Thatfächliche. Es ift eine bloge Tautologie, wenn man nun aus diefem thatsächlichen Effekt ein hupothetisches Bermögen erfindet und meint, daraus nun irgendetwas erklären zu können. Wiederum erhebt fich nun die Rede von einem Organ des Geistes, wiederum foll ein Gottesbewußtsein als etwas ursprünglich und unmittelbar Ge= gebenes uns zukommen. Wann wird einmal biefes Reden von jenem fertigen Ursprünglichen verstummen? Gebe man boch lieber einfach zu, wie die Sache steht, mag es auch nicht so leicht und einfach aussehen; nämlich, daß hier wiederum mit zwei Faktoren zu rechnen ift. Mifrokosmus Bd. II. S. 299: "Die Erkenntniß der Welt fanden wir nicht nur im Gingelnen der Arbeit der Erfahrung überlaffen, fondern auch die fleinere Summe der allgemeis nen und gesetgebenden Wahrheiten, die diese Arbeit leiten follen,war unserem Geifte nicht in ausführlicher Bollständigkeit angeboren; nur ein einziger Reim höherer Einsicht lag in uns, den wir unter ber veränderlichen Gunft der Umftände in ein mehr oder minder flares oder verworrenes Gezweig entwickeln. Wir werden im Stillen erwarten, daß es auch mit den Grundlagen des fittlichen Lebens sich ähnlich verhalten möge. Ift der Mensch überhaupt bestimmt, erft durch eigene Thätigkeit zu werden, was fein Begriff ihm zu fein befiehlt, so wird er auch die Ideale feines Thuns nicht als ein fertiges Geschenk seiner Organisation in sich finden, fondern im Laufe seiner Entwicklung sich ihrer zu bemächtigen haben. . . . . Sch darf nicht besonders hervorheben, daß es Zweierlei

ift, was wir behaupten, die entwickelnde Rraft ber Erfahrung einerseits, aber ebenso fehr bas ursprüngliche Borhandensein bes Reimes, auf ben sie wirkt. Man wird nie Erfolg haben, wenn man in eine leere Seele hinein das Bewußtfein des Sollens nur vermittelft ber Gindrucke ber Erfahrung bringen will." (Bgl. Lote, Streitschriften, Jahrg. I, S. 13 ff.) Im Grunde wird auch Jeder, ber ein urfprüngliches Gemiffen im Neugebornen annimmt, von ber Erfahrung genöthigt, dieje Unnahme durch allerlei Rautelen illuforisch zu machen; aber man follte sich dann auch von Anfang an forretter ausbrücken. Dies ift nicht ein blos theoretisches Anfinnen. Wir rauben uns den freudigen Ginblick in die umbildende Macht ber driftlichen Kultur, wenn wir die elementare Natur des Geiftes glorifiziren, und wir können diefen Schaden nicht etwa badurch abwenden, daß wir einen Unterschied zwischen unserer heutigen Ausstattung und der des normalen. Kindes fingiren, von der wir Nichts wiffen. Rurg, es ist auch ethisch wichtig, daß wir bei der Neberzeugung beharren, das naturwüchfige Gemüth des Menschen erzeuge keineswegs die klare Ginficht in die sittlichen Gebote, die uns nur deshalb so natürlich scheint, weil der Quell der chriftlichen Erziehung fie und mühelos barbietet. Alfo um es nach Lote qu= fammenzufassen: "Die altere Aussicht glaubte, daß allgemeine fitt= liche Grundfätze, nach denen Lob und Tadel auf das Berhalten bes Willens falle, allen Seelen fo gleichartig wie bie Berftandeskategorieen angeboren feien. Die Erfahrung miderlegt bies. ba in verschiedenen Civilisationsstufen der Inhalt deffen, mas bas Gewiffen vorschreibt, nicht blos im Detail, sondern auch in wefent= lichen allgemeinen Beziehungen fehr verschieden ift; allein die an= dere Anficht, welche die sittlichen Grundfage, ohne für fie eine befondere Wurzel anzunehmen, als eine wenn auch entfernte Ron= sequenz der Wechselwirkung der Vorstellungen betrachtet, hat nicht nur bisher diese Behauptung nicht erweisen können, sondern ihre Unerweislichkeit scheint von Anfang an klar. Denn alle Erfahrung fann zwar zu Maximen der Klugheit führen, durch die Unangenehmes vermieden wird; aber der Gedanke einer Berpflichtung, die blos von dem Werth einer Handlungsweise an sich felbst abhängt und in gar keiner Beziehung zum perfonlichen Wohl ftande, geht aus ihr so wenig hervor, als der Gedanke, daß irgendein theoretisches Berhalten nothwendig sei. Wir müssen daher dabei bleiben, auch in den sittlichen Urtheilen oder in dem Gewissen eine Reaktion der Natur des Geistes zu sehen."

Der Paragraph sagt uns noch viel Einzelnes, was in dem Gewissen mitgegeben sei; man kann nur annehmen, daß Dr. Schenkel, was vom christlich erzogenen Bewußtsein gilt, durch ein ansprechendes, aber mehr poetisches Experiment in das ursprünglich gegebene Geistesleben verlegt habe. Sonst müßten wir diesen Reichthum Punkt sir Punkt lenguen.

Was das Gewiffen fei, ift eine faum fagbare Frage überhaupt. Die gange Untersuchung bekommt erst Interesse, wenn fie als ein Bestandtheil der Rulturgeschichte, oder spezieller der Bölferpsichologie betrachtet wird. Unter welchen Bedingungen sich diese oder jene fittlichen Urtheile in den Nationen und den Einzelnen-entwickeln, welches die elementaren, überall vorfindlichen sittlich-religiösen Borstellungen find, wie sie unter dem Ginfluß der Geschicke, der sitt= lichen Energie und Schlaffheit, der Bildung und Unbildung fort= schreiten oder rückschreiten, jedenfalls sich individualisiren, welches überhaupt der Einfluß der driftlichen Religion als einer Thatfache auf die fittlichen Begriffe der driftianifirten Bolfer gewesen und wie derfelbe im heutigen Volksleben durch driftliche Erziehung fich erweise — das und Aehnliches dient zur Einsicht in das Gewiffen. Eine Dogmatik vom Standpunkte des Gewiffens aus mußte auf folden Borarbeiten ruhen, die wir leider noch nicht besitzen; man mußte benn einige Arbeiten um ihres guten Strebens wegen für mehr ausgeben als Versuche und Keime.

Und wenn wir hier einmal auf Aufgaben gerathen find, die der Wissenschaft gestellt sind, so schenen wir uns nicht, alle Mitsforschenden auch noch auf die umfassenderen Probleme von Neuem hinzuweisen, von deren Lösung eine christliche Weltansicht durchaus abzuhängen scheint. Denn es bleibt doch zu untersuchen und bis in's Einzelne mit Hülfe der Philosophie auszusühren: 1) wie die mechanische Weltansicht von der ethischen verschieden sei, aber von dieser entweder blos überwältigt oder auch durchdrungen werden könne; 2) wie die ethische mit der religiösen wiederum zusammens

hängt, wie insbesondere die Erfahrung von der "Erlösung" spezifisch= sittlich wirkt; 3) ob es nöthig ist, eventuell wie es zu geschehen hat, daß sich die religiösen Anschauungen zu einer Art von Metaphysik ge= ftalten, welche mit der gewöhnlichen Philosophie fich auseinander= zusetzen habe. Wenn diese Fragen durch ihren Umfang und ihre Schwierigkeit uns schrecken, fo werden fie vielleicht schon als Leit= fäden für unsere Bestrebungen die zusammenhaltende Uebersicht unterstüten.

Um Schluffe diefer Scholien muß ich noch einige Bemerkungen mehr perfönlicher Art machen. Biele der hier vorgebrachten fri= tischen Ausstellungen gegen Dr. Schenkel's Buch find in fehr quversichtlichem Tone und in einer zu großen Rurze gehalten, d. h. obwohl fie um des Bestrittenen wegen, das in der Form der De= monstration nur felten erscheint, nicht ausführlicher zu sein brauch= ten, so hätten sie es insofern wohl sein sollen, als Lote's Ansichten bei den Theologen noch zu wenig bekannt sind. Ich kann die= fem Uebelstande nur mit der Bitte abzuhelfen suchen, daß man fich von meinen abrupten Behauptungen dazu treiben laffe, die angeführten Werke felbst in die Hand zu nehmen. Sie verdienen es in hohem Mage.

Sodann wiederhole ich die Voraussetzung, daß Niemand aus den hier angegriffenen wenigen Paragraphen fich eine Borftellung machen wird von dem Werth oder Unwerth des ganzen Buches, welches mir noch nicht in vollem Make die Beachtung und öffent= liche Besprechung gefunden zu haben scheint, auf die es Anspruch machen darf. Mir kam es hier nicht auf das besondere Werk von Dr. Schenkel allein an, fondern auf ein Allgemeineres, auf die Grundlage der Dogmatik überhaupt.

## Recensionen.



Zeitschrift für Kirchenrecht. Unter Mitwirkung von Dr. Bluhme in Bonn u. s. w. u. s. w. herausgegeben von Dr. Richard Dove, ordentl. Prof. der Rechte 2c. in Tübingen. I. Jahrg. (1861); II. Jahrg. (1862); Berlin, Schulze. III. Jahrg. (1863); Tübingen, Laupp und Siebeck. IV. Jahrg. (1864); mit herausgegeben von Dr. Emil Friedberg, Privatdozenten der Rechte in Berlin. 1. u. 2. Heft. Jeder Jahrgang 4 Hefte von je 7—8 Bogen. Preis des Jahrgangs 3 Thir.

Es ist vorlängst von Prof. Dr. v. Scheurl in Erlangen in einer kleinen Schrift ("Der Werth des Kirchenrechts für evangelische Beiftliche", Erlangen 1861) an die evangelischen Theologen eine Mahnung ergangen, sich mit diesem Theile praktisch = theologischer Wiffenschaft beffer bekannt zu machen und mehr zu beschäftigen, als dies bis jett in der Regel der Fall gewesen. Bingewiesen wird dabei namentlich auf diejenige immer steigende Wichtigkeit fol= der Kenntniffe, die durch die Ausbildung synodaler Inftitutionen bedingt ift, während auch abgesehen hievon nicht nur jeder kirchliche Beamte, Defan u. f. m., ohne firchenrechtliches Biffen feinem Berufe zu genügen unfähig ift, fondern auch jeder einzelne Geift= liche eine Menge von Fällen erleben kann, in denen er ohne daffelbe rathlos bleibt, überhaupt aber die gefammte theologische und firchliche Bilbung noch eine große Lücke zeigt, wenn der Geiftliche nicht auch in diefer Beziehung gehörig vorbereitet in's Amt tritt. Die katholischen Theologen sehen dies meist besser ein, wie auch die kirchen-

rechtliche Literatur der katholischen Kirche viel mehr Theologen als Autoren aufzuweisen hat, als dies in der evangelischen Rirche der Kall ift. Freilich liegt dies auch in einem fundamentalen Unterichiede der beiden Rirchen begründet; wo die Verfassung der Rirche felbst schon fo zu sagen ein Glaubensobjekt ift, weil sie auf göttlicher Stiftung beruht und das Heil mitbedingt, wo ebendarum auch die rechtliche Seite des firchlichen Lebens bis in's Einzelnfte durchgebildet ift und eine Maffe von Ordnungen darbietet, die für die evangelische Rirche mit aller Hierarchie von selbst wegfielen: da ergibt fich die Forderung hierauf bezüglicher genauer Renntniß von selbst. Ja, in diesem Gegensatze liegt auch der Grund der Thatfache, daß die evangelischen Theologen von Saus aus eher eine gemiffe Abneigung gegen firchenrechtliche Dinge fühlen. Wie hundeshagen (in der vorliegenden Zeitschrift, Jahrg. I, S. 453) richtig bemerkt, dag der Begriff der unfichtbaren Rirche "für die firchenbildende Thätiakeit ein verhängnifivolles Ruhepolfter und ent= ichieden hemmend geworden ift für das protestantische Rirchenrecht". fo hat er bis heute noch schon auch das Interesse für dasselbe ge= schwächt; und mas (ebendaf. S. 473) von Luther gefagt wird: "es zeige fich bei ihm nur wenig Theilnahme für die Beftrebungen. ber protestantischen Rirche eine bestimmte, selbstständige, definitive Organisation zu verschaffen ; feine Schriften, Briefe und Gutachten enthalten überraschend wenig Beziehungen auf die hieher gehörigen Fragen und Aufgaben; felbst bei der Ginsetzung von Konsistorien feit 1539. habe er sich nicht befonders praktisch betheiligt; ihn habe es auf andere, seinem besonderen Naturell entsprechendere Ge= biete gezogen": das fann im Allgemeinen von den protestantischen Theologen gleichfalls behauptet werden. So fagt auch Jacobfon gelegentlich (Jahrg. I, S. 229): "Es trifft die evangelischen Geift= lichen schon seit lange der Borwurf, daß sie fich um das evangelische Rirchenrecht viel zu wenig bemühen." Ift auch kein Grund zu ber Beforgnif vorhanden, es möchte der Brotestant durch fanoniftische Studien in Versuchung gerathen, katholisch zu werden (wie man dies, nach berfelben Abhandlung Jahrg. I, S. 214 einft, in Folge eines speziellen Borfalls, in Solland zu fürchten geneigt mar), fo ift doch im Allgemeinen dem evangelischen Theologen der firchen=

rechtliche Stoff zu materiell, zu wenig dem Idealismus homogen, in dem er fich am liebsten mit feinen Gedanken anfiedelt; und manche Richtungen, die wenigstens zeitweise die Gemüther weithin beherrichen, wie einerseits die fpekulativ-philosophische und kritische, andererseits die pietistische und die theosophische, find ohnedies dazu angethan, gegen fircheurechtliche Fragen gleichgültig zu machen, wofern man nicht etwa perfoulich durch die praktische Seite berfelben berührt oder gestört wird. Und wenn die ultrafirchlichen Theologen und Juriften fich mit berlei Fragen beschäftigen und firchenrechtliche Theorieen aufftellen, fo hat dies gerade die Wirkung, daß die Freifinnigeren nur um so weniger Geschmack baran finden. Daß dies ein Uebelstand ift, daß trot alledem zumal in unseren Tagen fich fein Theolog, fein praktischer Geiftlicher von firchenrechtlichem Wiffen mit Jug bifpenfiren barf, bas liegt, wie gefagt, auf offener Hand; die Noth wird am Ende dazu zwingen, wie unfere Geiftlichen auch zu besserer Rentnignahme von liturgischen und hymnologischen Dingen durch die Noth gezwungen worden find. Aber damit das geschehe, dazu ift nöthig, daß diese Wiffenschaft uns auch in einer Form bargeboten wird, die gegen theologisches Denken und Reden nicht allzu grell absticht. Es gibt eine juriftische Darftellungsweise, die den evangelischen Theologen immer abstoßen wird, die ihm kleinlich, fophistisch, kalt und geistesarm erscheint, bei der es ihm trot bestem Willen ode um's Berg wird; man fann uns nicht zumuthen, etwa die Quartanten Böhmer's oder das Rirchenrecht von Schnaubert mit demfelben Intereffe zu lefen, wie etwa Schleiermacher's Pacificus Sincerus ober Harlef' "Ueber die Chescheidungsfrage." Wohl fehlt es nicht an Werken, die in gang anderem Stil gefchrieben find, wie Stahl's "Rirchenverfaffung"; aber gerade daß fo oft der juriftische Berftand die Anerkennung falscher theologischer Voraussehungen erzwingen will, das ift nicht geeignet, die Luft zu folchen Studien zu reizen. Deshalb aber begrußen wir das Unternehmen des Herrn- Prof. Dove als ein um so willfommueres, weil, was er beabsichtigt hat und was nun bereits in drei vollständigen Jahrgangen geleiftet worden ift, nach Inhalt und Form auch dem Theologen sich bestens empfiehlt und deshalb hiermit auch der Aufmerksamkeit der Lefer dieser theologischen

Zeitschrift empfohlen wird. Dag wir unter den Mitarbeitern Theologen wie hundeshagen und hauber finden, erweckt schon ein hohes Bertrauen; aber auch die Juristen, wie der Herr Berausgeber felbst, der verewigte U. L. Richter, v. Scheurl, Jacobson, Berrmann, find nicht nur bedeutende Autoritäten im firchenrechtlichen Kache, fondern zugleich Männer von einer evangelisch-firchlichen Gefinnung, die zwischen ihnen und uns den geradesten Weg des Verständ= niffes und der Zustimmung bahnt. Im Vorworte (Jahrg. I, S. 5) fpricht sich ber Herausgeber barüber bundig aus: "Die Zeitschrift wird sich ebenso ferne von radikalen llebertreibungen, als von jenem engherzigen Konfessionalismus und jener Hinneigung zur Hierarchie zu halten haben, welche mit der Berleugnung des Protestantismus enden. Dabei wird fie sich bewußt bleiben, daß auf dem Gebiete wiffenschaftlicher Untersuchungen über evangelisches Kirchenrecht jeder felbstständige Standpunkt berechtigt ift, fofern er nur mahrhaft evangelisch ift, aber evangelisch in dem vollen Sinne, daß ihm niemals das Bewuftsein des Zusammenhanges mit dem unwandelbaren Grunde der Rirche verloren geht, welchen der Erlofer gelegt hat. Auf dem Gebiete unserer Wissenschaft kann ja eine fruchtbringende Thätigkeit nicht von einer Richtung entwickelt werden, welche den Protestantismus als reine Negation, als das abstrafte Prinzip der freien Forschung fassen wollte. Aber evangelisches Rirchenrecht wird auch nur von Solchen geforbert werden fonnen, benen bie Reformation nicht ein vereinzeltes geschichtliches Faktum ift, fondern benen fie noch gegenwärtig ein lebensvolles Prinzip bildet; nicht alfo von Solchen, welche, indem fie den Gegenfatz der Ronfessionen innerhalb der evangelischen Kirche künstlich zu erweitern sich bemühen, sehnsuchtsvoll nach den Grundsätzen des Tridentinum binüberschauen. Unfere Zeitschrift wird nicht suchen, mas die evangelischen Ronfessionen trennt, sondern was fie bindet, mogen ihre Mitarbeiter ihre Stellung innerhalb bes lutherifchen oder innerhalb des reformirten Bekenntnisses haben, oder mogen sie fich auf den Standpunkt ftellen, den die einft noch ungetrennte evangelische Rirche einnahm. Gewiß läßt die angedeutete Uebereinstimmung in der Grundrichtung noch immer Raum für eine große Mannichfaltigkeit ber individuellen Auffassungen."

Diefem Programm ift die Zeitschrift treu; sie kommt aber namentlich auch dem entgegen, was wir oben als wünschenswerth für die Theologen bezeichnet haben. Unter allen bis jett darin er= ichienenen Arbeiten ift nur eine, von der wir geftehen muffen, daß wir ihr keinen Geschmack abgewinnen konnten, nämlich die Abhand= lung: "Zur Revision der Lehre von der rechtlichen Natur der Konkordate" — erster Artikel Jahrg. III, S. 404 ff.; zweiter Artikel Jahrg. IV, S. 105 ff. — von Dr. Bernh. Hübler in Breslan. Db fie den juriftifchen Erforderniffen entspricht, miffen wir nicht, aber während fie in ihren positiven Sätzen uns zu sehr auf katholische Anschauungen zurückzudeuten scheint, hat die Art, wie der Berfasser von oben herab gegen die vortrefflichen Erörterungen von Sarweh (Sahrg. II, S. 439; Jahrg. III, S. 267) über ben gleichen Gegenftand fich ausläßt, allzu viel Aehnlichkeit mit der Manier, wie man tatholischerseits gegen protestantische Auffassungen des Berhältnisses zwischen Staat und Rirche sich öfters äußern hört. Wie flar, wie fchlagend ift bagegen die Beweisführung Sarmen's, daß ein Konkordat als Bertrag des Staats mit dem Papft eine innere Unmöglichkeit fei, eine Form, die die Rurie nur darum gebrauche, weil zu Zeiten auf diesem Weg ihre Zwecke am vortheilhafteften zu erreichen feien, mahrend ber Nachtheil immer nur auf Seiten bes Staats liege. - Einiges Andere wird, weil es fpezielle Falle, provinzielle und lokale Berhältniffe oder Detailforschungen im kanonifchen Rechte betrifft, ebenfalls mehr nur den Juriften intereffiren (wie 3. B. Jahrg. II, S. 412 die Abhandlung von Sinfchius "lleber die Succeffion im Patronatrechte fätularifirter geiftlicher Inftitute", besgleichen Berfchiedenes in den jedem Bande reichlich beigefügten Miszellen); aber Manches, das äußerlich etwa schon durch seinen Titel den Theologen wenig anzieht, ift gerade dazu geeignet, ihn, soweit er es bedarf, in juriftisches Denken einzuführen, wie z. B. die Artikel von v. Scheurl über firchliches Gewohnheitsrecht (Jahrg. II, S. 184; Jahrg. III, S. 30 u. 387). Besonders aber heben wir hervor die Abhandlungen: "Ueber das kanonische und kircheurechtliche Studium fonft und jest in Italien, Frankreich, in den Riederlanden, Belgien und Deutschland" von Jacobson (Jahrg. I, S. 195), eine geschichtliche Darstellung, die zur Introduktion in das Rirchen-

recht felber dienen fann; die Artikel "Bur Gefchichte der Chefchliegung" von Friedberg (Jahrg. I, S. 362; Jahrg. III. S. 147), welche die intereffantesten Aufschluffe namentlich auch über die Unfich= ten der Reformatoren über die kirchliche Tranung geben und fo recht zur Evidenz bringen, auf welch hohlem Boden die modernen ultrakirch= lichen Chetheorieen fteben, wie anders die Reformatoren menschliche Dinge und sittliche Berhältniffe angesehen haben, als die, die fich für ihre einzig treuen Schüler ausgeben. In dieselbe Rategorie gehören (Jahrg. II, S. 1) die "Beitrage zur Geschichte des Defertionsprozeffes nach evangelischem Kirchenrecht" von Binschius, die nicht nur eine Menge Ginzelheiten über die allmähliche Entstehung eines evangelischen Sherechtes beibringen, sondern auch erkennen laffen, wie mit Naturnothwendigkeit aus dem Defertionsprozeg der Quafibefertionsprozeß hat erwachsen muffen. Gin nicht geringes hiftori= fches Intereffe erregt und befriedigt, von demfelben Berfaffer, der Artifel Jahrg. III, S. 68 über den recursus ab abusu, zunächst wie er in Frankreich aufgebracht wurde und in verschiedenen wichtigen Fällen in Anwendung gekommen ift. Das ift namentlich einer der großen Bortheile, die ber Wiffenschaft aus dem Bestand und der tüchtigen Leitung einer Zeitschrift erwachsen, daß Gegenftände, die man in den Lehrbüchern nur furz abgehandelt findet, durch Monographicen in ein umfassendes, helles Licht gesetzt werden; wie ganz anders ist man sich über solch einen Begriff, wie der recursus ab abusu, flar, wenn folche spezielle hiftorische Studien vorliegen, als wenn man fich mit den Definitionen begnügen muß, die ein Lehrbuch bietet! Unter den geschichtlich wichtigen Aftenftücken, deren die Zeitschrift viele aufgenommen hat und baburch erft allgemein zugänglich macht und aufbewahrt, heben wir mit befonderem Inter= effe eine Reliquie von Schleiermacher heraus, nämlich einen von Richter mitgetheilten, hier zum erften Male veröffentlichten Ent= wurf einer Kirchenverfassung, den derfelbe im Jahre 1808 ein= gereicht hat, ber aber wegen ber fehr freien Stellung, die er für die Rirche in Unspruch nimmt, ohne Erfolg geblieben ift. Wir muffen uns begnügen, diese bochft merkwurdige Arbeit nur zu er= wähnen; doch mag zur Charakterisirung ein einziger Artikel baraus hier Plat finden. Abschnitt I, § 12 lautet: "Wenn eine Bfarre

erledigt ift, schlägt bie Synode oder ihr engerer Ausschuß brei Kandidaten vor, welche die gegründetsten Ansprüche haben. Wenn biefe den Borfchlag annehmen, werden fie nach einem prüfenden colloquio fogleich ordinirt und verfehen der Reihe nach, Jeder ein paar Wochen, den Dienft bei der Gemeine. Nach Ablauf diefer Zeit mahlt die Gemeine aus ihnen ihren Lehrer. Alles Patronat= recht muß ganglich abgeschafft und dies die einzige Art sein, wie Predigerstellen besetzt werden. Jeder Kandidat hat das Recht, einen Vorschlag abzulehnen, nicht aber, sich zu einer bestimmten Stelle zu melden." - Ferner find mit besonderer Aufmerksamkeit die wichtigeren gesetzgeberischen Afte ber neueren Zeit behandelt; fo das württembergische Konkordat von 1855 und seine Beseitigung durch ein von der Ständekammer 1861 verabschiedetes Gefetz in dem Auffatze: "Die firchenrechtlichen Berhandlungen auf dem württembergischen Landtag von 1861 und die daraus hervorgegan= genen Gefete" von Pralat A. Sauber, der mit gewohnter Rlar= heit, Beftimmtheit und Ruhe das volle Recht des von der Stände= fammer und Regierung eingeschlagenen Berfahrens gegen die Konvention auseinandersett, aber ebenso auch auf die Lücken hinweift, bie noch übrig gelaffen wurden und die irgendeinmal zu neuen Schwierigfeiten den Anlaß geben können. Ebenfo hat Baaf (Jahrg. I, S. 267; Jahrg. II, S. 290) die neueste Gesetgebung in Baden bearbeitet, jedoch in weiterem Umfang, indem ein geschichtlicher Ueber= blick über die Gestaltungen, die die evangelische und die katholische Rirche in Baden angenommen und durchlaufen haben, und als Schluß derselben eine Darstellung sowohl der Verhandlungen über das Ronfordat und die schliefliche Befeitigung beffelben, als auch der Neubildung der Berfaffung für die evangelische Rirche gegeben wird. Lehrreich find die hiftorifchen und betrachtenden Ausführungen des Herausgebers über die Synoden in der evangelischen Landes= firche in Preußen (Jahrg. II, S. 131; Jahrg. IV, S. 131); in letterem Artikel hat uns insbesondere S. 150 ff. der Nachweis an= gesprochen, mas die richtige Stellung der Synoden, diese als voll= ftändig bis zur Landessynode hinauf organisirt vorausgesetzt, zum Rirchenregiment, zum summus episcopus sei und welchen Werth folche Inftitutionen in Zeiten der Gefahr für die Rirche haben

müffen. "Ift es nicht Pflicht", fagt der Berfaffer S. 153, "fo lange es noch Zeit ift, bas Regiment der Rirche fo zu verfaffen, daß die landesherrlichen Rirchenbehörden, wenn es gelten follte, ichwere Beeinträchtigungen von der Kirche abzuwehren, an den Spnoden eine Stute finden konnen, - bag, wenn, was Gott verhüten wolle, die Berhältniffe den Landesherrn einmal nöthigen foll= ten, seinen schirmenden Urm ber Kirche gang zu verfagen, und auf sein oberftes Regiment derselben unbedingten Bergicht zu leiften, die Rirche in der Lage sei, sich mit ihren eigenthümlichen Organen felbft zu schirmen, ja felbst unter revolutionarem Druck ihr felbft= ftändiges Leben unversehrt zu bewahren. Wir wollen nur den wahrscheinlichen Ausgang jener Rämpfe in's Auge faffen, daß das verfaffungsmäßige Leben des Staates unverfehrt aus denfelben her= vorgeht, das konstitutionelle System mit seiner unvermeidlichen Ronfequenz der Berantwortlichfeit der Staatsminister das Feld behauptet, die parlamentarischen Körperschaften jenes Gewicht aus= üben, welches ihnen in der konstitutionellen Berfassung naturgemäß zufällt. Ift es nicht aber gerade dann unbedingt erforderlich, daß möglichen Ucbergriffen der parlamentarischen Faktoren gegenüber das Regiment der Kirche kraftvoll organisirt erscheine?" Und S. 154 steht der beherzigenswerthe Satz: "Wäre es nicht möglich, daß fünftige Regenten sich für ihr durch den Ginfluß des Parlamentes beschränktes perfonliches Regiment im Staate einen Erfatz durch ein ungebundenes Schalten in der Rirche fuchten?" Gewiß - es ift das gerade so wohl möglich, wie man schon er= lebt hat, daß umgekehrt auch die Demagogen, wenn ihnen der Weg zu politischer Agitation zeitweise versperrt ift, sich einstweilen auf's firchliche Gebiet geworfen und dort ihren Gelüften Genüge zu thun gesucht haben. Und S. 152 (Note) spricht fich der Verfasser gegen einen Unfug aus, der auch neuerlich wieder in fehr flagran= ter Weise zum Vorschein kommt. "Wenn irgendetwas schwere Befahren für die Rirche heraufzuführen geeignet ift, fo ift es bie Erscheinung, daß so manche ihrer Diener die zeitlichen Interessen eines beftimmten Regierungssustems mit den ewigen Auforderungen des Reiches Gottes verwechseln. Db absolutes, ob konftitutionelles Königthum, ob perfönliches, ob parlamentarisches Regiment, das

find Fragen, welche ber Entwicklung des weltlichen Staatsrechts anheimfallen; Gottes Ordnung wird badurch nicht berührt. Es gibt kein göttliches Recht, welches das Budgetrecht der Landtage oder die Rechtmäßigkeit oktronirter Berordnungen normirte. . . . . Mit Berufung auf das göttliche Recht haben einft die Stuarts die bestehenden Ordnungen zu beugen versucht; mit Berufung auf Gottes Ordnung aber hat auch Cromwell's revolutionare Armee den Thrannen abgeftogen." (Wie es die hiermit getroffene Junker= partei mit göttlichen Rechten eigentlich meint, bas hat man neuestens wieder an der schändlichen Duellgeschichte in Preußen, sowie an ihrem ichimpflichen Auftreten gegen den legitimen Bergog Friedrich von Schleswig-Holftein gesehen.) In ähnlicher Beise, wie Obiges gunächst im Sinblick auf Preugen gesagt ift, hat Berrmann in der Abhandlung (Jahrg. I, S. 43) "über den Entwurf einer Rirchenordnung für die fächfische Landestirche" fich ausgesprochen; es ift bort S. 72 ff. die Bedeutung des Synodal-Inftitute und namentlich das nothwendige Zusammenwirken von Kreissynoden und Landessynnoben in's Licht gesetzt. S. 82 f. (Note) wird namentlich auf den höchst nöthigen Schutz hingewiesen, den eine evangelische Landesfirche in dem Falle an ihrer Landessynode haben muffe, wenn, wie in Sachsen, der Landesherr dem katholischen Befenntniß angehöre. "Wohl hat gang vorzugsweise Sachsen den Beweis geliefert, daß folche Berhältniffe durch die Gewiffenhaftigkeit und Beisheit ber handelnden Berfonen erträglich gemacht und por der Entwicklung der in ihnen enthaltenen üblen Reime bewahrt bleiben können. Aber dadurch andert das Berhaltnif feine ob= fetive Natur nicht, und die wechselnden Bersonen bleiben trot bes gewichtigen Einflusses der traditionellen Haltung ihres Hauses bennoch wefentlich freie, nicht nothwendige Erben der Weisheit ihrer Bater. Deshalb gebührt es fich, daß eine folche Landesfirche gegen die Beränderung ihrer inneren Ordnungen Schutzwehren aufrichte, welche das Rirchenregiment an einseitigem Borgehen in diefer Richtung verhindern, mas eben durch Bindung derfelben an die Buftimmung der Synode gefchieht." Noch heben wir aus diefer portrefflichen Arbeit eine Stelle aus, die die neuerlich vielfach be= fprochene Bereinbarkeit ber Existenz eines Kultministers mit einem

176 · Dove

echt firchlichen Regiment in einem, wie wir glauben, vollkommen richtigen Sinne bespricht. S. 95 wird gefagt: "Bei diefer Ginrichtung kann freilich nicht von einem im firchlichen Regierungs= Organismus durchgeführten Prinzip der Gelbstftandigkeit der Rirche die Rede fein. Doch darf ihr innere Berechtigung wenigstens fo lange nicht abgesprochen werden, als die oberfte Kirchenbehörde noch nicht in die, erft burch ein eingelebtes Synodal-Inftitut mögliche Verbindung und Wechselwirkung mit den übrigen Gliedern bes firchlichen Gangen gelangt ift. Go lange biefer Zusammenhang und die durch ihn bedingte volle Drientirungsfähigkeit noch fehlt, mangelt der rein = firchlichen Centralbehörde nur zu leicht die fo wichtige innere Unabhängigkeit von den wechselnden theologischen und firchenpolitischen Richtungen, die mit den wirklichen Bedürfniffen und Unliegen des praftischen religiösen und firchlichen Lebens nur zum Theil zusammenhängen, und in den überspannten Unfprüchen, mit benen fie auftreten, nur ein kleines Moment wirklichen Rechtes und die religiöse Mission der Rirche mahrhaft fördernden Gehaltes zu bergen pflegen. Zwar gibt es in der Welt keinen Grund, die Sichtungsfraft für diefen Behalt einem Rultminifter mehr als einem Oberkonsistorium zuzutrauen. Aber wohl ift zu erwarten, dag der Erftere gegenüber von jenen Richtungen unbefan= gener, mit seinem Urtheil gerade deshalb, weil er den Beruf der Entscheidung sich nicht zutraut, zurückhaltender und deshalb auch geneigter fein werde, die Dinge fich ausleben und die Geifter fich auskämpfen zu lassen." Ganz gewiß. Wenn der Sat: "Der natürliche Mensch vernimmt Nichts vom Geiste Gottes" in concreto fo zu übersetzen wäre: "Gin Laie, also auch ein Rultministen der nicht Theolog ift, versteht Richts von dem, mas die Theologen wiffen und was immer göttliche Wahrheit ift", bann wäre folch ein Minister überall vom Uebel. Aber faktisch haftet an dem, mas die Theologen als göttliche Wahrheit proklamirt haben, so viel Menschliches, und zwar Individuell-Menschliches, Gigenwilliges ober Anerzogenes, daß das Urtheil eines wohlwollenden Mannes, der einen weiten Gesichtstreis überschaut, oft gerade das erwünschte, beilfame Gegengewicht, ein Korreftiv oder Roerzitiv gerade badurch bildet, daß er auch folche Dinge vom allgemein = menschlichen Standpunkt

aus beurtheilt. Das Göttliche, rein an fich betrachtet, fteht freilich über allem menschlichen Urtheil; aber sofern das Göttliche in menschliche Satung gefaßt ift, unterliegt es vermöge diefer feiner Faffung und Mifchung auch ber allgemein-menschlichen Betrachtung und Beurtheilung, sobald diese nur eine wirklich rein = menschliche, auf die allgemeinen sittlich = religiöfen Bringipien zurückgehende, so gu fagen driftlich=menschliche ift; und daß man keinen Juden gum Rultminifter machen werde, das ift in einem driftlichen Staate boch immer zu hoffen. Man hat dies anders auch so ausgedrückt, was dann namentlich mit der angeführten Restriktion herrmann's in Betreff des noch mangelnden spnodalen Lebens zusammentrifft: der Rultminifter fei ein Schutz der Laien gegen eine ungebührliche Uebermacht der Geiftlichen. Wenn freilich auch der Rultminifter feine eigene Theologie (oder Philosophie) sich macht und nun diefer Geltung verschaffen will — sei es auf Wöllner'schen oder auf Altenftein'schen Begen -: bann find Beide, Laien und Geiftliche, gleich übel baran; zur Befeitigung fold, eines Minifters mußte bann aber eben eine tüchtig organisirte Spnode die gesetzlichen und wirksamen Schritte zu thun in Stand gesetzt fein.

Eine ausgezeichnete, der Zeitschrift einverleibte Arbeit haben wir absichtlich bis jetzt noch nicht genannt, um mit ihr unser Referat ju fchließen, nämlich die Artitel von Sundeshagen "über einige Sauptmomente in der geschichtlichen Entwicklung des Berhältniffes zwischen Staat und Rirche", Jahrg. I, S. 232 u. 444; ein dritter Artikel ist für das bis jett noch nicht erschienene 3. Heft des IV. Jahrgangs angekündigt, wogegen schon in Jahrg. III, S. 232 unter dem Titel: "Die theokratische Staatsgestaltung und ihr Berhältniß zum Wefen der Rirche" jenen geschichtlichen Erörterungen eine mehr theoretische Ausführung beffelben Sauptgedankens an die Seite geftellt ift. In den geschichtlichen Artifeln durchläuft ber verehrte Berfaffer, zurückgehend auf die Staaten des heidnischen Alterthums, alle Phasen ber Bermischung von weltlichem und geiftlichem Regiment, in welcher er ein bis jetzt permanent gewesenes Uebel sieht. So fehr wir uns auch hier wieder der hiftorischen Meisterschaft bes Berfaffers, befonders in der flaren Prazifirung, Charafterifirung und Gruppirung der hiftorischen Momente freuen, so find uns

doch über Hauptpunkte, die den Kern seiner Kritik bilden, nicht alle Zweifel gelöft. Er fagt Jahrg. I, S. 243 (womit Jahrg. III, S. 242 f. zu vergleichen): "Indem im Chriftenthum dem Indivibunm die höchste und ewige Stellung lediglich vermittelt wird burch fein menschheitliches Geschaffensein von und zu Gott und die welt= geschichtliche Erlösungsthat Gottes, so greift damit auch der foziale Lebenstrieb des Chriftenthums weit über die Grenzen des einzelnen volklichen und staatlichen Daseins hinaus, und ebendamit ift die Kirche eine vom Staat unterschiedene Gruppirung und Ordnung des Lebens. Die Kirche ift ihrer Idee nach darauf angelegt, fel= ber eine civitas, ein in dem Umfreis ihrer besonderen Beftimmung felbstständiges Gemeinwesen, ja, wenn wir die Worte in einer gewiffen Berallgemeinerung gebrauchen durfen, ein Staat gu fein, ein Reich, und wenn auch nicht ein Reich von diefer Welt, doch ein Reich in dieser Welt." In dem engen Auschluß des firchlichen Lebens an das nationale Leben, wodurch die Kirche zur Landesfirche wird - wo, wie er a. a. D. die ihm entgegenstchende Anficht, fie auf's Aeußerste schärfend, ausdrückt, "die Religion Nichts ist, als eine besondere Manifestation eines Nationallebens, als eine der Erscheinungsseiten des durch die Bolksart bestimmten staatlichen Daseins" -, erkennt daber der Berr Verfasser eine prinzipielle Berkehrung und Fälschung der Idee der Kirche, daher ihm auch die Vereinigung staatlichen und firchlichen Regimentes, die er Theokratie nennt, als ein den protestantischen Kirchen von Anfang inhärirender, nur in ihnen anders als in der römischen Rirche sich gestaltender Grundfehler erscheint. Dies eben ist der Bunkt, wo wir uns von der Richtigkeit des Gefagten nicht überzeugen können. Jener Trieb zur Expansion, der sich an keinen Schlagbaum zwischen Bölkern und Staaten fehrt, ift unzweifelhaft der Rirche eigen, er ift ihr vom Berrn eingesenkt; auf ihm beruht alle Miffionsthätigkeit. Aber wenn nun ber protestantische Mif= fionar, der ciwa von Busel oder von Barmen ausgegangen ist. in Oftindien oder auf der Westkufte von Afrika eine Gemeinde, allmählich auch mehrere Gemeinden, zuletzt vielleicht einen ganzen Bolksstamm für's Evangelium gewonnen hat: so wird er zwar sehr natürlicherweise die ihm von der Heimath her gewohnten

und liebgewordenen Formen des kirchlichen, des gottesdienstlichen Lebens, fa gut es geht, auf die neue Gemeinde übertragen, wird die heimischen Lieder in die Landessprache übersetzen, die heimischen Melodien fingen laffen, den heimischen Katechismus zum Unterricht und Bekenntniß gebrauchen: aber er wird nicht das geringste Bedürfniß fühlen, nunmehr diese neuen Gemeinden in organischen Berband mit der Bafeler oder Barmener Kirchenbehörde zu feten. und auch diese Behörden werden nicht daran denken, irgendeinen Unspruch darauf zu machen, daß die neue Rolonie des Chriftenthums unter ihre Botmäßigkeit gestellt werde: fondern, wenn ein= mal die evangelische Mission ihr Werk bis zu diesem ihrem er= wünschten Ziele gebracht hat, dann wird fie ein einheimisches Rir= chenregiment gründen. Daß jener Trieb zu äußerer organischer Berbindung mit dem Rirchenregiment des Mutterlandes weder huben noch drüben fich regt, das mußten wir, wenn der Berr Verfaffer Recht hat, beklagen; wir finden aber nicht, daß Chriftus Etwas der Art befohlen, die Apostel Etwas der Art gethan hatten; die römische Kirche thut es, aber nur auf Grund von Behauptungen und durch Mittel, die wir als unrecht und unwahr verwerfen müssen. Gemeinschaft aller Glaubensgenossen, κοινωνία πνεύματος (Phil. 2, 1), diefe ftreben auch wir an, ja wir haben fie immer schon als Gemeinschaft im Gebet, als Wiffen von einander, als theilnehmendes Achten auf einander, als Bereitwilligkeit zu jener Liebesermeisung, wie Paulus 1 Ror. 8 u. 9 fie unter den Gemeinden in Gang sette. Aber solche xolvwia aveunaros ist noch feine Keftsetzung gemeinsamer firchlicher Lebensordnung, noch feine Aufstellung gemeinsamen Regiments; wie ber Protestantismus gar nicht bas Bedürfniß in fich trägt, einen gemeinsamen sichtbaren Mittelpunkt zu haben, von dem alle jene Ordnungen für das reli= giofe Leben ausgeben mußten, um gultig zu fein, fondern der lebendige Mittelpunkt, von dem nicht statutarische Gebote, dafür aber das geistliche Leben selber ausgeht, ihm immer nur ein uns fichtbarer, Chriftus der herr ift, der fich die Sammlung aller Gläubigen zu einer auch fichtbar zufammengehörigen Gemeinde felbst vorbehalt für die Ewigkeit: fo ift uns auch jene Gemeinschaft aller Gläubigen, jene Ratholizität, vorerft noch eine geiftige -

wenn man will, eine formlofe, nicht ein Gegenftand äußerer Institution, sondern ein Gegenstand des Glaubens; und wenn auch diese Ibee allerdings, wie jeder lebensträftige Gedanke, fich alsbald zu verwirklichen ftrebt, fo kann fie es außer jenen mehr zufälligen und mittelbaren Wegen, in bestimmterer Weise nur insoweit thun, als die Genoffen des Glaubens auch perfonlich einander nahe stehen, als sie ein gemeinsames Leben führen, also irgendwie geographisch sich beisammen finden. Run wurde dies von der Ratholizität zum Independentismus, von einem Extrem zum anbern führen. Allein damit fanten wir unter die Linie deffen herab, was zur Realifirung jener Gemeinschaft auch in dieser Welt mög= lich ift; wir würden, wie der Katholizismus das Mag der Ge= meinschaft zu groß nimmt, es unsererseits zu klein nehmen; wir hätten feine Rirche mehr, sondern nur Denominationen. Dafür ift uns an der Ginheit eines Bolfes eine natürliche, von Gott ge= ordnete Basis gegeben, auf der sich auch die firchliche Gemeinschaft realisiren, auf der sie feste Formen annehmen kann. Wo eine Menschenmenge durch Ginen Stammcharakter, durch Gine Geschichte, burch Gine Sprache, Gine Bolfesitte, Gine Staatsordnung gur Ginheit verbunden ist, da ift auch die Herstellung Einer religiösen Lebensordnung, eines einheitlichen Gottesbienftes, einer einheitlichen Leitung der religiöfen Intereffen und Bewegungen möglich; ja, da ift eine folche Einheit ein wirkliches Bedürfniß; ein chriftliches Bolf ift doch dann erft feiner vollen nationalen Einheit fich bewußt, wenn es auch in seinen heiligsten Anliegen sich mit einander Eins weiß. Damit scheinen wir in eine bedenkliche Rahe zu demjenigen Buftand zu gerathen, den unser Berfasser a. a. D. so bezeichnet: daß die Religion nichts Anderes sei, als eine besondere Manifestation des Nationallebens, als eine der Erscheinungsseiten des durch die Bolksart beftimmten ftaatlichen Dafeins. Allerdings, uns ift auch das religiöfe Leben einer Nation eine der verschiedenen Seiten des nationalen Gesammtlebens; aber das heißt denn doch nicht, es fei die Religion Nichts, als eine Manifestation des Nationallebens; fie ift ein Böheres, Allgemeineres, nicht aus dem Nationalgeifte Geborenes, sondern demfelben Gegebenes, ihm auf dem Wege der Miffion Zugekommenes; aber diefes Universale geht in die Bolker=

Individualitäten ein, es wird vom Germanen anders aufgenommen, anders affimilirt und verarbeitet als vom Romanen, vom Sachfen anders als vom Schweizer, vom Franken anders als vom Schwaben; und indem es fo, ftatt jedem Bolt benfelben Stempel aufzubrücken und in Mexiko wie in Rom und in Wien die Meffe la= teinisch zu lesen, vielmehr in den Geift und die Art jedes Bolfes eingeht und fo in aller Welt Zungen redet, wird das Allgemeine wirklich zugleich ein Nationales; das gemeinsame religiöse Leben wird, ohne darum fein höheres, allgemeineres Wefen, feine über alle irdischen Grenzen hinüberreichende, geiftige Natur zu verleugnen, boch in seiner Darstellung zu einem Moment bes nationalen Gemein= lebens überhaupt. Das hat fich hiftorisch darin erwiesen, daß, fobald die gewaltsam zusammengehaltene Ginheit des fatholischen Rir= chenwefens für die Bekenner bes Evangeliums gefprengt mar, nicht einem Einzigen eingefallen ift, nun ein gemeinsames Rirchenregiment, eine gemeinsame Gottesdienftordnung u. f. w. für alle Evangelisch= Gläubigen festzustellen; keine evangelische Rirchenordnung hat je einen folden Anspruch gemacht: und wenn die Entstehung der evangelischen Rirche in der Form von Landesfirchen, äußerlich betrachtet, eine Wirkung der Umftande mar, da keine andere Form für den Augenblick möglich war: so ift es vielmehr unsere feste Neberzeugung, daß damit doch nur ein richtiges, natürliches Berhältniß hergestellt murde.

Daran knüpfen sich nun aber noch zwei weitere Erörterungen, in welchen die Konsequenzen der obigen Differenz der Ansichten besonders stark hervortreten. Wir sehen leicht ein, daß, wenn das kirchliche Leben einen wesentlich nationalen Charakter gewinnt, wenn die Kirche Landeskirche wird, alsdann sie nicht als organissiemus des Bolkslebens, d. h. vom Staate. Würde dieser als das Welkliche, Prosane, als die nur unheilige Zwecke mit unheiligen Mitteln versolgende Macht, als organisierte Gewalt aufgefaßt, dann könnte er selbstverständlich niemals in irgendeiner Weise sich an kirchlichen Dingen betheiligen. Aber gerade diesen Gegensaß, diesen falschen Dualismus zwischen Geistlichem und Weltlichem hat die Reformation zerstört; mit ihr ist nicht nur der Staat zum Be-

wußtsein gekommen, daß er ein sittliches Inftitut ift, also was irgend im Boltsleben ethischer Ratur ift, ebendarum auch ihn angeht, - fondern die Reformatoren haben dies in mannichfacher Weise anerkannt, wenngleich noch oft jener alte, anerzogene Dualis= mus fich in ihnen geltend macht und dadurch Unklarheit in die Sache gebracht wird. Ebendeshalb fonnen wir es nicht, wie unfer Berr Berfaffer thut (S. 473 ff.), den Rirchenordnungen gum Borwurf machen, daß fie Staat und Rirche, wie er es zu ftark bezeichnet, zur Theokratie verschmolzen haben. Als die eigentlich flaffischen Aussprüche über diese theokratischen An = und Absichten, zumal der Fürsten, hebt er S. 485 die Aeugerungen hervor, die im Borwort zur großen württembergischen Rirchenordnung von 1559 Herzog Chriftoph, "fonft vielleicht der edelfte Typus des protestantischen Fürstenthums jener Zeit", gethan habe. Wir meinen, er sei das nicht nur "fonst", sondern gerade auch in diesem Aft in vollem Sinne gewesen. "Wie wir uns bann — ungeacht, daß etlicher Bermeinen nach der weltlichen Oberkeit allein das weltlich Regiment zustehen folt - vor Gott schuldig erkennen, und wiffen unfere Umpte und Berufe fenn, wie auch daß Gott der Mumachtig in feinem geftrengen Urtheil von Une erfordern würdet, vor allen Dingen unfre untergebene Landschaft mit der reinen lehr bes heiligen Evangelii, fo den rechten Frieden des Gewiffens bringt, und die heilsame Waid zum ewigen Leben ift, verforgen, und also ber Rirchen Chrifti mit Ernft und Gifer annehmen, dann erft und baneben, in zeitlicher Regierung nütliche Ordnung und Regiment, gu zeitlichem Frieden, Ruh, Ginigkeit und Wohlfahrt, welche auch von Gott dem Allmächtigen um des vorgehenden willen (ge)geben würde, anzustellen und zu erhalten zc." Das ift allerdings nicht nach irgendeinem fanonistischen Lehrsatze gesprochen, aber es ift gesprochen aus dem flaren, reinen und festen evangelischen Ge= wiffen; es ist gesprochen aus dem, wenn auch noch weit nicht auf Theorien fich ftützenden, aber in der Wahrheit ruhenden Bewußt= fein, dag der Staat als sittliche Macht nicht bas Religiofe, als ihn Nichts angehend, von feiner bas gange Bolksleben umfaffenden Aufgabe ausschließen darf. Wir geftehen, daß wir hierin viel me= niger Theokratisches, als vielmehr etwas Patriarchalisches sehen;

so wenig der Hausvater, weil er Laie ift, sich darum der Pflicht wird enthoben glauben, für das geistliche Wohl seiner Kinder zu sorgen, — so wenig irrt ein christlicher Fürst in seinem Gewissen, wenn er sich vor Gott verpflichtet achtet, sein Volk mit Gottes Wort zu versorgen. a)

Das heißt nun nicht, ber Fürst sei berufen, Gottes Wort zu predigen (wiewohl Fürst Georg von Anhalt das bekanntlich gethan hat), oder seine Amtleute des Werktags auf den Kanzseien arbeiten und des Sonntags das Sakrament administriren zu lassen. Sondern jene Versorgung wird darin bestehen, daß er die geistlichen Dinge durch Diczenigen berathen und vollziehen läßt, die dazu den speziellen Beruf als Gottesgeschrte haben, wie er die Justiz durch Juristen, die Sanitätspflege durch Mediziner besorgen läßt. Mit anderen Worten: der Fürst macht die Religion seines Volkes so wenig, als er die Wissenschaft macht; diese geistigen Potenzen sind im Volke selbst vorhanden und lebendig; ihnen nun den freien Spielraum zu gewähren, daß die Lebenskräfte alle sich frisch ents

a) Wie der Herr Verfaffer dem Herzog Chriftoph nicht durchaus gerecht wird, fo glauben wir, daß er Jahrg. III, S. 251 auch unserem Berzog Ulrich Unrecht thut. "Es moge", fagt er bort, "baran erinnert werben, baß felbst nicht eben sehr geiftliche Naturen unter den Fürsten des Reformationszeitalters nichtsdeftoweniger es für Pflicht halten, fich bei ihren Unterthanen im Nimbus der religiofen Seite des Regentenberufes einzuführen." Als Paradigma hievon wird dann Ulrich genannt und ihm als hanptverbrechen angerechnet, daß er mit Bulfe ber aufrührerischen Bauern fein Land wieder habe gewinnen wollen, - ein Berfuch, ber aber bekanntlich nicht zu einem Anfang der Ausführung gelangte. Was Letzteres betrifft, fo ift nur gu fagen, daß, wenn Ulrich nicht unabläffig bedacht gewesen ware, zu feinem Recht zu fommen, das icone Burttemberg heute noch die Segnungen öfterreichifcher Herrichaft und jesuitischer Seelforge genießen würde. Wenn er einem folden Reinde gegenüber felbst die Gulfe der Banern nicht verschmähte, so ist ihm das in solcher Zeit wahrlich nicht übel zu nehmen, fo fehr es ein Gluck für ihn und uns war, daß aus diesen gefährlichen Planen Nichts geworden ift. Was aber jenen "Nimbus" anbelangt, fo haben wir, trot aller Schattenfeiten an Ulvich's Charafter und Berfahren, barüber nicht ben mindeften Zweifel, daß es ihm mit dem Evangelium ein Ernft war, gang anders als 3. B. bem Moriz von Sachsen. Er war fein Mann, ber fromme Mienen anzunehmen verstand; mit einem Nimbus fich zu umgeben, hat er nie gelernt.

falten können, und von feinem über allen einzelnen Lebenssphären erhabenen Standort nur darüber zu machen, daß feine derfelben ftorend in die andere eingreife: das ift jenes Berforgen, das wohl in Zeiten der Erschütterung ober neuer Lebensbewegung darin be= fteben kann, daß der Fürst als Staats = Oberhaupt Impulse gibt, ebenso aber in geordneten Zuständen und ruhigen Zeiten sich dar= auf beschräuft, das im Bolte pulfirende Leben vor jeder hemmung zu schützen. Was man Eingriffe des Staates in das firchliche Gebiet nennt, das ift nicht ein Uebergriff in ein fremdes Umt benn dem Staat und Staats-Oberhaupt ist Nichts, absolut Nichts fremd, was im Bolksleben als eines ber gemeinsamen Intereffen mitenthalten ift -: fondern es ist die Unart oder die Gewaltthat des Centralifirens; es ift daffelbe Unrecht und derfelbe Unverftand, wie wenn eine Regierung die Selbstverwaltung der Gemeinden unterdrückt oder wenn sie der Wissenschaft vorschreiben will, was fie erforschen dürfe und was nicht, welche Resultate sie erlangen muffe und welche nicht. Auch das wiffenschaftliche Gewiffen, die wissenschaftliche Wahrheit, wie die religiose, steht hoch über aller fürstlichen oder bureaufratischen Bevormundung; gleichwohl, wenn bie Wiffenschaft eine gesicherte Werkftätte in diefer Welt haben will, muß sie sich als eines der allgemein = menschlichen und in concreto der nationalen Interessen einreihen lassen in diejenige Beripherie, die wir Staat nennen, aber fo, dag diefer, wenn er feine Aufgabe begreift, ihr die ihrer Natur entsprechende Freiheit ber Bewegung gestattet und verbürgt; gang baffelbe ift von ber Religion und somit auch von der sie repräsentirenden Gemeinschaft. der Kirche zu fagen, ganz unbeschadet ihres über alles Irdische, auch über die Grenzen menschlicher Wiffenschaft hinausgreifenden Inhalts. Wie die Religions = und Rirchengeschichte doch immer zugleich einen Theil der Weltgeschichte bildet, so muß sich auch Religion und Rirche, fofern fie in diefer Welt eine rechtliche Existenz, einen gesicherten Wirkungsfreis haben wollen, einreihen laffen in das Gange der menschlichen, der nationalen Intereffen und Lebenssphären; fie bedarf auch keiner anderen Brarogativen. als desjenigen Rechtes, das jedes diefer Interessen auspricht, nämlich daß die ihm zum Leben nach seiner Art nöthige Freiheit der Be=

wegung gewährt wird; je höher, je geistiger das von der Kirche verwaltete Gut, die Religion, ist, um so größer muß auch — eben nach jenem allgemeinen Grundsatze, nicht als Exemtion davon — ihre Freiheit sein.

Mit obiger Auffaffung dürfte auch die Schwierigkeit beseitigt fein, die der Berr Berfaffer Jahrg. III, G. 250 als ungertrenn= lich mit der theokratischen Verfassung verbunden ansieht, nämlich daß diefelbe keine Individualifirung des religiöfen Lebens dulde, worin benn die protestantischen Territorien um fein haar besser gewesen feien, als der mittelalterliche theokratische Staat. "Eine gewiß merkwürdige Thatsache ift diese, daß die nämlichen Territorial= herrschaften, welche innerhalb ihrer speziellen Gebiete die Autorität für ihre Unterthanen maggebender religiöfer Festsekungen in fo uneingeschränkter Weife für fich in Anspruch genommen hatten, wider die gleiche Urt von Autorität, als fie von Seiten des Reiches gegen fie selber in Anwendung gebracht werden follte, energisch protestir= ten." Wir glauben, daß hier eine kleine Diftinktion fehr am Plate ware. Wenn zu jener Zeit, wo die Geifter fo tief erregt maren, wo eine neue Welt den eifernen Armen, mit welchen die alte fie festzuhalten und zu erdrücken suchte, sich erst entringen, sich um ihr Leben schon in der Geburt wehren mußte, - wenn da einem Kürsten die Augen aufgingen über das gange Truggebäude Roms, ja wenn ihm bas Gemiffen erwachte über all' die Unwahrheit und das Unrecht, das die römische Rirche verübte: da konnte für ihn fein Zweifel fein, mas er zu thun hatte; da ftand vor feinen Augen Evangelium und römische Satzung nicht als "Individualisirung bes religiöfen Lebens", nicht als verschiedene Auffassungen, zwischen welchen jedes Individuum die freie Wahl habe, fondern einfach als Gegenfat von Wahrheit und Lüge, von göttlichem Willen und menschlicher Gewaltthat, von Recht und Unrecht; Messe und Rosen= frang bedeuteten für ihn nicht etwa Standpunkte, die das eine Individuum hinter sich hat, das andere nicht, sondern Aergerniffe, die gewissenshalber nicht fortbestehen dürfen, die er, soweit als ihm überhaupt Macht gegeben fei, in feinem Lande gang ebenfo abzu= ftellen das Recht und die Pflicht habe, wie der hausvater in fei= nem Saufe. In unferen Tagen durfte allerdings tein Fürft mehr

fo verfahren; aber erftlich ift das eben der Unterschied zwischen Beiten, wo ein Reues geboren wird, und zwischen folchen, wo diefes Rene neben dem fich noch forterhaltenden Alten fich eingerichtet und jedes von Beiden fich eine rechtliche Eriftenz errungen hat, und zweitens: gerade jenen Gesichtspunkt, daß das religiöse Leben sich individualifire, daß verschiedene Roufessionen neben einander bestehen können, haben wir erft durch die Reformation gewonnen, diefer Gedanke hat fich erft, langfam zwar, aber doch nur aus ihrem Schoof entwickelt. Satten die evangelischen Fürsten jeden einzelnen Pfarrer und Laien gemähren laffen, der Katholik bleiben wollte, wozu bei Vielen schon die vis inertiae, die Macht der Ge= wohnheit und hundert andere Ginfluffe mitwirken konnten; hatten fie dem Prinzip der Individualifirung zu lieb Crethi und Plethi, Schwenkfelder und Wiedertäufer, zugelaffen : wahrlich, wir würden hente nicht ruhig auf unserem Katheder sitzen und evangelische Theologie lehren. Weiter aber mag man jene Individualifirung bes religiösen Lebens noch fo fehr respektiren, - wenn überhaupt eine Kirche existiren soll, so muß das Individualisiren irgendeine Grenze haben, fouft hat am Ende jedes driftliche Judividuum nur mit fich selber noch Kirchengemeinschaft. Das aber ist nun Sache der echten kirchlichen Weisheit, im Symbol, in Ratechismus und Liturgie, in der Berpflichtungsformel für die Beiftlichen, in der Neberwachung der Lehre, in der firchlichen Disziplin genau jene Grenze zu treffen, jenfeits welcher die Individualifirung zur Regation des firchlichen Gemeinbewußtseins, zur Barefie wird, dieffeits welcher aber der Wissenschaft und dem Leben, der Predigt und Katechese die Freiheit individueller Bewegung und Ausprägung gelassen werden muß. Daß aber die innerhalb folch nothwendiger Grenze auch von uns geforderte Freiheit an eine bestimmte Berfassung der Rirche gebunden sei, daß nicht 3. B. unter einem terri= torialistisch geführten Summepistopat diese Freiheit ebenfo aut bentbar fei, wie unter spnodalen Ginrichtungen, und umgekehrt, baß bei letteren nicht die Majoritäten einen ebenso harten Druck ausüben können, wie ein summus episcopus oder ein wirklicher Bischof: darüber brauchen wir einem Meister hiftorischer Wiffenschaft gegenüber fein Wort zu verlieren. Wir wollten überhaupt nur

versuchen, das, was in evangelischen Landen thatsächlich geschehen ift, zu vertheidigen, ba es fich uns unter andere Gefichtspunkt ftellt, als von welchen der Berr Berfaffer ausgeht. Freilich fann dabei nicht geleugnet werden, daß durch folche Nationalisirung ber Rirche - eben durch jenes Verhältnig zwischen ihr und bem Staate, welches ber Berr Verfasser ein theokratisches nennt eine Menge Individuen ihr zugeführt und in ihr festgehalten werden, die als membra mortua zum Vortheil beider Theile beffer draußen blieben. Es find ja auf diesem Wege nicht minder, als auf denen, die die römische Rirche betritt, die fogenannten Maffenfirchen entstanden. Das ift ein Uebelftand, ein Pfahl im Fleifch der Kirche, den wir wahrlich nicht leichtstinnig übersehen. Aber wenn die Kirche auch gänglich vom Staat, von jeder Berührung mit ihm sich frei erhielte, ware sie vor jenem Uebel gesichert? Die Geschichte der ersten Jahrhunderte beweift das Gegentheil, und die Setten find heute noch ber Gegenbeweis. Wenn aber auch ber Staat badurch, daß er mit der Rirche fich verbindet, eine Menge fauler Fische in ihr Det hereinschwemmt: fo wird diefer Migstand dadurch in der That aufgewogen, daß auch eine Menge -Individuen, die fonft, 3. B. in Folge der Indoleng ober Gott= lofigfeit ihrer Eltern, mit driftlichen Ginfluffen, mit den Segnungen der Kirche niemals in Berührung kommen würden, nun auf diefem Wege in ben Bereich ihres Wirfens hineingerückt werden und ihnen fo diefe Zwangs = Auftalt (die übrigens in neuerer Beit 3. B. durch Civil-Che u. A. m. alles Gehäffige von fich abguthuu bemüht ift) zu einem dankenswerthen Mittel wird, fich fofort in freier Aneignung auch des wirklichen und vollen Segens chriftlicher Bahrheit und Sitte theilhaftig zu machen. Much fann barüber tein Zweifel befteben, daß "die Berbindung mit dem Staate, nämlich mit einem wahrhaften Staate, für die Rirche eine Bürgschaft ift gegen die Gefahr eines Zerfallens in Gekten" (Safe, Bier akademisch-protestantische Reden, 1863. S. 22). Das Beifpiel von Nordamerika ift wahrlich abschreckend genng. — Mur der Bollständigkeit halber bemerken wir noch furz, daß uns nach ber oben entwickelten Auffassung bes Berhaltnisses zwischen ber Rirche und dem Staat in evangelifchen Landen auch die einem

evangelischen Fürsten gegenüber seinen katholischen Unterthanen gegebührende Stellung, die nur theilweise dieselbe sein kann, theils weise aber eine wesentlich andere sein muß, als zu den evangelischen Unterthanen, sich am einfachsten und richtigsten zu ergeben scheint, was jedoch weiter auseinanderzusetzen uns von der eigentlichen Aufsgabe dieser Anzeige zu weit abführen würde.

Tübingen.

Balmer.

2.

Beiträge zur Kirchenverfassungs=Geschichte und Kirchenpolitik, insbesondere des Protestantismus. Von Dr. K. B. Hundeshagen, Großherzogl. Badischem Geh. Kirchenrath und Professor der Theologie in Heidelberg. Erster Band. Wiesbaden, bei Jul. Niedner. 546 Seiten. (Selbstanzeige.)

Der vorliegende erste Band des obengenannten Werkes enthält folgende drei, zwar für sich bestehenden, aber gleichwohl durch einen inneren Gedankenzusammenhang unter einander verknüpsten Abshandlungen. I. Das religiöse und das sittliche Elesment der christlichen Frömmigkeit nach ihrem gegensseitigen Verhältniß und dem unterschiedenen Einssluß desseitlen auf die Lehrs und Rirchenbildung des älteren Protestantismus (S. 1—123). II. Das Resformationswerk Ulrich Zwingli's oder die Theokratie in Zürich (S. 125—287), nehst einem Anhang: Das Bershältniß Calvin's zu Zwingli (S. 288—297). III. Die unterscheidende religiöse Grunds Eigenthümlichkeit des lutherischen und des reformirten Protestantissmus und deren Rückwirkung auf die Reigung und Fähigkeit beider zur Kirchenbildung (S. 299—546).

Wenn bei einem wiffenschaftlichen Werke, wie biefe Sammlung von Abhandlungen, noch nach einem befonderen Antrieb zu Unftellung und Beröffentlichung der darin enthaltenen Untersuchungen gefragt werden darf, so wird der mich bewegende Antrieb auf den letten Seiten dieses Bandes zu erkennen fein, mo ich die Ueberzeugung nicht verhehlt habe, daß die evangelische Kirche Deutsch= lands großen Rrifen entgegengeht, brennende Fragen in ihrem Schooke birgt, überhaupt Aufgaben ganz neuer Art vor fich hat. zu deren glücklicher Erledigung und lösung die Wissenschaft der Rirche keine wichtigern Dienste zu leisten vermag, als wenn fie ein lange verfäumtes und hintangestelltes Thema; die Erörterung von beren gesellschaftlichen Existenzbedingungen und Lebensgesetzen, ernst= lich in Angriff nimmt. Die Summe der in beiderlei Sinsicht er= mittelten makaebenden Grundfate. - das ift, furz ausgedrückt, der Begriff von Kirchenpolitit, welcher biefen "Beitragen" zu Grunde liegt. Für theologische Gemüther, für welche bas Wort "Bolitif", besonders im Zusammenhang mit dem Wort "Kirche", vielleicht noch immer etwas Anrüchiges hat, sei baran erinnert, daß das von uns gebrauchte Wort "Kirchenpolitif" wenigstens auf reformirtem Boden längst eingeführt gewesen ift und zwar durch den berühmten Gisbert Boëtius, den Mann der ftriftesten Orthodoxie, melder unter demfelben bereits thatfächlich weit mehr befagte, als wir etwa gewohnt sind, Kirchenrecht zu nennen, nämlich die scientia sacra regendi Ecclesiam visibilem. a)

Sofern die beiden auf dem Titel bezeichneten Materien notorisch zu den lange Zeit in der deutschen Theologie verabsäumten gehört haben und unserem Kirchenwesen eine normale gesellschaftliche Gestalt meistens noch mangelt, war vor Allem der tiefere Grund

a) G. Voëtius, Politica ecclesiastica. P. I. lib. 1. p. 1: Natura ejus sequenti definitione explicatur: est Scientia sacra regendi Ecclesiam visibilem. Cum autem vox haec sit ambigua, et notare possit aut habitum in mente, aut artem, methodum, systema praeceptorum sive in libro, sive în ore docentis: praemonemus priori notione hic sumi. Definitum est Politica Ecclesiastica: quae etiam simpliciter Ecclesiastica dici potest, quomodo scientia regendi πόλιν aut πόλεις ab objecto suo Politica dicitur« etc.

beider Arten von Mangel aufzudecken. Dies ift versucht worden in der ersten der drei Abhandlungen. Da für jede Art von gefell= ichaftlicher Geftaltung das Wichtigfte ift die Berhältnigbeftimmung zwischen dem Andividuellen, dem Subjekt und dem Substantiell= Allgemeinen, dem fich das einzelne Subjekt gliedlich einordnen foll, fo mußte mit einer Untersuchung über das Berhaltniß zwischen dem glänbigen Subjekt zu der firchlichen und religiöfen Objektivität im reformatorischen Brotestantismus der Anfang gemacht werden. In diefem Intereffe ift in dem Abschnitt I die Lehrbildung des Protestantismus (S. 6-52) auf diefen Gesichtspunkt näher angeschaut und in der reformatorischen Lehre vom Glauben im Zusammenhang des Rechtfertigungsdogma's, in dem dynamischen Moment des ursprünglichen protestantischen Glaubensbegriffes, in ber Nachweisung richtiger Vorstellungen vom Berhältniß des Natur= lichen zum Uebernatürlichen in der älteren Lehrbildung, endlich in ber Bindifation gefunder Begriffe vom humanen und von der Burde ber Urnatur des Menschen, für dieselbe das Recht, aber auch die Begrenzung des Menschlich-Subjekiven nachgewiesen worden. Dagegen durfte andererseits die Thatsache nicht hintangestellt werden, daß die hiermit pringipiell fo bestimmt anerkannte Boteng der fittlichen Freiheit des Subjekts zu einer unverkümmerten Entwicklung nicht gelangt, vielmehr durch das Uebergewicht einer einseitig = reli= giösen Weltausicht auf dem einen Bunkte mehr, auf dem andern weniger niedergehalten und fast erdrückt worden ift. Ich habe dies beutlich zu machen gesucht durch Hinweisung auf die bei dem achtungswertheften Ernft in Allem, was des Menfchen Sünde betrifft, doch nicht hinreichend behutsame und psychologisch genügende Behandlung der fonft für den Wefenscharakter des evangelischen Protestantismus fo grundbestimmenden Lehren von der Erbfunde und von der Prädestination, vorzüglich aber durch Hinweisung auf die Luther'sche Abendmahlslehre und die Umsetzung des dynamischen Glaubensbegriffes in einen mechanischen in Folge des Abendmahls= ftreites.

Die Unterabtheilung II sucht die nachtheiligen Rückwirkungen bes nicht zur Klarheit und Harmonie durchgebildeten Verhältnisses zwischen der sittlichen Subjektivität und der religiösen Objektivität

auf dem Gebiet der Rirchenbildung des Protestantismus nachzuweisen (S. 52-123). War dem Katholizismus einft feine ge= fellschaftliche Geftaltung schon an sich durch den Aufbau des Lehrbegriffes auf der Grundlage des magifch wirkenden Saframentes und die dem Gehorsam auf politischem Gebiet fehr verwandte Natur feines Glaubensbegriffes wefentlich erleichtert worden, indem hienach die Rirche von felbst in die zwei Rlaffen der Träger der fakramentalen Autorität und Regierenden, und diejenige der das Saframent Empfangenden und von jenen Abhängigen und Behor= chenden zerfiel, so war die dem hierarchischen Organismus entgegen= gesetzte protestantische Vorstellung von der Rirche als der glänbigen Gemeinde im Unterschied von Staat und Welt nicht nur an fich weit weniger leicht zu vollziehen, sondern auch in Folge der in den obigen wichtigen Stücken gebliebenen Unklarheit unterlag bie protestantische Rirchenbildung wesentlichen hemmungen. Ich habe barauf aufmerkfam gemacht, wie diese hemmungen wohl unter bem Richtung gebenden Druck der Berfolgungen in den fogenannten "Rirchen unter dem Rreug", vor Allem in der frangöfischen Sugenotten= firche, überwunden werden konnten, anderwärts dagegen jenes Uebergewicht der religiöfen Beltbetrachtung über die fittliche Belt= stellung des Subjekts eine normale Ausbildung des Gemeinde= pringips, wie des Berhältniffes zwischen Staat und Rirche, hindern mußte. Anftatt die fo laut und wiederholt als Poftulat aufgestellte Scheidung zwischen dem geiftlichen und dem weltlichen Regiment und einer von der bürgerlichen Gemeinde unabhängigen Gemeinde der gläubigen Befenner, geftaltete fich von Wittenberg wie von Zurich aus eine Staatfirche, oder genauer: der deutsch-lutherische wie der fchweizerifchezwingli'sche Staat nahm einen ganz besonders in Zürich in straffster Spannung ausgeprägten theokratifchen Charakter an. Es war zu diesem Zweck nothwendig, das Wesen der Theofratie, so= wie der theokratischen Staatsgestaltung (S. 62-76) nach allen Richtungen zu untersuchen, die dadurch herbeigeführte Bemmung des Bedürfniffes religiöfer Individualifirung zu erweifen, und als Refultat die noch immer nicht genugsam erkannte Bedeutung des forgfältigen Auseinanderhaltens von Staat und Rirche vor Angen zu ftellen. Im Anschluß baran find (S. 77-89) die von Außen

fommenden Momente geschildert, unter deren Ginwirkung die theofratische Staatsgeftaltung im proteftantischen Europa fich fo weit verbreitete: das dringende Bedürfnig, der vakant gewordenen Rirchen= gewalt die Staatsgewalt als zur Zeit einzig mögliches Surrogat Bu fubstituiren; die daraus folgende Initiative der Staatsgewalt in allen Religionssachen und - unter hinweisung besonders auf die fächfischen Bisitations-Artikel von 1527 - die förmliche Aufnahme der Religions-Ginheit in die Staats- und Bolts-Ginheit; ber gehobene Begriff des Protestantismus vom Staat; der religiofe Nimbus des chriftlichen Regentenberufes, unter Ronnivenz der Theologen zu dem Nothstand der thatsächlichen Berhältniffe, aber auch unter dem Gewicht mächtiger geschichtlicher Ueberlieferungen, be= fonders dem Ginfluß der Staatslehre Augustin's auf die Refor= matoren. Im Weiteren werden die verhängnifvollen Ronfequenzen ber Augustin'schen Ausicht von einer, den Ginzelnen mit distretionarer Gewalt gegenüberstehenden chriftlich = staatlichen Erziehungs = Anstalt in der Zurücfftellung des sittlichen Personcharakters im älteren Protestantismus geschildert (S. 91 ff.) Weit bestimmter als bis= her glaube ich im Folgenden den theofratischen Gedanken sowohl nach Theorie als Praxis in der Kirchenbildung Zwingli's nach= gewiesen zu haben, indem Zwingli in diesem Stück felbst weit über Calvin hinausschreitet. Im Besonderen hoffe ich dies nach= gewiesen zu haben durch die erstmalige richtige Erflärung der viel= berufenen und neulich noch von Stahl zu feinen Ungriffen gegen Zwingli benutten zweiundvierzigften Schlugrede von den weltlichen Obrigkeiten, daß sie: "fo fy untruwlich und uffer der schnur Chrifti faren wurdind, mögend in mit Gott entsetzt werden" (S. 95 ff.). 3m Gefühl des Bedürfniffes, diefe Seite des alteren Protestantis= mus deutlicher als bisher an's Licht zu ftellen, habe ich eine auf die älteren driftlichen Jahrhunderte, soweit nöthig, zurückgreifende Uebersicht über die Geschichte der Gewiffens= und Befenntniffreiheit an das Borhergehende angereiht (S. 104-118). Luther's freiere und gefundere Unficht über bas. Ginschreiten gegen in der Lehre Abweichende durch äußere Magregeln und Strafen tritt bier im Gangen vortheilhaft hervor gegen die nur unvollkommene Un= erkennung der Gewissensfreiheit in Theorie und Praris des von seinem theokratischen Ideal erfüllten 3 mingli, sowie gegenüber bem häufigen friminellen Borgeben gegen Reter wie Gervet, Gentilis, Sylvanus u. A. auch im nachfolgenden Calvinis= mus, unter Hinweisung auf Calvin, Beza, Bullinger und felbst Melanchthon, aber auch noch auf Bogermann und Boëting. Die aus der ftrenger gefellschaftlichen Natur des Zwinglianismus, wie des Calvinismus, sowie aus der Uebertragung alttestamentlicher Auschauungen entsprungene Braxis der Reformir= ten erreicht in den genannten Thatfächlichkeiten ihre Spitze. Den Schluß bildet die Simmeifung auf das Bollgefühl der theofratischen Regentenpflicht bei den Fürften und Obrigkeiten Deutschlands (S. 118), Luther's Zugeftandniffe an die auftommende Praxis neben Fefthaltung einer abweichenden Theorie, und endlich die Darftellung der firchenregimentlichen Praxis des orthodoxen Lutherthums in Betreff der Religionsfreiheit, aus den Schriften von Abrah. Calov, (Seite 121), und bem Ronfistorialjuriften Bened. Carpzov, (S. 125). Die Auszüge aus den Schriften der genannten Männer werden hoffentlich willtommen fein.

Auf die vorhergehende Abhandlung die zweite: über das Reformationswerk Zwingli's, folgen zu laffen, wurde ich durch eine Mehr= heit von Ursachen veranlagt. Zunächst forderte eine Untersuchung über die ältere Kirchenverfassungs-Geschichte des Protestantismus eine forgfältige Darftellung ber Bürcherisch = Zwingli'schen nothwendig fcon barum, weil fie von allen firchlichen Organisationsversuchen ber geschichtlich früheste ift. Sie ift daber, abgesehen von dem, mas bereis oben über ihren scharf ausgeprägten theokratischen Charafter bemerkt worden ift, S. 186-225 nach allen ihren Seiten entwickelt worden. Es ließ sich aber diese Partie weder außer Busammenhang mit der gesammten organisatorischen Thätigkeit des Schweizerischen Reformators richtig verstehen, noch lettere ohne ein grundliches Eingehen auf den Gefammtgeift des Zwingli'ichen Reformationswerkes und felbstverftändlich feines Urhebers. So ift die obige Abhandlung entstanden, welche demnach - ich bitte bar= auf zu achten - feineswegs alle Ginzelnheiten von Zwingli's Leben in einer eigentlichen Biographie zusammenfassen, noch viel

weniger aber eine umfaffende Darlegung feines theologischen Sy= ftems geben, wohl aber feine Gigenthumlichkeit als Begründer eines unterschiedenen Typus der Reformation aus seiner Erziehung, Bil= bung, ben örtlichen Berhältniffen und ber Zeitlage an's Licht ftellen und erflären, namentlich aber ben charakteristischen Borzug Zwingli's vor Luther, feine fociale Sinnesmeife, in feiner maggebenden Bedeutung für jenen Typus und die geschichtliche Erfenntniß des Protestantismus erweisen foll. Es handelte sich darum, das leben= dig hervortreten zu laffen, daß es bei Zwingli nicht auf eine Lehr= reformation in der abendländischen Rirche allein abgesehen mar, sondern daß er zugleich auf eine wirkliche neue Rirchenbildung von Anfang an abzielte, für die Bollbringung diefes Gedankens aber nicht nur mit feltenen perfonlichen Gigenschaften ausgerüftet, fonbern dabei auch in ebenso seltener Weise durch das Zusammentreffen ber verschiedensten äußeren Umftande begunftigt mar. Großentheils wegen dieses merklich verschiedenen Zieles hat wohl Zwingli Lu= ther'n, nicht aber umgekehrt Luther Zwingli'n zu verstehen gewußt. Aber auch die spätere theologische Nachwelt hat dem Schweizerischen Reformator niemals vollkommen gerecht zu werden vermocht, aus mancherlei von mir S. 128 ff. rubrigirten Urfachen, gang besonbers aber weil Zwingli's Tendenz über ben engbegrenzten Rreis ihres blogen Lehr=Interesses hinausging. So ift Zwingli wegen feiner Abendmahlslehre, feiner Meugerungen über die Seligfeit der edleren Heiden, über die Erbfunde als blokes "Breften", langere Zeit in den Ruf des par excellence freisinnigen Mannes unter ben Reformatoren getommen, - eine Chre, die näher befehen der eif= rige Theokrat im Ganzen genommen schwerlich in Auspruch nehmen barf. Gang befonders aber ift die ungemeine Thätigkeit Zwingli's wirklich auf dem politischen Gebiet nicht als das erkannt worden, mas fie war: die Ronfequenz feines Strebens nach einer Kirchenbildung, vielmehr als ein neben dem Lehr=Interesse herlaufendes, an sich unnöthiges Parergon, als ein vorwitiges Sicheinmischen in Dinge, welche den - aber freilich nur den Lehrreformator Nichts angehen. Gerade für das nähere Berftändniß diefer doppelten politischen Thätig= feit, auf dem Gebiete des Staates wie der Rirche, wünsche ich burch die Zeichnung des theokratischen Ideals, welches Zwingli in

voller Lebendigkeit vorschwebte, die Erklärung bargeboten zu haben. Aber auch aus einem andern Grunde fonnte ein Gingehen auf die doppelte politische Thätigkeit Zwingli's nicht umgangen werden, nämlich weil durch eine hellere Beleuchtung, als diefelbe bisher empfangen hat, das Unvollziehbare, das Falfche, das vom reindriftlichen Standpunkt aus höchft Gefährliche und Schädliche eines folden Ideals, das Bemmende deffelben für eine echte Rirchenbildung flarer als in irgendeinem Beispiel der Geschichte hervortritt und als lauter Warnungeruf bis in die Gegenwart hineinschallt. beftimmt ich daher die Pflicht anerkennen mußte, gewisse große Borzüge Zwingli's vor Luther hervorzuheben, die bisherigen meift fo engen Magftabe für feine Thatigkeit zu rugen und ihn namentlich gegen die äußerft ungerechten Angriffe von Stahl in Schut au nehmen, so wird man hoffentlich nicht Grund finden, meine Darftellung von Zwingli und feinem Reformationswert als eine blofe Apologie, oder gar als ein von blinder Bewunderung des Belden eingegebenes Entomium anzusehen. Selbstverftandlich aber durfte ich mich auch der Aufgabe nicht entziehen, die großen Fehler in Zwingli's Rirchenpolitit und ben naturnothwendigen Zerfall feines Syftems, erfteren ichon in feinen letten Lebenszeiten bervortretend, den letteren in den auf feinen Tod nächstfolgenden Sahren sich offenbarend, mit in den Bereich meiner Darstellung zu ziehen, namentlich zu zeigen, wie mächtig sich schon in Zwingli's Bufenfreund Leo Bud bas Bedürfniß nach einer gang anderen als einer folden theokratischen Geftaltung des Berhältniffes zwischen Staat und Rirche, nämlich nach der wenige Jahre fpater in Calvin's Institutio gezeichneten, Luft macht (S. 288 ff.). Wie fehr ich bei diesem Theil meiner Arbeit durch die äußerst fleißigen und genauen Monographieen über H. Bullinger und Leo Jud herrn Spitalprediger C. Pestaloggi in Burich gefordert worden bin, muß ich mit gang besonderem Danke erkennen. Endlich : weil in der Bergleichung nicht nur mit Luther, wie ich fie G. 165 gegeben, sondern auch mit Calvin das eigenthümliche Wefen der Zwingli'ichen Reformation sich besonders kenntlich macht, habe ich S. 288 in einem besonderen Anhang sowohl die Berührungspunkte

Zwingli's und Calvin's, aus denen später ber reformirte Kirchenthpus erwuchs, als auch die feineswegs unerheblichen Abweichungen Beiber von einander geschildert.

Bei diesem Aulag fann ich nicht umbin, einen bereits bei einer anderen Gelegenheit zur Sprache gebrachten und auch in der Borrede erinnerten Gegenstand von Neuem zur Sprache zu bringen. Ich weiß nicht, ob meine verehrten Kachgenoffen mir das zugeben werden: mir aber scheint es, als ob unsere Rirchengeschichte trot vieler trefflicher Leistungen doch im Ganzen sich noch nicht auf die Staffel erhoben habe, welche im Lauf der letten Jahrzehnde von der deutschen Geschichtswissenschaft im Allgemeinen erftiegen worden ift. Nachdem unfere deutsche Geschichtsschreibung lange genug in den Intereffen und Anschauungen der Philologen und Juriften festgeseffen oder, wenn sie sich über das nächste Fach-Interesse erhob, stolz den weiten Mantel des Rosmopolitismus um fich zu falten pflegte, dann eine Weile in die Richtung eines befangenen nationalen Pathos und endlich in eine verderbliche philosophische Konstruktionsmanier gerieth, ist feit einem Menschenalter nach und nach eine höchst vortheilhafte Aende= rung eingetreten. Mit Ranke beginnt die Reihe berjenigen neueren Hiftorifer, welche zu ihrem Geschäft eine feste Staatsgesinnung, ein höheres Maß von Orientirung in dem konfreten Wesen des Staates, größere Rlarheit und Rraft, praftifche Magigung und eingehende Sicherheit des politischen Urtheils, positive Wärme und freieren Blick in die sittliche Auffassung der Dinge mitgebracht haben. So Manches in diefer und anderen Beziehungen auch noch zu wünschen übrig sein mag: vor Allem ift es jener Hintergrund einer festen, einsichtigen Staatsgesinnung, mas in fonst fehr verichiedener Geftaltung den Schriften von Ranke, Bait, Droyfen, Bervinus, Sauffer, Mommfen, Sybel, Biefebrecht u. A. jenen Beifall und jene Ginwirfung auf die Ration verschafft hat, welcher die Geschichte zu einem der einflugreichsten Bildungsmittel ber neueren Zeit erhoben und zu einer Quelle ber Erfrijdung für das Bolt gemacht hat. Selbst einer tieferen Burdigung des religiöfen Glements in der Gefchichte, als es fonft in der deutschen Bildung gefunden zu werden pflegt, haben fich Manner wie Rante, Bait, Giefebrecht nicht verschloffen ge=

zeigt, und obwohl noch in die Zeiten fallend, wo man fo viel spekulative Politik trieb und die Geschichte philosophischerseits gern und gewaltsam in ben logistischen Schematismus einzwängte, ift boch im Gangen die Periode des philosophischen Enthusiasmus ohne bleibende Rachtheile für die Geschichtswiffenschaft vorübergegangen. Bergleichen wir damit die Rirchengeschichte, fo ift gewiß auch in ihr ein höchst erfreulicher Aufschwung sowohl in Beziehung auf Stoff und Form, als auf fritische Sichtung und Fleiß der Bearbeitung anzuerkennen. Sie ift von dem neuen Leben in Religion und Theologie nicht unberührt geblieben. Doch haben sich ihre Fortschritte mehr in den zahlreichen monographischen Arbeiten der letten Jahrzehnde, als in den Zusammenfaffungen des Gangen an ben Tag gelegt. In letterer Sinsicht ift fie eigentlich über die Grenzen einer theologischen Kompendienwiffenschaft nicht hinaus= geschritten, weit entfernt, zu der höheren, freieren und mannich= faltigeren Stellung fich erhoben zu haben, durch welche die Profangeschichte sich auszeichnet. Vollends von einer ähnlichen durch= gebildeten Gefinnung in Beziehung auf das Konkrete wie das Allgemeine des kirchlichen Lebens, wie dort auf das politische, von einem klaren durchgebildeten Urtheil in Beziehung auf die religiöfe Sozietätsgeftaltung in der Mannichfaltigkeit ihrer Formen, von einem Analogon in der Auffassung der firchlichen Begebenheiten zu dem, was wir dort staatsmännischen Geift nannten, ift feine Rede; ja felbst das wissenschaftliche Interesse für manche höchst wichtige Seiten des firchlichen Lebens ift, wie das Beispiel S. 135 beweift, faum erft erwacht. Mit einem Wort; die Rirchengeschichte ift noch weit mehr in den Fesseln von Schultheologie und Schulphilosophie befangen, als zu ihrem Gebeihen forderlich fein kann, und der Bunfch ebenfo naheliegend als berechtigt, daß fie denfelben mehr und mehr entwachsen möge.

Die britte und ausführlichste der brei Abhandlungen erörtert in ihrer Unterabtheilung I die unterscheidende religiöse Grundeigenthümlichkeit der beiden protestantischen Bonfessionen (S. 301 — 366). Ich hoffe, daß die hier gegebene kritische Uebersicht über die der Ermittlung des prinzipiellen Unterschiedes zwischen dem lutherischen und dem reformirten Pros

testantismus gewidmeten eingehenden und nicht eben leicht überichaulichen Untersuchungen besonders von Schweizer, Baur, Schnedenburger, Güber u. A. willfommen fein wird. 3m Anschluß an die befannte subjektivirende Auffassungsweife Schnecken= burger's und beren Bertheidigung und Berichtigung burch Bü = der habe ich den Versuch gemacht, die Ansicht des Letzteren zu ergangen durch Renntlichmachung des großen Ginflusses, welchen bie beiderseits verschiedene Stellung zur firchlich = fozialen Aufgabe des Protestantismus auf die unterscheidenden Sauptdogmen beider Typen geübt hat (S. 337) und habe dem Urtheil einer fachfundigen Rritik über meine Ausführungen entgegenzusehen. Aus dem Vorherrschen thätiger Zustände in der reformirten, ruhender in der lutherischen Frommigfeit, reformirter Aktuofität in Rirche und Politik neben überwiegender Innerlichkeit und Paffivität lu= therischerseits, erklärt sich mir die Förderung wie die hemmung des Triebes zur Rirchenbildung, fomeit der inmendige habi= tuelle Genius der beiden Ronfessionen dabei in Betracht tommt. Bevor das zweite ber einschlägigen Momente: das Verhalten der leitenden Stände, zur Sprache kommt, habe ich versucht, in der Unterabtheilung II die Bedingungen der protestantischen Rirchenbildung ober die Praditate der Ginheit, All= gemeinheit und Beiligkeit als Lebensgefete ber Rirche beutlich zu machen (S. 366-388). Auch in Betreff der hier nieder= gelegten Ansichten über die Anwendbarkeit und Anwendung jener Brädikate auf die fogenannte fichtbare Rirche und die lutherischerseits erfichtliche Zurückstellung bes Beiligkeitsprädikates, als meines Wiffens bem ersten Bersuche dieser Art, mare mir eine einfichtige Rritif fehr erwünscht. Ausführlich schildert die Unterabtheilung III bas verschiedene thatfächliche Berhalten der beiden Ronfessionen zu den Prädikaten der Rirche als deren Lebensgesetzen (S. 389 ff.). Es findet fich hier eine lange Reihe theils bekannter, theils weniger bekannter Thatfachlichkeiten gesammelt, und die Erörterung der von lutherischer Seite den Calvinisten gemachten Vorwürfe, g. B. vom "andern Geift", Schwarm= und Rottengeifterei, gefetlichem Geift, Aulopolitit, "Arm. des Fleifches, Märthrerthum des Teufels" u. dgl., gewährt Gelegenheit, den

unterschiedenen Benius beider Ronfessionen im Reflex der erörterten Bradifate der Rirche, befondere des Beiligkeitspradifates, jur Sprache zu bringen. Luther's Art ber Bolemit, fein leidenschaftliches Sichgehenlaffen und feine schweren Verfehlungen im Abendmahloftreit, feine hier einschlägigen Moralbegriffe, g. B. Liebe und Born, mußten hier der davon zu ihrem großen Bortheil sich unterscheidenden Theorie und Praxis der Reformirten gegenübergestellt werden. Nicht minder war es Aufgabe, die Rückwirkungen des von dem großen deutschen Reformator in diefen Beziehungen gegebenen Beispiels auf feine späteren Nachahmer zu fchildern, überhaupt die Nachtheile des Exzesses der Bietät gegen die Berson Luther's, der einreißenden Lutherolatrie, an's Licht zu stellen. Sch habe meine aus der Betrachtung des geschichtlichen Lutherthums gewonnene Ueberzeugung nicht verhehlen können, daß nach den Borgängen im Abendmahlsftreit und den durch die Lutherolatrie der leitenden Stände des lutherischen Rirchenthums eingeimpften Geift einer gehäffigen Polemit, ferner durch das Migverftehen des Bedürfnisses nach Ginheit der Rirche oder Reinheit der Lehre, endlich durch die gewohnheitsmäßige hintauftellung des Beiligkeitsprädikates, eine gesellschaftliche Rirchenbildung lutherischerseits geradezu unmöglich geworden ift. Auch will ich nicht in Abrede stellen, daß die Säufung der zu Begründung meiner Thefis herbeizuziehenden grellen Thatfachen auf ben erften Blick vielleicht den Schein erwecken fann, als handle es fich hier um eine tendenziöfe Berwerthung derfelben in einem Intereffe, welches ber Geschichtschreibung ferne liegen foll und auch mir in Wahrheit ganglich ferne liegt. Doch will ich mich unter Bezugnahme auf den Geift bes gangen Buches, fo= wie besonders auf die S. 390. 417. 422 u. 426 abgegebenen Erflärungen gegen etwaige Tendenzriecherei noch auf's Bestimmtefte vermahrt haben.

Auf die Erörterung der Kirchenbildungsfähigkeit des älteren Prozentestantismus folgt als Schluß des Ganzen: IV. Ein Blick auf die Rirchenbildungsfähigkeit des heutigen Lutherzthums in Deutschland (S. 473 ff.). Es mußte hier in kurzen Zügen vor Allem der Charakter der Aufklärungsperiode gesschildert werden, welche die ältere und die neuere christliche und

firchlich = lutherische Zeit von einander scheidet, sowie die Aufgabe ber Kirche gegenüber ber Gedankenwelt ber modernen humanitäts= bildung und deren Inhalt besonders an versprengten und verlotterten Gedanken- und Gefühlsregungen. In den meiften Bunkten durfte ich mich hiebei guruckbeziehen auf das in früheren Schriften, wie in meinem "deutschen Protestantismus" und meinen Ausführungen über die Geschichte der Humanitäts = Idee bereits Ausgesprochene. Neu dagegen wird man vielleicht das finden, mas fowohl über die Schwächen des heutigen Protestantismus überhaupt in Unsehung feiner Fähigkeit zur gesellschaftlichen Organifation, als speziell des modernen Lutherthums beigebracht wird. Bu bem Ende habe ich versucht, ein Bild zu geben von den inneren Schattirungen der in Deutschland vorherrschenden lutherischen Rirche. Neben den Unionslutheranern wird befonders gehandelt von dem fpezifischen Latherthum und beffen mefentlich unterschiedenen Sauptfrattionen, den von mir fogenannten Abendmahlslutheranern, Umtslutheranern und Antoritätelutheranern, in steter Beziehung auf das hauptthema der Abhandlung die firchlich-foziale Organisationsfähigkeit und Richtung jedweder derfelben, sowie den Geminn, den dieselbe aus der Geschichte der Vergangenheit zu ziehen gewußt hat oder nicht. Des= halb konnte 3. B. S. 491 weder mit traurigen Proben der erneuerten Polemik wider die Reformirten, noch mit dem Urtheil zurückgehalten werden, daß auf dem Boden diefer Gattung von Polemit, wie auch die Erfahrung bewiesen hat, an eine freie gefellschaftliche Organisation nicht zu benten ift. Die Zeichnung bes Amtslutherthums ber Löhe, Bilmar, Rliefoth u. A., mit einem Wort: des lutherischen Busehismus, sowie des modernen politischen Autoritätsbegriffes auf lutherischen Substruktionen bei Stahl, Bofchel, v. Gerlach und gar manchen auf beren Seite stehenden Theologen wird man nicht leicht anfechten können, ba fie theils auf überall forgfältig nachgewiesenen Thatsächlichkeiten beruht, theils aus ben Schriften von Männern von unzweifelhaft lutherischem Befenntnig, wie Sarleg, Breger, Strobel u. A., geschöpft ift. So hoffe ich, in biefem summarischen Schlugabichnitt den allfälligen Borwurf eines summarischen Berfahrens gegen Erscheinungen, die allerdings meiner Denkart und Anschauungsweise fremd und entgegengesetzt sind, vermieden zu haben, obschon ich mir auch dabei lebendig der Schwierigkeiten bewußt geworden bin, mit welchen eine unbefangene Darstellung dieses, wie jedes anderen Theiles der unmittelbaren firchlichen Zeitgeschichte zu kämpfen hat.

hundeshagen.

3.

W. Bäumlein, Rommentar über das Evangelium des Johannes. Stuttgart 1863.

Eine Erklärung des Evangeliums Johannis ift für Jeden, der ben hiftorifch-kritischen wie ben biblisch-theologischen Fragen unferer Zeit nicht mit vornehmer Abgeschlossenheit oder mit voreingenommener Befangenheit gegenüberfteht, eine fo umfaffende, vielfeitige Aufgabe, daß es wohl erlaubt ift, wenn der Ginzelne, der fie unter= nimmt, fich von vornherein fein Ziel enger fteckt, ale es die volle Löfung derfelben erfordern wurde. Go thut der Berfaffer des oben genannten Kommentars, wenn er S. VII. VIII ausdrücklich die Frage über die Echtheit des Evangeliums einer felbstitändigen Behandlung überläßt und fich dabei beruhigt, daß der Kommentar auch unabsichtlich auf die inneren Gründe der Echtheit hinweise. Denn obwohl dies allerdings gelegentlich geschicht, so scheint es bem Referenten doch für den heutigen Stand der Frage nicht fowohl nothwendig, die fast bis zur Erschöpfung der Gründe pro et contra ventilirten allgemeineren Judizien der Echtheit oder Un= echtheit zu erörtern, als vielmehr gerade in der Erklärung des Ginzelnen darzuthun, daß in dem vierten Evangelium trots feiner plan= vollen Anlage und, wenn man will, lehrhaften Darftellung bes Chriftusbildes, trot feiner badurch und nicht baburch allein bedingten subjektiven Gestaltung des verarbeiteten Geschichtsftoffes, dennoch

überall das harte Geftein geschichtlicher Erinnerung uns entgegen= tritt, das sich schlechterdings nicht in die luftigen Gebilde der Tendenzdichtung auflösen, sondern nur auf das Zeugniß des Augenzeugen gurudführen läßt, bem die Ueberlieferung bas Evangelium auschreibt. Darauf aber hat der Berfasser ebenso Bergicht geleistet, wie auf die Besprechung der Echtheitsfrage in der Ginleitung. Chenfo schlieft er S. III eine eingehendere Entwicklung des Lehr= beariffes und damit die biblisch-theologischen Erörterungen aus, die ja auch mit den hiftorisch-kritischen Fragen vielfach zusammenhängen. Nur begreift Referent nicht recht, warum er beshalb der Behandlung unferes Evangeliums, welche fich gerade diefe Aufgabe ftellt, ein inquifitorisches Berfahren vormirft, welches ben Schriftsteller zu weiteren Aussagen brange, als er aussagen will, und für die Exegefe, welche eine folche ausschließt, bas Brabitat einer gewiffenhaften ausschlieflich in Auspruch nimmt. Auch die biblisch = theo= logische Untersuchung will ja nicht ihre eigenen "scharfen Begriffs= scheidungen und scholaftischen Ronsequenzen" dem Schriftsteller obtrudiren, sondern erforschen, wie weit sich aus der Lehrsprache des Evangeliums ber Gehalt ber ihm eigenthumlichen Begriffe ermitteln und der innere Zusammenhang seiner gelegentlich ausgesprochenen Lehrgebanken aus ihm felbst feststellen läßt. Doch auch hier kann es den Werth eines Rommentars nicht beeinträchtigen, wenn er diefe Seite der Gesammtaufgabe von feinem Bormurf ausschließt.

Sichtlich hat der Verfasser dagegen mit besonderer Vorliebe die philologische und textkritische Seite der exegetischen Aufgabe behans delt. Was die erstere anlangt, so schiekt er gleich im Vorwort (S. VII) seine Gründe dasür voran, daß er die grammatischen Erscheinungen des Neuen Testamentes nicht "vor Allem und wosmöglich aus der korrekten Norm" erklärt, und wir freuen und deß, da man gerade beim Johannes-Evangelium mit einem übertriebenen Purismus gar leicht in exegetische Künsteleien geräth. Wer wollte z. V. leugnen, daß in demselben ohne solche die telische Bedeutung des kra nicht festzuhalten ist, daß es wirklich oft geradezu da steht, wo im guten Griechisch der Instinitiv stände (vgl. S. 33. 65). Allein kann man deswegen wirklich sagen, daß kra im Sinne von Sore mit Instinitiv stehe? Warum soll denn Joh. 5, 20 die Ver-

wunderung der Juden nicht der "Zweck der auf den Sohn übertragenen Wirksamkeit sein", da sie doch, auch wenn man Eva vom Erfolge nimmt, ein von Gott beabsichtigter Erfolg ift? (Bgl. S. 67.) Noch weniger hat mich die Beweisführung des Berfassers bei 7, 23 überzeugt (S. 88), wo durch die Annahme dieses Quidproquo das gerade Gegentheil deffen herauskommt, was die Worte zunächst ergeben, nämlich, daß man durch die Beschneidung das Sabbathgefet verlett, um nur nicht das ichon von den Batern herrührende und von Mofes fanktionirte Gefet der Beschneidung (am achten Tage) zu brechen. Immerhin ift doch auch so die Thatfache konftatirt, daß es Ausnahmefälle gibt, welche das Gefet anerkennt, und damit die Boraussetzung für die weitere Argumen= tation Christi gegeben. Sollte aber wirklich der Evangelist in folchen Källen, wo doch die junächst sich darbietende Auffassung jedenfalls möglich ift, nicht eine folche Zweideutigkeit vermieden haben? Wenn der Berfaffer bei 9, 2. 3 felbft anerkennt, daß die beiden Gate mit ίνα parallel ftehen und gleichartige Sätze find (S. 104), fo wird er uns schwerlich überreden, daß, weil die eine Ausbrucks= weise für Folge und Absicht gebraucht ward, auch eine logische Berschiedenheit (d. h. zwischen Absichts = und Folgesat!) nicht zum Bewußtfein fam. Bei 6, 7; 10, 17 fehlt es vollends an jedem Beweise für diese Vertauschung des iva mit Gore. Es fehlt aber nicht an ähnlichen Quidproquo's. beren Annahme boch leicht die Exegefe auf einen glücklich übermundenen Standpunkt gurückführen fönnte. So soll 1, 18 els für ev (S. 31), 1, 33 en' avrov für en' avi @ (S. 35), 6, 9 &v für zi (S. 74), das (zweite) ws 7, 10 bedeutungslos (S. 87) und 12, 35. 36 im Sinn von "fo lange als" (S. 129) ftehen. Wenn 5, 31 die Erklärung nach dem regelmäßigen Sprachgebrauch nicht unmöglich ift (S. 70), fo scheint es mir fehr gewagt, diefelbe zu verlaffen und einen abnormen Be= brauch anzunehmen, weil die dann sich ergebende Auffassung dem Berfaffer im Zusammenhang natürlicher erscheint; und wenn ber Berfasser (S. 99) den Unterschied von dadia und dopos richtig entwickelt, wie kommt er dazu, die Stelle 8, 43 bennoch fo zu erklären, daß die Bedeutung der beiden Worte nahezu vertauscht wird? Um auffallenoften ift dem Referenten aber die Art ge=

wefen, wie der Berfaffer fich über das Stehen ober Fehlen des Artifels hinmegfett. Wenn er 1, 4 erklärt, als ob im erften Gliebe ή ζωή ftunde, fo folgt er freilich nur einer fehr allgemei= nen Inforreftheit in der Auffassung diefer Stelle; wenn er fich aber durch die Identität mit dem folgenden ή ζωή dagu berechtigt glaubt (S. 28), fo überfieht er, daß dort der Artifel badurch mo= tivirt ift, daß er auf ben Begriff ber ζωή im erften Gliede guruckweift, woraus alfo gerade das Gegentheil folgt. Wenn er bei 3. 10 die Nichtbeachtung des Artifels dadurch entschuldigt, daß ihm derfelbe durch den beigefügten Genitiv veranlagt scheint (S. 46), fo ift zwar bekannt, dag ein durch einen Genitiv beftimmtes Gub= stantiv den Artikel entbehren fann, wo er fonft ftehen murde; aber nicht das Umgekehrte. Bei 5, 27 kann das Fehlen des Artikels offenbar dadurch nicht erklärt werden, daß vios ar Downov Prädikat ift (S. 70), da der in seiner Form durchaus stereotype Terminus ό νίος του ανθοώπου gerade durch feine beiden Artikel feine fpezififche Bedeutung empfängt. Bei ber Stelle 6, 3 fcheint der Berfaffer felbst Bedenken getragen zu haben, unter to ogos ohne Weiteres einen Berg zu verstehen (S. 73); dagegen erklart er 7, 52, obwohl er felbst gesteht, daß προφήτης nicht gleich o προφ. fei, schließlich doch so, als ob Letteres stünde (S. 92). Auch hat uns die Beweisführung des Berfaffers nicht überzeugt, daß das artikellose δείπνον 13, 2 das festliche Passahmahl (S. 133) und ή σπείρα 18, 3 nicht die römische Kohorte ift (S. 157).

Im Uebrigen bietet der Kommentar eine auf sicherer philologischer Basis ruhende, darum nüchterne und ansprechende Exegese und in seinen dausenswerthen grammatikalischen Erörterungen manches über das nächste Bedürsniß Hinausgehende. Wie einfach und einleuchtend entwickelt er das logische Gedankenverhältniß in 11,5-7 durch grammatische Analyse! (S. 114.) Wie weiß er die bestbeglaubigte Lebart in 6,51, die auf den ersten Blick so unerträglich hart scheint, so völlig ausreichend zu erklären, daß man wahrlich nicht zu der offendar erleichternden Lesart des Cod. Sin. zu greisen braucht! Um so auffallender ist es nur, daß der Verfasser aus Gründen des Zusammenhangs sich nachher an der nothwendigen Beziehung der Worte auf den Erlösungstod stößt und deshalb das

υπές της τ. κ. ζωης streichen will (S. 82). Ebenso sicher ent= wickelt er bei 6, 62 aus dem Partifelgebrauch die allein kontext= mäßige Ergänzung (S. 84). Unbegreislich ift es aber, wie er trotdem bei der alten (offenbar eine ganz andere Ergänzung ersfordernde) Erklärung von der Himmelfahrt stehen bleiben kann, da doch schlechterdings nicht einzusehen ist, wie diese den Anstoß, den Jesu Worte geben, noch erhöhen kann und wie überhaupt die Erwähnung derselben in den Kontext mit dem Folgenden paßt. Insbesondere aber sei es und erlaubt, auf drei Stellen hinzuweisen, wo der Versasser große Schwierigkeiten durch eine mehr oder weniger von der gangbaren abweichende sprachliche Erklärung zu heben versucht.

Die πατρίς in der Stelle 4, 44 erklärt er von Ragareth: ber Evangelift wolle fagen: Jefus habe ja bezeugt, daß ein Prophet in seiner Heimath nicht geachtet fei, und fo ging Jefus nicht nach Nazareth, fondern nach Cana. Er behauptet nämlich, daß yao nicht überall den Grund für ein Borhergehendes angebe, fondern feiner Grundbedeutung nach Etwas als unmittelbar gewiß und unbestreitbar hinstelle, woraus denn ein Anderes (hier B. 46) abgeleitet werden könne. Ueber die Haltbarkeit diefer Behauptung erlaube ich mir kein Urtheil, allein 9, 30, worauf der Verfaffer fich beruft, beftätigt fie nicht. Denn hier haben wir lediglich den auch fonft (vgl. z. B. 7, 41) vorkommenden elliptischen Gebrauch des yag, welches fich nicht auf eine im Borigen direft ausgesprochene Aussage, sondern auf eine indirett vorausgesette Thatsache bezieht, und welches wir freisich nur durch ein "doch, ja doch" wiedergeben können. Allein felbst wenn wir dies zugeben wollten, so hat feine Erflärung noch die zweite Schwierigkeit, daß B. 45 als Ginschal= tung gefaßt werden foll, die fich zwischen Grund und Folge einschiebt. Der Verfasser meint zwar, dies sei hier um so leichter, wo die beiden im Raufalnerus ftehenden Blieder felbstftandige Sate bilden. Allein dies kann Referent durchaus nicht zugeben. Gerade wo eine Ginschaltung einen unvollendeten Sat unterbricht, wird fie grammatifch als folche erfennbar, während für eine Sprache, die feine Parenthesenzeichen hat, es unmöglich ift, dem Lefer zuzu= muthen, daß er die Folgerungspartifel über den nächstworhergehenden Sat hinmeg auf etwas Früheres beziehe. So wird es wohl im

Wesentlichen bei der schon von Brückner und Luthardt gegebenen Erklärung bleiben, wenn man dieselbe dahin verbessert, daß Christus Samaria, wo er schon Shre hat (weil er dort ungesucht eine auffallende Glaubens-Empfänglichkeit fand), verläßt, um nach Galiläa zu gehen, wo er nach dem Lauf der Welt keine Anerkennung sindet, wenn er sie nicht durch seine Thaten und sein Wort sich zu erwingen strebt. Ist doch das der Grundgedanke seiner Worte (4, 35—38), daß er die heitere Ernte-Arbeit den Jüngern überläßt und sich die mühevolle Sämannsarbeit wählt, die er nun in Galiläa beginnen will. Damit dürsten die Hauptbedenken, um derentwillen der Verfasser seine Erklärung versucht, sich erledigen.

Ebenso wenig kann ich der Erklärung des Berfassers bei 7, 28 beiftimmen. Zwar glaube auch ich, daß man kein Recht hat, die Worte als Frage oder als Fronie zu fassen; allein unmöglich kann Chriftus hier den Gegnern kongediren, daß fie ihn und feine Abfunft im höheren Ginne fennen. Denn wollte man felbit dem Evangeliften den Miggriff gutrauen, daß er Jesum auf feine gu fo anderer Zeit und in fo anderer Situation gesprochenen Worte (Rap. 5) fich zurudbeziehen ließe (S. 90), fo folgt doch baraus, daß er fich über seine Berson und Abkunft erklärt hat, noch lange nicht, daß fie dieselbe fennen. Und wenn der Berfasser seine Er= flärung wegen der drei fich gleichstehenden xai für nothwendig halt. fo überfieht er, daß der dritte Sat fich den beiden erften logisch boch nicht koordiniren läßt, weil er eine Thatfache über feine Senbung ausspricht, während die beiden ersten von ihrer subjektiven Stellung zu feiner Perfon und Abkunft reden, welchen Unterschied er freilich in seiner Paraphrase verwischt, indem er gegen den Wortlaut das dritte Glied analyfirt: [3hr habt von mir gehört,] daß ich nicht aus eigener Machtvollkommenheit aufgetreten bin. So wird es wohl auch hier dabei bleiben muffen, daß die beiden erften xal fich gegenseitig entsprechen, das dritte aber, wie fo oft bei Johannes, einen gegenfätlichen Gedanken ohne nähere Andeutung des Gedankenverhältniffes in der einfachften fprachlichen Form an= reiht. Sehr intereffant ift mir bagegen gewesen, wie ber Berfaffer die größte sprachliche crux interpretum in 8, 25 löst. Indem er nämlich die Juden mit ihrem ov ris et fragen läft, wie Jesus

bazu komme, ihnen ein Sterben in ihren Sünden (B. 24) in Außsicht zu stellen, erklärt er die Antwort Jesu: "Allerdings habe ich
— was ich auch thue — viel über euch zu sprechen und zu richten." Zwar gestehe ich, daß mir die Lücke'sche Erklärung immer
noch einfacher scheint, aber wenn gegen Lücke's Fassung des &, re
für ri wirklich so erhebliche sprachliche Bedenken vorliegen, wie
der Berfasser S. 97 zu zeigen sucht, dann empfiehlt sich die
seinige sehr.

Sehr forgfältig ermägt ber Berfaffer bie verschiedenen Lesarten und geht mit Recht von dem Grundfate aus, daß felbft die Mehr= gahl der alteren Sandschriften, die für eine Lesart fpricht, uns nicht der Pflicht überhebt, aus inneren Grunden zu prufen, ob diefelbe auch die ursprüngliche fei. So hat er fich felbft durch den Cod. Sin. nicht bewegen laffen, eine fo gang unhaltbare Lesart wie das huas in 9, 4 aufzunehmen (S. 104), das sich schon dadurch verurtheilt, daß Codd. L. und Sin. um ihretwillen auch das zweite με in ήμας verwandelt haben. Daffelbe gilt von dem 6' in 10, 29 (S. 111), δόξαντες in 11, 31 (S. 117), ότε in 12, 17 (S. 125), wo überall Tischendorf in seiner Synopsis evangelica (ed. II. 1864) bei der ältesten Lesart stehen geblieben ift. Da= gegen kann ich nicht beistimmen, wenn er 1, 42 πρώτον als die "natürlichste" Lesart vorzieht (S. 36), da hier die ältere zugleich die schwerere ift, oder wenn er 6, 71 die Lesart Ioxagiwrov vorzieht (S. 85), die mit 14, 22 nicht harmonirt. Die Vermuthung Meper's, daß diefer Genitiv aus einer Gloffe (and Καριώτου) entstanden sei, wird glangend bestätigt durch den Cod. Sin., der wirklich so lieft. Auch die Lesart eyeigerat in 7, 52 (S. 92) scheint mir trot ihrer ftarken Bezeugung ein verfehlter Bersuch zu sein, die in exnyxequal liegende historische Schwierig= feit zu heben, der von der schon oben besprochenen falschen Fassung bes προφήτης im Sinne von o προφ. ausgeht; und felbst bei der Lesart iva - rnenon (12, 7) kann ich mich des Gedankens nicht erwehren, daß dieselbe eine exegetische Korrettur ift, die daraus entstand, daß man die in der Rede Chrifti liegende Prolepsis nicht verstand. Denn so nahe es liegt, das rerhonner für eine har= monistische Glosse zu halten (S. 123), so ist es doch schwer zu glauben, daß der Evangelist, der sich gerade in dieser Geschichte so eng an die synoptische Ueberlieserung auschließt (vgl. 12, 3. 5. 8 mit Mark. 14, 3. 5. 7), in der Pointe des Ganzen so völlig sollte von ihm abgewichen sein. Schließlich sei noch auf die seine Art hingewiesen, wie der Verfasser S. 105 die Entstehung der Lesart  $\tau v \varphi \lambda \delta s$  (9, 8) erklärt.

Der Verfasser beschränkt sich außer der Erörterung der philologischen und textfritischen Fragen und gelegentlichen archäologischen Erläuterungen meift auf eine furze Angabe des Sinnes, ohne fich in die Diskuffion über abweichende exegetische Auffassungen einzulaffen. Nicht felten faßt er eine Reihe von Berfen zusammen, deren Inhalt und Gedankengang er nur im furzen Refumé wiedergibt, wie 3. B. 5, 40-47 (S. 72), und felbit an Stellen, die im Einzelnen fo viel Schwieriges bieten, wie 8, 34 - 36 (S. 98). Es hat das den unleugbaren Bortheil, daß der Blick des Lefers mehr auf das große Bange gerichtet bleibt; und bei dem nicht ge= ringen Geschick des Berfaffers, den Gedankengang flar aufzufaffen und prazis bargulegen, wird Manchem aus dem Studium folcher Uebersichten das Einzelne klarer werden, als durch ermudende Detail-Erörterungen. Aber freilich wird ihm auch manche Frage ungelöft bleiben und die Auseinandersetzung mit anderen Auffassungen oft fehlen. In einzelnen Bunkten fehlen diese natürlich nicht, dehnen sich sogar hie und da zu kleinen Extursen aus; doch meift nur, wo der Berfaffer der herrichenden Auffassung entgegentritt. So. außer bereits ermähnten Stellen, 3, 12, mo ber Berfaffer die Beziehung der eniveia auf das über die Wiedergeburt Gefagte ab= lehnt (S. 47. 48); 5, 21 - 29, wo er Alles auf die leibliche Todten = Auferweckung und das Weltgericht bezieht (S. 68. 69); 10, 7, wo er die mit dem vorangehenden Gleichniß unvereinbare Fassung der Ivoa rov noop. als "Thur für die Schafe" vertheidigt (S. 109), und 13, 1, wo der Berfaffer, seine, irre ich nicht, in den Studien und Rritiken von 1846 vorgetragene Ansicht aufgebend, die Zeitbestimmung zu ηγάπησεν zicht (S. 131). Rann Referent schon hier, mit Ausnahme der letten Stelle, feiner Ent= scheidung keineswegs beistimmen, so erscheint es noch auffallender. daß der Berfaffer zu 6, 28 eine meines Wiffens gang neue Er=

flärung vorträgt — wonach die Juden fragen, wie sie die bleibende Speise (die unter kora rov Jeov gemeint sein soll) gewinnen können —, ohne sich mit der gewöhnlichen, doch soviel näher liegenden Fassung auseinanderzusetzen (S. 78).

Um unbefriedigenoften erscheint bem Referenten bie theologische Seite der Erklärung, was eben mit der grundfätlichen Zurudftellung biblifch-theologischer Erörterungen zusammenhängt. Des Berfaffers Ansicht über den Logos ist bekannt; was er hierüber S. 18-27 gibt. dürfte trot der instruktiven Mittheilungen aus Philo die hier ein= fclagenden Fragen wenig forbern; die Bemerkungen über que und ζωή (S. 21. 28) sind dürftig und die Erklärung des Prologs überhaupt auffallend knapp gehalten. Bei anderen Stellen, wo die fo eigenthümlichen johanneischen Grundbegriffe oder wichtige theologische Probleme in Frage kommen, begnügt fich der Berfaffer meift mit Sinweisung auf die Parallelftellen. Daß er tropdem den biblifchtheologischen Erörterungen nicht gang ausweichen fann, zeigt feine gelegentliche Polemit gegen die Silgenfeld'iche Auffaffung, die einen metaphnfifchen Gegenfatz zweier Menschenklaffen dem Evangeliften vindigirt, zeigt feine Erörterung über 7, 24 (S. 126) und über das Gebet im Geift (S. 50) und im Ramen Jesu (S. 141. 142). die freilich dem Referenten nicht befriedigend erscheinen. Bei dem Ausspruch des Täufers 1, 29 hilft der Berfasser sich mit einem Doppelfinn des algeir (S. 34), das lebendige Baffer 4, 14 (val. S. 53) wie die bleibende Speife 6, 27 (S. 77) ift ihm das neue. ewige Leben, obwohl in letzterer Stelle dieselbe ausdrücklich als in's ewige Leben bleibend bargeftellt wird; die Stelle 8, 44 bezieht er auf den ersten Brudermord (S. 100), und die Reden Chrifti von feinem Wiederkommen beutet er, außer 14, 3 (S. 140), ohne Beiteres von dem Biederkommen Chrifti im Beifte. Zeigten ichon die beiden obengenannten Stellen, daß der Berfaffer in der Erflärung ber Bilberrede bes Evangeliums nicht immer glücklich ift, so ist es dem Referenten ganz unbegreiflich, wie das σφραγίζειν 3, 33 eine innere Erfahrung bedeuten foll (S. 50); die Beziehung bes θεάσασθε 4, 35 auf die Saaten felbst (S. 55) erschwert unnöthig das Berftandniß der bilblichen Rede Chrifti, das vermeinte Schwanfen in der Bilderrede des Rap. 10 (S. 109) fällt wohl

mehr ber Auslegung zur Laft, welche die beiden um einen verschie= benen Grundgedanken fich brebenden, wenn auch bemfelben Ratur= gebiete entlehnten, parabolischen Reden Chrifti nicht forgfältig genug auseinanderhält; das Berftändnig der Bilderrede 11, 9. 10 wird durch die Einmischung von 9, 4 (S. 115) nur verdunkelt, und zu der Bilderrede des Rap. 15 hätte der Verfasser nicht den munder= lichen, der Situation widerstrebenden Ginfall wiederholen fallen, daß Chriftus durch den Aublick eines Weinftockes, der fich ihm unterwegs darbot, dazu angeregt sei (S. 144). - Gern verweist Referent dagegen noch auf einige Stellen, mo ihn die treffende, umfichtige und flare Erörterung des Berfaffere befondere befriedigt hat. Man vergleiche die schönen Bemerkungen über den Loyos σκληρός des Rap. 6 (S. 77), das völlig befriedigende Urtheil über die Frage der Jünger 9, 2 (S. 103) und das Berhalten Christi 11, 6 (S. 115), die Erklärung der schwierigen Stelle 12, 27, 28 (S. 127) und besondere die Erörterung von 19, 34 bis 37 (S. 182. 183), wo ich nur keinen ausreichenden Grund febe, B. 35 einer fpateren Sand jugufchreiben.

Ein auffallender Mangel des Kommentars ift bas geringe Gingehen auf den eigenthümlichen Zweck und Plan des Evangeliums. Mag in den von verschiedenen Richtungen her versuchten Darlegungen deffelben viel gefehlt sein, so ist doch auch Referent der Ueberzeugung, daß ohne die Anerkennung einer planvollen Auswahl und Berarbeitung des evangelischen Geschichtsstoffes die Räthfel des vierten Evangeliums nicht geloft werden fonnen. Der Ber= faffer bleibt im Wefentlichen bei dem Gefichtspunkt einer Ergänzung der spnoptischen Geschichts = Erzählung stehen und gönnt harmo= niftischen Erörterungen einen verhältnigmäßig breiten Raum. hat une wohlgethan, wieder einmal eine Stimme zu hören, die fich offen für die Bereinbarkeit der johanneischen Geschichtsdarftellung mit der synoptischen erklart. Scheint es doch heut' ju Tage mie= ber Mode zu werden, darüber vornehm abzusprechen in einer Beife. die fein Profanhiftorifer divergirenden Geschichtsquellen gegenüber fich erlauben würde. Damit foll freilich nicht gefagt fein, daß wir allen harmonistischen Operationen bes Berfaffers beiftimmen fonnen. Die Taufe Chrifti zwischen 1, 28. 29 zu benten (G. 34),

verbietet mir die beutliche Erflärung des Täufers, "daß der Meffias bereits aufgetreten ist" (1, 26); die Annahme, daß die innoptischen Evangelien die Berufung ber erften Apostel nach Galilaa verlegt haben (S. 36), scheint mir eine ber von Baur mit Recht gerügten Ungerechtigfeiten, die man ben Synoptifern und namentlich dem hier auf ursprünglichfter Ueberlieferung fugenden Markus-Evangelium gegenüber im vermeintlichen Intereffe des vierten Evangeliums anthut; die Identität der Tempelreinigung und bes Befenntniffes Betri in den beiderseitigen Berichten darf nicht bezweifelt werden. Um das Fehlen der Auferweckung des Lazarus in den innoptischen Berichten zu erklaren, bedarf es ber gur Entstehungszeit derfelben fehr überflüffigen Rücksicht auf die bethanische Familie (S. 118) fo wenig, wie zur Bereinbarung der Salbungsgeschichten der harmonistischen Ergänzung von 12, 6 (S. 122). Sinfichtlich ber Gingugsberichte braucht man nicht bei einer blogen Boraussetzung ihrer Bereinbarkeit stehen zu bleiben (S. 125), wenn man den spnoptischen aus den Bedingungen seiner Entstehung als einen mangelhaften anerkennt. Bei bem schwierigsten Bunkte, ber Gefangennehmung Chrifti, hat der Berfasser (S. 159) über die Geschichtlichkeit des synoptischen Berichtes treffend geredet; aber es fehlt die Erklärung des fo eigenthümlich abweichenden johanneischen Berichtes, die freilich nur von einer tieferen Erfaffung feines Zweckes aus möglich ift. Die Brunde, aus welchen der Berfaffer das Verhör 18, 19-23 vor Kajaphas geschehen läßt (S. 160. 164), haben den Referenten nicht überzeugt. Damit haben wir bereits die Schwelle ber Leidensgeschichte übertreten, in der wir am meiften von dem Verfaffer abweichen, weil er es wieder unternimmt, die johanneische Chronologie auf die spuoptische zu reduziren. Auch daß er den Apostel Judas (14, 22) für den Bruder des herrn hält (S. 143), hat uns felbst nach seiner Erklärung von 7, 5 (S. 86) frappirt, und ebenso, daß er die Frau des Klopas (19, 25) wieder zur Schwester ber Mutter Jesu macht (S. 179). Auch Referent glaubt mit dem Berfaffer (S. 185) an die Bereinbarkeit der Auferstehungsberichte, doch nicht, ohne daß man die Engel-Erscheinung 20, 12. 13 als unrichtig angebrachte Reminiszenz an die bekannte spnoptische Erzählung preisgibt. Die gewagte Unnahme, daß 20, 19. 26 kein wunderbares Erscheinen durch versschlossene Thüren gemeint sei (S. 188), ist behufs einer Bereinsbarung mit der Art, wie der Auferstandene bei den Synoptikern erscheint, schwerlich nothwendig; die Annahme aber, daß die symsbolische Handlung 20, 22 nur die Berheißung des Geistes versinnbilde (S. 189), ist sicher unhaltbar, so bequem sie den scheinbaren Widerspruch dieser Stelle mit der Pfingstgeschichte zu lösen scheint.

Es mag das Gesagte hinreichen, um die vorliegende sorgfältige und dankenswerthe Arbeit nach ihren Hauptseiten zu charakterisiren. Wenn Referent im Ganzen mehr Widerspruch erhoben als Beisstimmung ausgesprochen, so soll das natürlich seiner Anerkennung keinen Eintrag thun, sondern nur hervorheben, wieviel bei der Erflärung dieses wichtigen Evangeliums immer noch zu prüfen und zu thun bleibt. Möchte der Kommentar als fleißige Vorarbeit bei der Lösung dieser Aufgabe nach Verdienst verwerthet werden.

Professor Dr. Beiß.

#### Berichtigung.

In der Rezension des Herrn Prosessor Bindseil über den 29. Band des Corpus Reformatorum, Jahrgang 1864, Heft 3, der Studien und Kritisen, ist S. 576, Z. 18 statt: "und 1556 als die wichtigeren erscheinen, da die von 1543, und" zu lesen: "und 1550 als die wichtigeren erscheinen, da die von 1545 an die von 1543, und".

### Theologische

# Studien und Kritiken.

#### Sine Zeitschrift

für

### das gesammte Gebiet der Theologie,

in Verbindung mit

D. C. I. Niksch, D. I. Müller, D. W. Benschlag

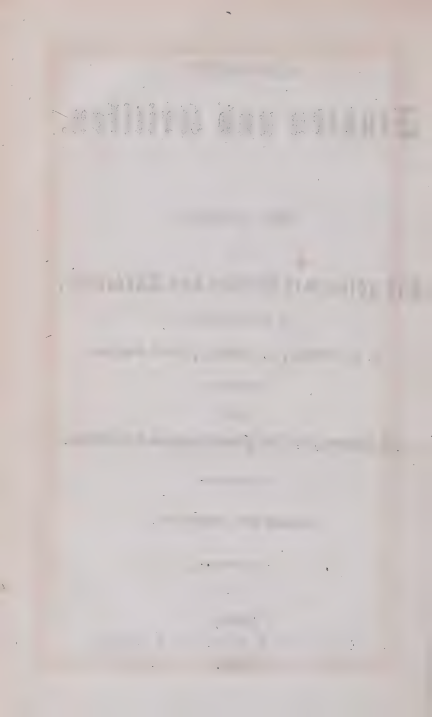
herausgegeben

non

D. C. Mlmann, D. C. B. Hundeshagen und D. E. Richm.

Jahrgang 1865 zweites Beft.

Gatho, bei Friedrich Andreas Perthes. 1865.



Wir erfüllen die traurige Pflicht, den Lesern der Studien und Kritiken die Mittheilung zu machen, daß es Gott gefallen hat, am 12. Januar Mittags 1½ Uhr den theuern Mann, der in Gemeinschaft mit seinem, ihm vor fünf Jahren vorangegangenen Freunde diese Zeitschrift begründet, und ihr nun fast 38 Jahre lang mit hingebender, Treue seine Krast gewidmet hat, Herrn Prälaten Dr. Carl Ullmann, nach längerem Leiden aus dieser Welt in sein himmlisches Reich abzurusen. Die Zusammenstellung des vorliegenden Hestes war die letzte Arbeit des Vollendeten, der er sich troß seiner Erkrankung nicht entziehen wollte.

Sobald es die Umftände gestatten, wird das eble Bild des Entschlasenen, der in sestgegründetem Glauben und milber, weitherziger Liebe sein Lebenlang mit seinen reichen Gaben an dem Ausbau des Reiches der Wahrheit und des Friedens gearbeitet hat, und nun zu seines herrn Freude eingegangen ist, von berusener Hand gezeichnet, und in unser Zeitschrift seinen vielen Freunden und dankbaren Schülern zum, im Segen bleibenden, Gebächtniß dargeboten werden.

Am 13. Januar 1865.

Die Redaction. Die Berlagshandlung.



## Abhandlungen.



#### Meber die Christuspartei zu Korintha),

non

Brof. Dr. Benschlag in Halle.

Die Untersuchung über die korinthische Christuspartei ist vor einem Menschenalter in der evangelischen Theologie sehr eistig bestrieben worden, ohne jedoch zu einem allseitig befriedigenden Ergebniß zu gelangen. Nachdem so ziemlich alle Möglichkeiten mit jener räthselhaften Erscheinung durchversucht worden, von dem Gedanken an einen halbheidnischen philosophirenden Nationalismus bis zur Annahme des schroffsten judaistischen Fanatismus, von der völligen Leugnung der Christuspartei dis zur Erhebung derselben zur Hauptspartei in Korinth und Veranlasserin aller anderen Parteien, hat das Interesse sich von der anscheinend unlösdaren Aufgabe offenbar abgewandt. Allerdings traten alle solche Sinzelfragen aus der Geschichte des apostolischen Zeitalters naturgemäß zurück, seit Baur in Vetress desselben seine großartige Gesammtanschauung entwickelte und die Wahrheit oder Unwahrheit dieser Gesammtanschauung

a) Den wesentlichen Inhalt ber nachstehenden Abhandlung habe ich bereits vor brei Jahren in einem sateinischen Programm De ecclesiae corinthiae factione christina vorgetragen, das aber nicht in den Buchhandel gekommen ift. Nun hat neuerdings Herr Dr. Hilgenfeld in einer Replik auf meinen Aussatz über die Bekehrung des Apostels Paulus auf dies Programm polemischen Bezug genommen und die Frage nach der Christuspartei von Neuem angeregt. Ich ergreise diesen Ansaß, um — einem ursprünglichen Borsaß gemäß — meine noch einmal durchgearbeitete Untersuchung durch diese Zeitschrift zur vollen Dessentlichkeit gelangen zu sassen.

Gegenstand ber wissenschaftlichen Erörterung ward. Und doch haben durch den seitdem entbrannten wissenschaftlichen Streit über die Geschichte des Urchriftenthums als großes Bange bergleichen an= scheinend abgelegene Einzelfragen an Gewicht viel mehr gewonnen als verloren, infofern ohne ihre überzeugende Erledigung auch die große Streitfrage ber Löfung nicht entgegengeführt werden kann. Bon biefem Gefichtspunkt aus, nicht um über ein in feiner Bereinzelung geringfügiges Problem die Bahl der aufgeftellten Bermuthungen um eine neue zu vermehren, sondern um durch exacte Erforschung eines einzelnen Punktes über die schwebenden großen Fragen in Betreff des apostolischen Zeitalters einen Lichtstrahl zu verbreiten, nehmen wir die liegengebliebene Untersuchung über die forinthische Chriftuspartei hier wieder auf. Wir schicken dem pofitiven Theil unferer Erörterung eine kurze Rritik ber haupkfächlichften feitherigen Lösungsversuche des Problems voraus, die das Bedürfniß einer erneuten Untersuchung begründen und zugleich für die Richtung derfelben einige Wegweiser aufstellen wird.

Das offenkundigste Zeugniß für die Eriftenz einer "Chriftuspartei" in Korinth ift bekanntlich die Stelle 1 Kor. 1, 12: λέγω δὲ τοῦτο, ὅτι ξααστος ύμῶν λέγει, ἐγώ μέν εἰμι Παύλου, έγω δε 'Απολλώ, έγω δε Κηφά, έγω δε Χοιστού. 3war hat man felbst aus dieser Stelle die Christuspartei wegzudeuten Man hat das eyw de Xocorov dem Apostel als sein Bekenntnig zutheilen wollen, welches er den vorhergehenden Parteilosungen entgegensetze; aber wie konnte er dann vorher schreiben δτι Εκαστος ύμων λέγει, und fortfahren μεμέρισται ό Χριστός;? Ober man hat das eyw de Xoiorov als den Machfatz betrachtet. den jede der drei vorhergenannten Parteien ihrer besonderen Losung hinzugefügt habe, - "ich, der ich Pauli, Apollos', Betri bin, ich gerade bin Chrifti" -: aber welchem Lefer auf Erden hatte ber Apostel zumuthen bürfen, einen solchen Sinn aus seinen Worten heraus zu verfteben? Gine ungezwungene Auslegung muß anerkennen, daß Paulus 1 Kor. 1, 12 vier Parteiftandpunkte bezeichnet, von denen der vierte ebenfo ein eya ciul Xolorav zur Lofung hatte, wie die drei anderen ein έγω είμι Παύλου, 'Απολλώ, Κηφά, und darüber ift auch heute eigentlich fein Streit mehr.

Nun aber hat eine ganze Reihe von Auslegern die Spur diefer Chriftuspartei lediglich in diefer einen Stelle der beiden Briefe an die Korinther gefunden und aus ihr allein fich ein Bilb derfelben zu entwerfen gesucht. Da erschien es benn als ber einfachste Weg, diefelbe aus dem Gegensatz zu den anderen verständlicheren Parteien abzuleiten. Als Andere in Korinth — fo dachte man — fich vaulisch. apollisch, tephisch zu nennen begannen, werden Die, welche an folder Menschenknechtschaft fein Wohlgefallen hatten, fich ihnen gegenüber= geftellt haben als "Chriften". Aber wenn diese Chriftusleute dergestalt die richtigen und untadeligen Glieder der Gemeinde gewesen wären, fo hätte Paulus fie den Anderen zum Mufter aufstellen muffen; fo aber faßt er sie mit jenen in gleichem Tadel zusammen und halt offenbar gerade ihnen das strafende μεμέρισται ο Χριστός; ent= gegen. Daher haben Rückert und Meber, die diefer Spur folgen, hinzufügen muffen, daß jene Unparteilschen am Ende aus lauter Unparteilichkeit selbst wieder Bartei geworden seien, indem sie namlich fich gegen die Anderen ausschließend gestellt und so auch an ihrem Theile Christum als einen zertheilten behandelt hatten. So einfach und natürlich eine folche Ansicht erscheint, ber auch Neander (vergl. Apostol. Zeitalter, 5. Aufl., S. 305) späterhin nicht abgeneigt war, fo hat doch Baur sie mit Recht eine gang abstracte genannt. Man kann sich eine folche Partei, die sich gegen den Anhang eines Paulus, Apollos, Petrus exclusiv gestellt und doch demfelben feine positive Eigenthümlichkeit entgegenzustellen gehabt hätte, in concreto nicht vorstellen. — So galt es für die Chriftuspartei einen positiven Inhalt aussindig zu machen, und hiezu bot sich, wenn man allein von 1 Kor. 1, 12 ausging, nur ihr Name als Wegweiser bar. Nannten sich jene Leute im Gegensatz zum Anhang des Baulus, Betrus, Apollos of rov Xolorov, fo führte das auf die Bermuthung, daß sie die Autorität der Apostel und übrigen Chriftum vermittelnden Lehrer verworfen, - eine Ansicht, zu ber neuerdings sich wieder Hofmann (Die h. Schrift N. T.'s zusammenhängend untersucht 2c., II, 2. S. 17) bekannt hat. Aber wenn die Chriftiner die Autorität der apostolischen Lehrer verwarfen, so muffen fie eine anderweitige Quelle und Richtschnur ber Erkenntniß Chrifti gehabt haben, und die mußte uns, wer diefer

Anficht folgt, mit irgendwelcher Wahrscheinlichkeit zu bezeichnen wissen. Das hat feiner Zeit Eichhorn versucht, indem er den Chriftinern sein Ur = Evangelium als Lehrquelle zuschrieb. Aber bies Ur-Evangelium, wenn es überhaupt exiftirte, fonnte nur übereinstimmen mit der Lehre der Apostel, ja mußte selbst die Autorität berfelben als der von Chriftus vorermählten Zeugen beftätigen, und so ift nicht abzusehen, mas die Anhänger dieser Schrift in Korinth hätte bewegen follen, die Autorität der Apostel abzulehnen und was Befonderes, von anderen Chriften Abweichendes dieselben hatten hegen können. Denkbar hat diese ganze Ansicht der Sache erft Meander gemacht, indem er die Boraussetzung einer in Korinth ftattfindenden eigenthümlichen Reaction des hellenischen Geiftes gegen das Evangelium zu Hulfe nahm. Nach Neander hätte der hellenische Beist, leicht eingehend auf alles Neue, aber nicht leicht etwas Fremdes ohne affimilirende Umbildung annehmend, in der korinthi= fchen Chriftuspartei eine erfte Bermischung von Chriftenthum und Philosophie zu Wege gebracht. Inmitten der Gahrungen und Spaltungen der Gemeinde hätten philosophisch gebildete Griechen, beren es ja nach 1 Ror. 1, 26 in der Gemeinde etliche, wenn auch nicht viele gab, sich ein eigenes, rationalisirendes Christenthum zurechtgemacht. Chriftus, über den fie schriftliche Mittheilungen benutzen mochten, erschien ihnen in Wort und Wandel als ein anderer höherer Sokrates, und als Anhänger eines folchen nannten fie sich of rov Xolorov. Einer folden Partei, meint Reander, läßt fich die 1 Kor. 15 bekämpfte Leugnung der leiblichen Auf= erstehung am eheften zutrauen; im Uebrigen findet er in beiden Briefen keine unmittelbare Beziehung auf fie. Diese immerhin sinnreiche Hypothese würde den Namen of rov Xolorov insofern gut erklären, als Chriftus dieser Partei als menschlicher Lehrer auf gleicher Linie gestanden hätte wie den anderen Parteien Baulus. Apollos und Petrus; wiewohl man nach Schenkel's richtiger Bemer= fung bei folden philosophirenden Griechen eher den geschichtlichen und perfonlichen Jefus namen erwarten mußte, als den judifchen Sehn= suchts= und Verheißungsnamen Xoioros. Aber von entscheidendem Gewicht gegen die ganze Neander'sche Ansicht war der Einwand Baur's, die Ablehnung jeder auch nur scheinbaren apostolischen

Autorität fei felbst bei den Secten des zweiten Jahrhunderts beispiellos, wieviel weniger im apostolischen Zeitalter benkbar. Neander konnte dem gegenüber zwar das Beispiel der Rarpokratianer anführen, aber welch ein Unterschied zwischen dieser extremften Erscheinung haretischer Gnosis und einer Partei, die einen integrirenben Theil einer apostolischen Gemeinde bildete! Im zweiten Jahr= hundert, als das Evangelium den den Drient beherrschenden Geiftern bereits so fehr imponirt hatte, daß sie mit ihm jene wunderbaren gnostischen Compromisse eingingen, da war ein Synkretismus zwischen Christenthum und Hellenismus, wie ihn Neander hier vermuthet, gedenkbar, und ist doch nur bei jener extremen, auf der Grenglinie von Chriftenthum und Heidenthum ftehenden Bartei gu Stande gekommen; aber wie in der apostolischen Zeit Leute, wie Reander fie denkt, fich follten angezogen gefühlt haben burch den von der judischen Synagoge ausgegangenen paulinischen Conventikel in Korinth, oder wie sie, wenn fie wirklich angezogen worden wären, an einem Gemeindeleben hatten Theil nehmen können, das bei allen feinen Mängeln boch von einem gang anderen Geifte befeelt war, das wird sich schwer vorstellen laffen. — Aber denken wir uns wirklich einmal eine Partei, wie Reander sie zeichnet, in die forinthifche Gemeinde hinein: jedenfalls mußte bann Paulus gegen eine folche die schärfften Pfeile seiner Polemik gerichtet haben, denn bei ihr ware das Fundament, Chriftus felbst, verkannt und ver= tehrt gewesen; nun aber ift in beiden Briefen von einer folden Bekämpfung kaum eine Spur aufzutreiben. Selbst daß 1 Ror. 15 gegen die Chriftuspartei gerichtet fei, muß uns gang unwahrscheinlich werden, wenn wir beachten, mit welchem Rachdruck Paulus sich für die Auferstehung Christi auf die Uebereinstimmung aller Apostol beruft; - diefe Berufung hatte ja nirgends weniger Sinn gehabt, als ber Partei gegenüber, die alle Autorität der Apoftel verwarf. Aber ware jene polemische Beziehung auch richtig, - ber Grundirrthum jener Leute, ihre verkehrte rationalistische Ansicht von Chriftus ware auch hier nicht berührt, und wenn Neander dies bedentliche Schweigen durch die Bemerkung zu mildern fucht, daß ja die Ausführung über bas Berhältniß des Evangeliums zur griechifchen Weisheit 1 Kor. 1 - 3, wenn auch zunächst auf die Apollosparteigerichtet, nebenbei doch auch die Denkart der Christiner berichtige, fo muß er selbst doch wieder bekennen, daß hier nur von möglichen Gefahren, nicht von wirklichen Berderbniffen des Evangeliums durch ben Einflug hellenischer Beisheit die Rede ift. Gine andere Aushülfe versucht er in seinen Vorlefungen über die Korintherbriefe, indem er die Vermuthung hinwirft, der Apostel bestreite jene Leute vielleicht darum fo wenig, weil diefelben kaum mehr zur Gemeinde gehört hätten. Aber würde Paulus dann nicht vielmehr auf ihre völlige Ausscheidung gedrungen und jedenfalls die übrige der Berführung ausgesetzte Gemeinde defto entschiedener vor ihren Grund= fätzen gewarnt haben? Warnt er fie doch felbst vor den Umgangs= einflüffen ganz außerhalb ftehender Beiden (1 Ror. 15, 33)! a) Ueberdies zeigt 1 Kor. 1, 10 — 11 ganz deutlich, daß keine jener vier Parteien so lose und zweideutig zur Gemeinde geftanden haben kann; wie könnte sonst der Apostel die Getrennten alle brüderlich anreden und sie auffordern, ihre Parteiungen einfach fallen zu taffen? Noch mehr — der Eingang des ersten und der ganze Berlauf beider Briefe beweift, daß das vom Apostel gelegte Beuehlor, Chriftus, von feiner Seite her angefochten und er= schüttert worden war, und schon diese einzige Wahrnehmung reicht aus, um das ganze Bild der Chriftuspartei, wie es Reander - freilich im vollen Gefühl der Unsicherheit seiner Sypothese zeichnet, in's Reich der Unmöglichkeit zu verweisen.

Was überdies die sämmtlichen seither berührten Auffassungen der Christuspartei unhaltbar macht, ist der Umstand, daß sie zu einer zweiten Erwähnung dieser Partei, die sich im anderen Korintherbrief sindet, nicht passen. Die scharse und eingehende Polemik, welche die Schlußcapitel des zweiten Briefes enthalten, eröffnet sich unter Anderem mit der Bemerkung (2 Kor. 10, 7): εἰ τις πέποιθεν έαυτῷ Χριστοῦ εἶναι, τοῦτο λογιζέσθω πάλιν ἀφ΄ έαυτοῦ, δτι καθως αὐτὸς Χριστοῦ, οὕτω καὶ ἡμεῖς. If es möglich, hier in dem mit schärsstem Nachdruck

a) Neander heutet (Apost. Zeitalter, 5. Aust., S. 305) diese Stelle als Warnung eben vor dem Umgang mit den Christinern. Aber das ist ganz unmöglich, da es das völlige Ausgeschiedensein derselben aus der Gemeinde voraussetzen würde.

wiederholten Xoiorov elvai, beffen ausschließliches Inauspruchnehmen der Apostel an den Gegnern seines zweiten Briefes por Allem bekämpft, das Stichwort berfelben Bartei nicht wiederzu= erkennen, welche im ersten Briefe mit jenem eyw de (elui) Xoiστον charafterifirt mar? Reander, Meher u. A. entziehen sich gewaltfam diefer Wahrnehmung, weil fie aus anderweitigen Grun= ben in den 2 Kor. 10-12 bekämpften Gegnern vielmehr die Betruspartei des ersten Briefes wiederzuerkennen meinen: eine Auffassung, durch die ihre Anficht der Barteiverhältnisse in Korinth und in der apostolischen Kirche überhaupt weit mehr, als es auf ben erften Blick scheint, mit der fogleich barzulegenden Baur'ichen zusammenfällt. Sollte sich bagegen, wie wir Baur gegenüber so= aleich nachzuweisen gebenken, diese Deutung von 2 Kor. 10-12 auf die Betruspartei als unhaltbar herausstellen, so könnte es vollends keinem Zweifel mehr unterliegen, daß 2 Kor. 10, 7 eine zweite Spur ber Chriftuspartei enthält, und damit hatte die vorher auf den blogen Namen angewiesene Untersuchung derselben auf einmal an den polemischen Capiteln 2 Ror. 10-12 die breitefte Unterlage gewonnen.

Erwiesen sich die lediglich auf 1 Ror. 1, 12 gebauten Sypothesen über die Christuspartei als haltlos und wurde von den Urhebern derfelben die Bolemit 2 Ror. 10-12 auf die Betruspartei bezogen, so lag Angesichts ber Stelle 2 Ror. 10, 7, welche die vermeint= lichen Petriner offenbar als Chriftiner zu erkennen gab, nichts näher, als die Petrus = und die Chriftuspartei mit einander zu identificiren. Auf diesen Erklärungsversuch der Chriftuspartei mard Baur geführt, indem er eine bereits von Storr eröffnete Bahn in feiner Weise weiter verfolgte. Storr hatte von der leicht zu vermuthenden Verwandtschaft der Paulus = und der Apollospartei. welche beide die freiere heidenchriftliche Richtung 'repräsentiren mußten, auf ein ähnliches Berwandtschaftsverhältnig der Petrusund der Chriftuspartei als der beiden judenchriftlichen Fractionen geschloffen und fo die vier Parteien auf die beiden Sauptgegenfätze des apostolischen Zeitalters, Beidenchriftenthum und Judenchriftenthum, gurudgeführt. Die Chriftiner hielt er ben Betrinern gegenüber für die schrofferen Judaiften, die sich ftatt an den milberen

Betrus vielmehr an Jacobus angeschloffen, den — ebendarum von Paulus wiederholt (1 Kor. 9, 5 und 15, 7) erwähnten - leib= lichen Bruder des Herrn. Ebendaher erflärte Storr auch den Namen der Partei: diese Leute hatten fich, indem fie auf ein γινώσκειν κατά σάρκα Χριστόν (2 Ror. 5, 16) entscheidenden Werth gelegt, durch Jacobus, den Bruder des Herrn, in einem näheren und allein richtigen Berhältniß zu Chriftus gefühlt. Die schwache Seite dieser Ansicht lag vor Allem in dieser Namens= erklärung. Offenbar hatten die Chriftiner, wie Storr fie bachte, fich of του Ιακώβου nennen muffen, nicht of του Χριστου, zu= mal ihr Sinn unmöglich dahin gehen konnte, auch den Anhängern des Petrus das richtig vermittelte Berhältniß zu Chriftus abzusprechen, auch Jacobus selbst, dessen Erwähnung 1 Kor. 9, 5 und 15, 7 mit ben forinthischen Parteiverhältniffen gar nichts zu schaffen hat, niemals adsalgo's rov Xquorov, sondern immer nur άδελφος του χυρίου genannt wird. Go bedurfte die Storr'sche Idee jedenfalls einer weiteren Durch = und Umbildung, und eine folche ließ ihr Baur in seinen beiden Abhandlungen über die Chriftuspartei (1831 und 1836; beide in feinen "Paulus" eingerückt) auf geschickte und geiftvolle Weife angedeihen. Sein Grundgedanke ift, anftatt der blogen Berwandtschaft, die wesentliche Identität der Petrus= und der Chriftuspartei. Die Verwandtschaft der Paulus- und der Apollospartei, von denen die lettere nur eine Abart der erfteren sein konnte, läßt nicht blos auf ein ähnliches Berhältniß zwischen Betrinern und Chriftinern schließen, sondern es fteht auch — meint Baur — einer völligen Bereinbarung beider nichts im Wege, da es dem Apostel (1 Kor. 1, 12) vielleicht nur darum zu thun war, die Barteinamen zu häufen. Ware dem fo - schließt Baur weiter -, fo ware der Gegenfat der Pauliner und Petriner vor Allem in dem zu suchen, was die Betriner zu τοῖς τοῦ Χοιστοῦ machte, und dies Hauptmoment des Gegen= fates muß dann in den Korintherbriefen nachweislich fein. Run finden wir in der That als einen Hauptgegenstand beider Briefe eine Rechtfertigung des apostolischen Ansehens, welches die Gegner in Korinth dem Paulus nicht in vollem Sinne zugestehen wollten. Wie, wenn sie ihm dasselbe darum absprachen, weil er nicht in

derfelben unmittelbaren geschichtlichen Verbindung mit Christus ge= ftanden wie Betrus, also weil er nicht im felben Sinne wie Betrus Χοιστού mar? Diese Bermuthung scheint besonderes Licht zu verbreiten über den Abschnitt 2 Kor. 10-12, in welchem Gegner bekämpft werden, die des Apostels Ansehen in der Gemeinde auf alle Weise zu untergraben suchen, bas ihrige bagegen barauf grunben, daß fie Έβραΐοι und διάκονοι Χριστού feien (11, 22-23) und die zugleich nach 10, 7 das Xoiorov elvai dem Apostel abund sich zugesprochen haben müffen. Daß Baulus 2 Kor. 12 fich. feiner Gesichte und Offenbarungen Christi rühmt, und zwar - wie er hinzufügt — gezwungen, das scheint gleichfalls zu geschehen im Gegenfatz gegen das irdisch-geschichtliche Verhältnig, welches Betrus zu Chriftus hatte und welches die Gegner des Paulus betonten; benn "Baulus konnte eben dem von den anderen Aposteln Erlebten nur eine innere Erfahrung gegenüberstellen, jenes &woaneval xúgior, auf das er fich schon 1 Kor. 9 berufen hat". Ebenso, wenn der Apostel 2 Ror. 5, 16 ein γινώσκειν κατά σάρκα Χριστόν als werth= los von sich ablehnt, — worauf anders kann sich das beziehen, als auf dieselbe Gegenpartei, die eine fleischliche, d. i. judaistische Auffassung Chrifti ihm gegenüber geltend machte? So erflärt fich die auffallende Doppelnamigkeit dieser Partei dahin, daß "fie sich τους Κηφά nannte, weil Petrus unter den Judenaposteln den Primat hatte, rods Xoiorov aber, weil fie die unmittelbare Berbindung mit Christus als das Hauptmerkmal des echten apostolischen Ansehens aufstellte" (Paulus, S. 278). — Auf die Einwendung Neander's und Billroth's hin, daß der Apostel doch unvertennbar vier Parteien bezeichne, hat fich Baur fpater herbeigelaffen, das Stichwort eyw de Xoiorov den ichrofferen Betrinern oder den Lehrern und Führern derselben besonders zuzuschreiben; aber bies fleine Augeständniß hat an der Richtung und Begründung feiner Sypothese durchaus nichts verändert.

Das Beste an dieser Baur'schen Hypothese ist offenbar, daß dieselbe nicht erst, wie die Neander'sche, eine Partei zu erdenken braucht, von der die Geschichte des apostolischen Zeitalters sonst nichts weiß, vielmehr die räthselhafte Erscheinung der Christuspartei auf unzweiselhafte und bekannte Thatsachen der apostolischen

Geschichte, auf ben judaistischen Gegensatz gegen Paulus guruckzuführen versteht. Im lebrigen hat nicht leicht eine berühmte und blendende Hypothese auf schwächeren Füßen gestanden. Bon dem Bunkte an, wo fie fich von der Storr'ichen Unficht unterscheidet, betritt sie den Boden der Willfür. Oder mas könnte millkürlicher fein, als da, wo Paulus deutlich vier Parteiftandpunkte aufzählt, ben Juhalt der vierten Partei durch ihre Bereinerleiung mit der britten gewinnen zu wollen? Dag die Partei, welche Paulus 2 Ror. 10-12 befämpft und welche aus 10, 7 als die Chriftus= partei des ersten Briefes zu erkennen ift, eine judaiftische sei, läßt fich nach der Werthlegung ihrer Führer auf eine hebräische, ifraeli= tische, abrahamitische Abkunft (2 Kor. 11, 22) allerdings nicht bezweifeln; daß aber diese judaistische Partei nur die petrinische des ersten Briefes sein könne, das ist der — freilich von den meisten Anslegern, auch von Meander und Meyer, begangene — Trugschluß, durch welchen Baur das Resultat, das er haben will, die Burückführung des paulinisch-judaistischen Gegensatzes im apostolischen Zeitalter auf einen einfachen Gegensatz von Paulus und Betrus, nicht beweist, sondern erschleicht. "Die Gegner des Apostels", fagt Baur (Paulus, S. 294), "waren geborene Juden und zwar von echt = ifraelitischer Abkunft: unstreitig gehörten fie daher zur petrinischen Partei und machten die Antorität des Betrus für fich geltend." Aber wo ift in der ganzen, durch drei Capitel hin= burchgehenden Polemit des zweiten Korintherbriefes irgendeine Spur, daß es die Autorität des Petrus gemesen, die man bem Paulus entgegengestellt? a)

Die einzige solche Spur, die Baur zu finden meint, ift ent=

a) Nur die Polemik des zweiten Briefes kann hier in Betracht kommen, weil nur hier die Gegener des Apostels nach 10, 7 Christiner sind. Wenn Paulus im ersten Briefe 9, 1 und 15, 8 seine apostolische Ebenbürtigkeit mit Petrus betont, so geschieht das der petrinischen Partei gegenüber, deren Identität mit den — christinischen — Gegnern des zweiten Briefes der klaren Unterscheidung der Petriner und Christiner 1 Kor. 11, 12 gegenüber erst zu beweisen wäre, ehe die fraglichen Stellen zu Gunsten der Baurischen Hopothese in Betracht kommen können.

schieden falsch. Die vneodiar anoorodoi, denen Paulus 2 Ror. 11, 5 und 12, 11 in nichts nachgestanden zu haben behauptet. follen nach Baur die auf übertriebene Weise ihm gegenüber von den Gegnern erhobenen Ur = Apostel fein. Schon das Unpaffende einer folchen ironischen Bezeichnung von Männern, welche ber gemeinsame Berr zu Aposteln erwählt hatte, schon die Demuth, mit der fich Paulus 1 Ror. 15, 8 denfelben Männern gegenüber als den ελάχιστος των άποστόλων bezeichnet, hätte Baur von einer folden Deutung, die auch DeWette für unmöglich erklärt, abhalten follen. Wenn Paulus im gangen Ausammenhang lediglich von den Kührern der Gegenpartei in Korinth felbst redet, diefelben als ψευδαπόστολοι, als trügerische Arbeiter, die sich in απόστολοι Χοιστού verkleidet hätten, bezeichnet (11, 13), wenn er diese » à πόστολοι « unmittelbar vorher charafterisirt hat als διε έαντους συνιστάνοντες und είς τα άμετρα καυχώμενοι (10, 12-13), also als Grofithuer mit ihrer Berson und ihrer Wirksamkeit, - konnte denn irgendein Lefer des zweiten Korinther= briefes, der nicht wie Baur nach versteckten Ausfällen auf die Apostel in Jerufalem in demfelben gefucht hatte, die υπερλίαν απόστολοι anders als von den in Korinth felbst anwesenden Oppositionshäuptern verftehen? Ueberdies macht der Zusammen= hang der Stelle 11, 5 nach rudwärts wie nach vorwärts diese Fassung zur Nothwendigkeit. Denn wenn der Apostel nach einem "Ja, wenn Der, welcher baberkommt, euch einen anderen Jefus zu bringen vermöchte, als ich euch gebracht, dann thätet ihr wohl, ihn zu dulden" - fortfährt: λογίζομαι γαο μηδεν ύστερηκέναι των υπεολίαν αποστόλων, was Anderes fann da der Sinn des durch yao ausgedrückten Zusammenhanges sein, als: "so aber hat ό έρχόμενος, er mag sich noch so sehr als ein ύπερλίαν από-Trolog geberden, nichts bringen können, was nicht ich euch schon gebracht"? Und wenn dann der Apostel weiter B. 6 einräumt, daß er den önsodiar aniorodoi gegenüber insofern vielleicht nachstehe, als er ein εδιώτης τῷ λογῷ sei, wie ist es möglich, hier an die Ur = Apostel zu denken, von deren Beredtsamkeit man in Korinth jedenfalls gar keine Proben hatte und die

ohne Zweifel in dem Sinne wie Paulus fämmtlich — und noch weit mehr als er — idiorai ro dógo waren? a)

Mit dieser falschen Deutung der vnegliar anooroloi fällt im Grunde ichon die gange Baur'sche Sypothese in fich zusammen. Denn sind die Führer der Christuspartei selber in Korinth als vnegλίαν ἀπόστολοι aufgetreten, so folgt, daß sie nicht als demüthige Berehrer der Ur-Apostel, daß fie überhaupt nicht in fremdem, sondern im eigenen Ramen in Rorinth aufgetreten find. Dag bem in der That so gewesen sei, liegt in dem ganzen Abschnitt 2 Ror. 10-12, wenn man ihn nur mit unbefangenen Sinnen ansieht, vor Augen. Der Apostel nennt seine Gegner ψευδαποστόλους, έργάτας δολίους μετασχηματισμένους είς αποστόλους Χριστον und deutet schon damit an, daß dieselben felbständig und nicht als Mandatare der Ur-Apostel aufgetreten waren. Dann aber was vertheidigt er gegen fie? Etwa feine apostolische Vollmacht? Dann mußte er verfahren wie im Galaterbrief, mußte erinnern an seine unmittelbare Berufung und Beauftragung seitens des Herrn, mußte die Unerkennung erwähnen, welche die alteren Apostel felbst ihm nicht versagt, u. s. w. Bon alledem lesen wir kein

a) Unter diesen Umftänden kann ich es nur aus der Macht vorgefaßter Meinung erklären, daß Hilgenfeld (Zeitschrift f. wiffensch. Theologie, 1864, Sft. 3, S. 173) gleichwohl auf jene gang unhaltbare Baur'iche Deutung Burudtommt. Wenn derfelbe in B. 4 eine "bittere Hinweisung auf ein anderes, judendriftliches Evangelium" findet, "welches wie früher in Galatien, so jetzt in Korinth Eingang gefunden", so ift bas - worauf wir unten (gegen Schenkel) zurudkommen werben - bem allein möglichen. von Meyer, Neander und Baur felbft auerkannten Sinn der Stelle fcmur= ftracts entgegen. Aber einmal angenommen, die Stelle befage wirklich, was Hilgenfeld will, - ift es benn eine irgendwie mögliche Erklärung ihres Zusammenhanges mit B. 5, wenn Hilgenfeld fortfährt: "nur weil bie Annahme dieses Evangeliums ein Unrecht gegen Paulus mar und denselben beseitigte, fährt er B. 5 fort: λοχίζομαι γάο μηθέν ύστερηκέναι των υπερλίαν αποστόλων? Also jenem "anderen" Evangelium gegenüber, welches er Gal. 1, 6 niederdonnert mit einem "Wer euch ein anderes Evangelium predigt als ich, der fei verflucht", wurde Paulus fich bier herbeilaffen zu klagen, fein Evangelium fei boch nicht fchlechter als jenes, und so fei es undantbar von den Korinthern, daß fie ihn durch Annahme jenes anderen Evangeliums beseitigt hatten??

Wort, sehen also beutlich, daß es sich zwischen Paulus und der Chriftuspartei . darum nicht gehandelt haben fann. Bas Baulus gegen die Chriftusleute im gangen zweiten Korintherbrief vertheidigt, ift nicht feine apostolische Bollmacht, nicht feine Cbenburtigkeit mit Betrus, fondern feine driftliche und apostolische Berfonlichteit: er schüttet sein innerstes Berg aus gegen die Rorinther, damit sie ben Begnern fagen konnten, mas für einem Lehrer fie ihr Chriften= thum verdankten (5, 12); er erinnert die Gegner daran, daß fo gut fie Chrifti feien, jo gut fei er's auch (10, 7); er vertheidigt feine Aufrichtigkeit, feine Uneigennütigkeit gegen ihre Berdachtigungen (1, 17 ff; 12, 13—18); er mißt sich mit ihnen nach natürlichen Vorzügen (11, 22), nach Arbeit und Leiden im Dienste Chrifti (11, 23 ff.), nach den persönlichen Auszeichnungen, die ihm vom Herrn zu Theil geworden (12, 1-11), und fo nur kommt er zuletzt und beiläufig 12, 12 auch mit einem Wort auf die Voll= aultigfeit feines Apoftolates zu reben. Wer fahe benn ba nicht, daß es sich um einen gang persönlichen Rampf zwischen ihm und diefen Leuten handelt und gang und gar nicht um fein Berhältniß zu den Aposteln in Jerufalem?

Oder ware etwa die Baur'sche Berufung auf die von Paulus geltend gemachten "Gefichte und Offenbarungen" eine dies Alles aufhebende Gegeninftang? Auch die Erwähnung dieser Gesichte und Offenbarungen geschieht nicht, um dem geschichtlichen Umgang des Betrus mit Chrifto einen vifionaren entgegenzuseten, sondern einfach, weil die korinthischen Gegner ihrerseits mit folchen Erlebniffen geprahlt. Es ift ja handgreiflich, daß Cap. 11, 21 ein Wettstreit des Rühmens beginnt (έν ῷ δ'ἀν τις τολμῷ . . . τολμῶ κάγω), der erft 12, 11 (γέγονα άφρων καυχώμενος · ύμεῖς με ηναγκάσατε. έγω γαρ ώφειλον ύφ' ύμων συνίστασθαι οὐδέν γαρ ύστέρησα των ύπερλίαν αποστόλων, εί και ούδέν είμι) gu Ende ift. Wenn nun in diefem Wettstreit des Ruhmens der Apostel auf seine οπτασίαι καὶ αποκαλύψεις zu reden kommt, so weiß ich nicht, welcher Schluß berechtigter ware als ber, daß er das aus demfelben Motiv thue, aus dem er vorher (11, 22) auf seine hebräische Abkunft und dann (11, 23 - 33) auf seine Leiden im Dienste Chrifti gekommen, nämlich um zu zeigen, daß, mas feine Gegner von sich rühmten, auch er von sich rühmen könne, und wohl noch mehr. Aber es sei darum, dag der Apostel aus einem anderen, uns unbekannten Beweggrund auf feine Gefichte und Offenbarungen gekommen fein foll: keinenfalls kann diefer Beweggrund die Rechtfertigung feiner apostolischen Bollmacht fein. 3ch habe bereits anderweitig ("Ueber die Befehrung des Apostel Paulus", Studien u. Rrit. 1863, 2. Heft) baran erinnert, daß Paulus die Aemter des Apostels und des Propheten unterscheide und ersteres als das höhere betrachte (1 Kor. 12, 28; Eph. 4, 11); nun aber waren Besichte und Offenbarungen unstreitig des Propheten Sache, - wie können sie denn nun das Apostolat des Paulus beweifen follen? Wo Paulus fein Apoftolat rechtfertigen will, da muß er erinnern und erinnert er in der That an das einzigartige Erlebniff, bem allein er baffelbe verbantte, an die Erscheinung des auferstandenen Heilandes auf dem Weg nach Damastus (Gal. 1, 1 u. 15; 1 Ror. 9, 1; 15, 8), und daß bies Erlebnig nach feinem eigenen Urtheil mit blogen Gesichten und Offenbarungen nicht in Eine Linie gehörte, wie Baur will, das glanbe ich in der eben angeführten Abhandlung zur Genüge nachgewiesen zu haben. Aber wenn auch, - wie follten wir felbst dann es verstehen, daß Paulus, wenn es fich in Korinth um feine apostolische Cbenburtigfeit mit Petrus gehandelt hätte, - auftatt auf die anoxalvyis avolov, die ihn zum Apostel gemacht, sich auf gang andere beriefe, die, wie erhaben und felig fie fein mochten, mit feiner apostolischen Vollmacht in keinerlei Zusammenhang standen? Den onraviais und αποκαλύψεσι κυρίου, die er 2 Kor. 12 erwähnt, verdankt er weder eine mittheilbare Offenbarung — vielmehr hat er in ihnen άρρητα δήματα gehört ά ουκ έξον ανθρώπω λαλήσαι —, noch war ihr Juhalt ein übernatürlicher Umgang mit Chriftus, denn der Genitiv xvgiov 2 Ror. 12, 1 ift Genitiv des Urhebers, nicht des Objects, als welches vielmehr paradiefische Empfindungen und himmlische Geheinnisse erscheinen: wo ift denn da auch nur ein einziger Bunkt, auf dem sich diese Erlebnisse mit denen, durch welche die älteren Apostel zu Aposteln geworden, in Bergleich ftellen liegen?a)

a) Auch auf biesem schwachen Bunkte hat Hilgenfelb a. a. D., S. 171 f., ber

Endlich vermag die Baur'sche Hypothese — und das ist ihr völliges Todesurtheil — nicht einmal den Namen der Christus-

Baur'ichen Auficht zu Gulfe zu kommen gesucht, aber unseres Erachtens die Sache nur schlimmer gemacht. Rach seiner Auficht bezog fich ber Borwurf des exorqua, Bon-Sinnen-seins, auf den 2 Kor. 5. 13 ausvielt, por Allem "auf die Aussage des Baulus. Chriftum gesehen zu haben und Apostel im vollen Ginne des Wortes zu fein", - eine Aussage, die man ihm als maglosen Selbstruhm, als jene im zweiten Briefe öfters berührte "Selbstempfehlung" ausgelegt habe. Sieran foll nun Baulus benten, wenn er 2 Kor. 12, 1 fagt, er wiffe wohl, daß Rühmen ihm nichts nütze fei, denn er fomme jett auf einen Gegenstand, der bereits Anftoff erregt habe. - Bedarf es der Erinnerung, wie gebrechtich der so zwischen der Damaskus-Ericheinung und den 2 Kor. 12 erwähnten Gesichten hergestellte Busammenhang ift? Die Thatsache, burch die Paulus aus einem Berfolger ein Junger geworden, fo allbefannt in der damgligen Chriftenheit, daß Baulus überall nur auf fie binguminten braucht, foll ibm auf ein= mal in Korinth als maafloser Selbstruhm ausgelegt worden fein? Gine Beit und ein Lebensfreis, in denen Gefichte eine Sache nicht blos des allgemeinen Glaubens, sondern der vielfältigften Erfahrung maren, foll den Baulus, weil er fich auch eines "Gefichtes des Herrn" zu rühmen hatte, pon Sinnen gefunden haben? In der That ware es ein eigenthümlicher Wits gewesen, wenn die Gegner dem Paulus um einer Exorage willen, die fte ihm nicht glauben wollten, ein exorqual vorgerudt hatten! Gab es denn in der Persönlichkeit des Apostels, auch abgesehen von der Art und Beife feiner Bekehrung, für den Unverftand und die Boswilligseit nicht Anlag genug, ihm ein "Baule, bu rasest" zuzurufen? - Aber wir wollen Silgenfeld einmal seine mehr als zweifelhaften Pramiffen zugeben, was folgt? "Eben die Behauptung, durch eine Erscheinung Chrifti zum Apostel berufen zu fein, muß man bem Paulus als ein besonderes zavχασθαι vorgeworfen haben: da konnte Paulus die οπτασία und anoxalovis bei feiner Befehrung, welche ihm den Bormurf ber Gegner, er fei von Ginnen getommen, guge-Jogen hatte, mahrlich nicht mehr ermähnen" (a. a. D., S. 172). In der That? Paulus war der Mann, der mit der Ausfage von feiner Bekehrung verstummend zurudwich, wenn man ihm vorwarf, das sei wahnfinnige Brahlerei?? Aber wenn Baulus wirklich mit folden Gegnern ein so nachaiebiger Disputator war, so folgt mindestens, daß er die gange anftoffig gewordene Materie der "Gefichte und Offenbarungen" nunmehr vermeiden mußte: wie kommt er denn nun doch wieder auf fie zurud? "Dffenbar", antwortet Hilgenfeld, "weil er jetzt noch etwas Größeres und Höheres als die Chriftusvifion bei feiner apoftolischen Berufung ergählen will." Alfo Baulus, der auf seine Bekehrungsgeschichte beswegen nicht

partei befriedigend zu erklaren. Denn wenn die Gegner des zweiten Korintherbriefes sich vov Knaa genannt haben sollen, weil Betrus unter den Juden-Aposteln den Primat hatte, rov Xoiorov aber, "weil sie die äußere Berbindung mit Christus und den Um= gang mit ihm als das echte Kriterium des Xoiotov elvai und des apostolischen Berufes aufstellten" (Baur, Paulus, S. 296), fo tam es ja nur den palaftinenfifchen Aposteln felber gu, fich οί τοῦ Χοιστοῦ zu nennen, nicht aber ihren Borfechtern in Rorinth, die ja dann feine unmittelbare Berbindung mit Chriftus geltend zu machen hatten, geschweige benn ihrem in Korinth gewonnenen Anhang. Und so wendet felbst der Name of vor Χοιστού, wie Baur ihn faßt, sich vielmehr zu einem Zeugniß wider die Baur'iche Sypothese von der Ginheit der Petriner und Chriftiner; denn haben die Chriftusleute fich laut diefes Namens einer unmittelbaren Berbindung mit Chriftus gerühmt, fo konnen fie nicht das Ansehen des Betrus oder der Zwölfe als die nothwendige Vermittelung Chrifti geltend gemacht haben. Das hat benn auch Baur's Bertheidiger Hilgenfeld wohl gefühlt und bemgemäß die Baur'iche Befchreibung ber "Chriftusleute" modificirt. "Das Xoιστον είναι", sagt Hilgenfeld a. a. D., S. 165, "ist ganz einfach wie das Navlov, 'Anolla, Knya elvai 1 Kor. 1, 12 von einem unmittelbaren Jüngerverhältniß zu faffen. Es waren Judaiften, welche als unmittelbare Chriftusjunger mit Empfehlungs= schreiben aus der Urgemeinde in Korinth auftraten, dem Paulus das Xoiotov elvai absprachen und die ausschließliche Geltung der Zwölf = Apostel einführen wollten. So braucht man nicht mit Baur . . . den persönlichen Umgang mit Chriftus als unerläßliche Bedingung der Apostelwürde in den Ausdruck einzuschieben, sondern tommt mit dem einfachsten Sinne des Xoiorov eivai aus." Ware hier nur nicht gerade das, was aus Baur's Ansicht der Sache

zurückfommen kann, weil ihm dieselbe als ein besonderes zavzäskar vorgeworfen worden ift, erzählt statt derselben nun etwas, das ihm denselben Borwurf in noch höherem Maaße eintragen muß?! Fühlt denn nicht ein verständiger Gelehrter wie Herr Dr. Hilgenfeld, daß er sich hier in ein Gewebe hineinbegeben hat, in dem er bei jedem Bersuche, es vor dem Leser zu entwirren, sich selbst nur immer tieser und wunderlicher verwickelt?

beibehalten wird, gang ohne Halt. Daß die "Chriftusleute" die Geltung der Zwölfe in Korinth einführen wollten, schließt Silgen= feld aus 2 Ror. 11, 5 und 12, 11. d. h. sedialich aus dem auf die Zwölfe gedeuteten Ausdruck υπερλίαν απόστολοι, einer Deutung, deren Unmöglichkeit wir oben dargethan haben. Daß fie Empfchlungsbriefe aus der Urgemeinde in Rorinth vorgezeigt, foll fich aus 2 Ror. 3, 1 (εὶ μη χρήζομεν ως τινες συστατικών ἐπιστολών πρός ύμας ή έξ ύμων συστατικών) ergeben. Aber wo steht in diefer Stelle auch nur eine Sulbe davon, daß die Empfehlungsbriefe, die jene Leute mitbrachten, aus Jerufalem ftammten? Ronnten denn die Leiter der Urgemeinde Leuten, die dem Paulus das Xoiorov elvai absprachen, Empfehlungsbriefe zum Einbrechen in eine hellenische und paulinische Gemeinde mitgeben, ohne Allem zuwiderzuhandeln, mas Baulus Gal. 2, 7-9 von ihrem Verhalten zu ihm und Uebereinkommen mit ihm berichtet? Die Worte 2 Kor. 3, 1: η έξ υμών συστατικών deuten aber auch auf etwas ganz Anderes. Mögen sie darauf anspielen, daß jene Leute fich in Rorinth wirklich weitere Empfehlungsbriefe hatten geben laffen, oder mag nur der Apostel den Fall feten, daß er fich von den Korinthern folche Briefe ausbate, immer ergibt fich aus ihnen als das Wahrscheinlichste, daß die Empfehlungsbriefe jener Eindringlinge von Solchen stammten, unter denen dieselben gewirft hatten; und sie rühmten sich ja nach 2 Kor. 10, 12-16; 11, 23 f. einer ausgebreiteten Wirksamkeit. So gehört auch bier wieder Alles, was von einem Bafallenverhältniß der Chriftusleute ju Betrus und den Zwölfen erzählt wird, lediglich der Phantafie des in den Text hineinlesenden Kritikers an und bleibt nur der Selbstwiderspruch zu bewundern, mit welchem Leute, deren Rame auf ein geltend gemachtes unmittelbares Schülerverhaltniß zu Chriftus gedeutet wird, zugleich um jeden Preis zu Schildknappen anderer Schüler Chrifti gemacht werden follen.

Rann nach dem allen von einem Petrinismus der  $2 \, \text{Ror.} \, 10-12$  bekämpften Gegner ganz und gar keine Rede sein, so steht nach  $2 \, \text{Ror.} \, 10$ ,  $7 \, \text{nun} \, \text{um}$  so fester, daß wir hier dieselben Leute vor uns haben, die  $1 \, \text{Ror.} \, 1$ ,  $12 \, \text{durch}$  das  $\text{ky} \omega \, \text{de} \, \text{Covo} \, \text{charaletisite}$  terisitt sind, und die ganze Untersuchung hat an der Polemik des

zweiten Korintherbriefes eine ebenfo breite als fichere Bafis ge= wonnen. Dies als das Refultat der feitherigen Debatte richtig erfannt zu haben, ift das Berdienst der 1838 erschienenen Schenkel'= fchen Abhandlung De ecclesia corinthia primaeva factionibus turbata; hatte dieselbe nur nicht auf den gewonnenen feften Boben wieder das Luftschloß einer willfürlichen Hppothese gebaut. Bon ben Schlufcapiteln des zweiten Bricfes ausgehend, erblickt Schenfel in der Christuspartei die eigentliche Hauptpartei in Rorinth. Während die drei anderen Parteien des erften Briefes fich die Ermahnungen des Apostels zu Bergen genommen haben und daher als Parteien verschwunden find, erscheint die vierte im zweiten Brief als die hartnäckig gebliebene. Diefe gaheften Begner bes Apostels wollten offenbar den Gehorfam der Gemeinde gegen Baulus befeitigen, fein befonderes Anrecht an diefelbe vernichten und überhaupt ihn durch Berufung auf höhere Erkenntniß in Schatten ftellen. Ihr Rame of rov Xolorov bezeugt, daß fie überhaupt keines Apostels Ansehen achteten; auftatt der historischen Bermittelung mit Chrifto machten fie eine innerliche geltend, die ihnen durch Gefichte und Offenbarungen (2 Ror. 12, 1 f.) zu Theil werde. Und das besondere Berhältniß zu Chrifto, deffen fie fich demgemäß rühmten, war ihnen die Quelle einer höheren, der einfachen Apostel= lehre entgegentretenden Gnosis; es wurde von ihnen der verklärte Chriftus, mit dem fie in befonderer Berbindung zu fteben behaupteten, gegenüber dem in Niedrigkeit erschienenen, am Kreuze gestorbenen einseitig betont, - benn die gewöhnlich auf die Apollospartei ge= beutete Warnung des erften Briefes vor einer das Kreuz Chrifti entwerthenden Beisheit ift vielmehr auf die Chriftuspartei zu beziehen. Die Prediger biefes eigenthümlichen Mufticismus waren geburtsftolze Juden (2 Kor. 11, 22), von Außen nach Korinth gekommen (11, 4), wahrscheinlich aus Rleinasien stammend, wo theosophische Richtungen längst unter den Juden heimisch waren. 3hr Auftreten in Korinth hatte das ganze Parteiwesen erft hervor= gerufen; zuerst hatten sich zwei Barteien gebildet, eine ihnen zu= fallende ,, rov Xolorov " und eine ihnen entgegenstehende ber Apostel; da aber die lettere fein einheitliches Haupt befaß, fo hatte fie fich nach untergeordneten Motiven felbst wieder gesvalten. Bau-

lus hatte den Grund zur Gemeinde gelegt, Apollos biefelbe weiter ausgebaut; je nachdem man jener ober diefer Wirffamkeit größeren Werth beimaß, zertrennte man sich in eine Baulus- oder Apollospartei. Bon beiden aber fühlten forinthische Judenchriften, die fouft bas Unfehen ber Apostel festhielten, sich badurch gefchieden, baf fic von der tiefwurzelnden judischen Schen vor dem Genuß heidnischer Opferthiere, über welche die Baulus= und Apolloschriften fich meafetten, nicht lostommen konnten. Da nun das Apostelconcil (Apostelgesch. 15) den Genuß der eldwlogora auch den Heidenchriften verwehrt und Betrus bei jenem Beschluß den Ausschlag gegeben hatte, fo schlossen diese Judenchriften sich an den Ramen bes Betrus an. Auch noch im nachapostolischen Zeitalter meint Schenkel die Spuren und Fortsetzungen jener Christuspartei zu erkennen, namentlich im ersten Briefe des Clemens Romanus an die Rorinther, den er auf eine neu ausgebrochene Opposition der= felben Partei bezieht.

Was nun zunächst diese aus der nachapostolischen Zeit entlehnten Stüten der Hypothese angeht, fo wurde es hier zu weit führen, beren mehr als prefaren Charafter nachzuweisen; es genügt hervorzuheben, daß zwei sonft so fehr von einander abweichende Meister ber Rirchengeschichte wie Neander und Baur barin übereinkommen, diesem Theil der Schenkel'schen Argumentation nicht das geringste Gewicht beizulegen. Dagegen hat die Beweisführung aus den apostolischen Briefen selbst bekanntlich vielen Beifall gefunden und auch einen Meister der Exegese und Kritik wie DeWette geblendet. Judeß muß schon das gegen die Schenkel'sche Hypothese bedenklich machen, daß ihr zufolge die drei erften Parteien nahezu allen Inhalt verlieren. Diefelben follen die Sache des Apostolates vertreten haben gegen Leute, die sich unabhängig von demfelben gu Lehrern aufwarfen; aber war denn auch Apollos ein Apostel, war er nicht felbst ein von der apostolischen Autorität gang unabhängig aufgetretener Mann (Apostelgesch. 18, 24 f.)? Dann aber hält die Partei der Apostel nicht einmal zusammen, sondern spaltet fich wieder in eine Paulus-, Apollos- und Petruspartei: follte man nicht vielmehr erwarten, daß beim Eindringen der Irrlehre der befonnene Theil der Gemeinde, anstatt sich gerade jett aus den geringfügigsten

Beweggrunden in Parteien aufzulofen, fich befto fefter gegen ben gemeinsamen Feind zusammengeschloffen hätte? Der zwischen der Paulus = und Apollospartei von Schenkel allein übrig gelaffene Trennungsgrund, die Frage, ob der Stifter oder der Pfleger der Gemeinde der Größere gewesen, mare zudem ein wahrhaft kindischer, ein Streit um des Raifers Bart. Erheblicher allerdings wäre der Trennungegrund der Petriner; aber was man auch von dem Gegen= fat des paulinischen und petrinischen Christenthums im apostolischen Beitalter halten mag, auf eine folche Specialität wie bas Effen der eldwlogvra reducirt er sich nicht. Ueberdies war das Berbot der eldwlogvra (Apostelgesch. 15) gar nicht von Petrus, fondern von Jacobus ausgegangen, kann also den Namen der Petriner mit nichten erklären. — Noch gewichtiger find die Ginwendungen, welche gegen die Construction der Chriftuspartei felbst erhoben werden muffen. Es geht nicht an, die Ausführungen des Apostels über die Topia loyov, deren er sich nicht bedient habe, um nicht das Kreuz Christi zu entwerthen (1 Kor. 1-2), auf eine gegen die Lehre vom gefrenzigten Chriftus in materialem Gegenfat ftehende Theosophie zu beziehen. Paulus redet dort deutlich genug nur von einer σοφία λόγου, von einer philosophisch=rhetorischen Darftellungsform, welche - an sich unschuldig - gleichwohl dazu führen konnte, den driftlichen Glauben auf menschliche Ueber= führung und Ueberredung zu gründen, auftatt auf den Beweis bes Beiftes und ber Rraft, wie er von der einfach gepredigten centralen Beilsthatsache, vom Rreuze Chrifti, ausgehen follte. Mit feinem Wort erwähnt er einer vom positiven Christenthum inhaltlich abweichenden Theosophie, setzt vielmehr die Uebereinstimmung der Gemeinde und ihrer verschiedenen Lehrer im Geuellor, welches Chriftus fei, entschieden voraus (1 Ror. 3, 12 f.). Und wenn nun gar fein von 1, 18 bis 4, 5 offenbar festgefügter und gegen diefelbe Erscheinung gerichteter Gedankengang ausläuft in eine Warnung, die Individualitäten der Lehrer nicht zu überschätzen und sich nicht in unfreie Abhängigkeit von denfelben zu begeben (3, 21-22). auf welche Bartei fann bas weniger zielen als auf die, welche mit Berwerfung der vermittelnden Lehr-Autoritäten Chriftum felbst für ihren unmittelbaren Lehrer und Meister erklärte? - Aber auch

ber eigentliche Ausgangspunkt der Schenkel'schen Spothese, der Abschnitt 2 Ror. 10-12, trägt biefelbe nur scheinbar. Schon von einer Opposition der Christiner gegen die Apostel insgesammt ift hier nirgends eine Spur, fondern Schenkel lieft das ebenfo in den Text hinein, wie Baur das Gegentheil, die Berfechtung ber Autorität der Zwölfe durch die Chriftiner; - überall ift nur die Anfeindung des Paulus bezeugt. Wären alle Apostel, mare bas apostolische Umt überhaupt ber Gegenftand bes Angriffes gewesen, - wurde dann Paulus, auftatt für die gemeinfame Sache einzuftehen, lediglich seine eigene apostolische Bollmacht, ja nicht einmal diese, sondern, wie er wirklich thut, lediglich seine eigene Berson vertheidigen? Ein Anderes, mas fich aufdrängt, ift dies: wenn jene Chriftiner im Gegensatz zu der hiftorischen Bermittelung Chrifti burch die Apostel sich vielmehr auf einen innerlichen pneumatischen Bufammenhang mit ihm gefteift hatten, wie konnten fie ein fo gro-Bes Aufheben machen von ihrer hebräischen, ifraelitischen, abrahami= tischen Abkunft (2 Kor. 11, 22)? Schenkel findet es natürlich, daß Leute, die aus dem Bolf der Berheißung stammten, auf ihre Abkunft ftolz maren; - immerhin! Aber nicht hievon ift die Rede, fondern vielmehr davon, daß Juden, die in eine der erften hellenischen Städte und Gemeinden kamen, um dort Eingang zu gewinnen, daselbst nichts Eiligeres zu thun gehabt hatten, als den Griechen gegenüber mit ihrer judischen Abkunft zu prahlen. Wenn diese Abkunft mit bem, was fie zu bringen behaupteten, mit der reineren oder volleren Erfenntniß Chrifti, nichts zu schaffen hatte, fo gab es kein thorich= teres und zweckwidrigeres Berhalten. Etwas damit zu schaffen haben konnte fie aber nur, wenn die vorgeblich beffere Erkenntuiß Chrifti eine außerliche, hiftorifch bedingte und nicht, wie Schenkel will, eine einseitig innerlich vermittelte war.

Der Hauptstützpunkt der Schenkel'schen Hypothese sind die von Paulus (2 Kor. 12) erwähnten önrassau zai ansaulus anschen Bulus (2 Kor. 12) erwähnten önrassau zai ansaulus anschen Gegner sich auf solche berufen, sondern nur er beruft sich auf sie, und so haben Neander und Baur die Schlußfolgerung Schenkel's, daß Paulus auf diese Dinge geführt werde durch die Rücksicht auf ein entsprechendes Rühmen der Gegner, geradezu als Trugschluß bes

handelt. Mit Unrecht: wir haben schon oben ausgesprochen, daß die Berufung des Apostels auf folche Erlebnisse ihre natürlichfte Erflärung dadurch erhalte, daß er auch hierin feinen Begnern nicht nachstehen wollte (vergl. 11, 21: ἐν οδ δάν τις τολμά, ... τολμῶ κάγώ, und 12, 11: οὐδὲν γὰο ύστέρησα τῶν ὑπερλίαν άποστόλων). Aber wenn dem fo ist, — was folgt daraus? Daß feine Gegner fich gehabter Gefichte und Offenbarungen gerühmt haben im selben Sinne, wie sie sich ihrer hebräischen Abkunft und ihrer Arbeiten und Leiden im Dienste Christi rühmten; denn das Alles steht 2 Kor. 11, 22 bis 12, 1 in Einem Zusammenhang hinter einander. Reineswegs aber folgt daraus, daß diefe Gefichte bei ihnen der Titel maren, auf den fie eine vorgebliche höhere Erkenntniß begründeten; — mindestens mare dann ebenso= gut ihre hebräische Abkunft für einen folden Titel anzuschen. Noch mehr, - es ift mit diefer vermeintlichen Beweisstelle geradezu unvereinbar, daß die Berufung jener Leute auf Gefichte und Offenbarungen den Sinn gehabt hätte, den Schenkel ihr unterlegt. Bürde denn Paulus Leuten, die den geschichtlichen Zusammenhang mit Chriftus verachtet und Gesichte zum Formalprincip chriftlicher Erkenntniß gemacht hätten, jemals geantwortet haben, auch er habe zuweilen sehr erhabene Gesichte? Nimmermehr hätte er sich mit folden Schwarmgeiftern bergeftalt auf benfelben fcmanten Boden geftellt, sondern er hatte ihnen einerseits die fundamentale Bedeutung der Thatfachen des Todes und der Auferstehung Chrifti und andererfeits den Unterschied der währenden Geiftes = und Lebens= gemeinschaft mit ihm von solchen vereinzelten wunderhaften Erlebniffen entgegengehalten. Auch würde er, wenn er fich darauf eingelaffen hätte, folche Gefichte als Erkenntnik quellen anzuerkennen, neben jenen Gegnern übel beftanden fein; denn jene hatten nach Schenfel aus benfelben eine theofophische lehre herzuleiten, er aber hatte in den seinigen nur άβδητα δήματα vernommen, also den Korinthern aus deufelben nichts zu eröffnen (2 Ror. 12, 4). Schon allein diefe Inhaltsbezeichnung feiner Bifionen - abonra δήματα, α ούκ έξον ανθοώπω λαλησαι, hätte davon abhalten muffen, die Bifionen der Gegner als Quellen einer Behre angufeben, denn wo bliebe in diesem Falle zwischen seinen und ihren Be-

fichten das tertium comparationis? — Aber auch daß jene Chriftiner überhaupt nur eine höbere Gnofis, eine von der apostolischen Predigt fich unterscheibende Lehre gehabt und geruhmt, lieft Schenfel in den Text nur hinein. Wenn Paulus 2 Ror. 11, 6 von sich felbst fagt: εί δε και ιδιώτης τῷ λόγφ, αλλ' οὐ τῆ γνώσει, fo folgt baraus wohl mit einiger Wahrscheinlichkeit, daß man ihm Mangel an Beredtsamfeit vorgerückt hat, - einen Mangel, den er in gewiffem Sinne einräumt, aber unerheblich findet, da ihm boch bas Wichtigere, die Erkenntniß, nicht fehle; wie aber aus dieser Stelle folgen foll, man habe ihm nicht nur die Beredtfamkeit, fondern auch die Erkenntniß abgesprochen, und nicht nur das, sondern man habe auch die ihm abgesprochene Erkenntniß sich selber in be= fonderem Maaße zugesprochen, das ist schwer einzusehen. Noch schlimmer steht es mit einem anderen Beweise, ben Schenkel für bas Vorhandenfein einer vom einfachen Evangelium abweichenden chriftinischen Gnosis oder Theosophie bringt, mit der Stelle 2 Ror. 11, 4: εὶ μὲν γὰρ ὁ ἐρχόμενος ἄλλον Ἰησοῦν κηρύσσει, ον ουκ εκηρύξαμεν, η πνεύμα έτερον λαμβάνετε ο ουκ ελάβετε, ή εὐαγγέλιον Ετερον δ οὐκ εδέξασθε, καλώς ἀνεί-28698. Schenfel hat (ebenfo wie DeWette und neuerdings Hilgenfeld) ben Sinn biefer für unfere gange Untersuchung fo wichtigen Stelle vollständig verkannt, wenn er fie nach der Analogie von ⑤al. 1, 6—7 (θανμάζω, ὅτι οὕτω ταχέως μετατίθεσθε.... είς Ετερον εὐαγγέλιον, δ' οὐκ Εστιν άλλο, εὶ μή τινές εἰσιν οί ταράσσοντες ύμας κτλ.) auslegt und aus ihr so argumentirt: "Da Paulus den für das Heil der Welt gefreuzigten und geftor= benen Chriftus als den allein wahren bezeichnet, so ift aus der Stelle flar, daß bie Chriftiner einen anderen für den wahren Chriftus hielten, nämlich den himmlischen, den geiftlichen, der ihnen in den Offenbarungen, deren fie fich rühmten, erschien." Es ift vielmehr aus ber Stelle das gerade Gegentheil flar. Denn wenn Baulus 11, 5 fortfährt: λογίζομαι γα ο μηδεν υστερηκέναι των ύπερλίαν αποστόλων, fo erhellt, dag er im Vorhergehenden nicht hat fagen wollen, "Undere hätten etwas Anderes (und Schlechteres) als er gebracht", sondern vielmehr "Andere hätten nichts Anderes (und Befferes) als er zu bringen vermocht". Der Sinn der Stelle

ift bemnach, wie auch Neander, Meger, Baur im Wefentlichen ein= müthig anerkennen, der: "Ja, wenn Giner fommt und bringt euch einen anderen Jesus, den ich euch nicht zu predigen vermocht, oder wenn ihr (durch den egxóuevos) einen Geift empfangt, den ihr (burch meine Bermittelung) noch nicht empfangen, oder ein anderes Evangelium, das ihr (noch) nicht angenommen habt, dann thätet ihr wohl, euch bas - ober beffer den, ber euch das brächte, vor έρχόμενον (sc. bei allen feinen Anmaagungen, vgl. 11, 20) — ge= fallen zu laffen." a) Woraus sich benn ergibt, daß jene Gegner zwar sich so austellten, als brächten sie erft den Korinthern den echten Jesus, ben wahren heiligen Geift und das mahre Evangelium und als ware Alles, was Paulus schon gebracht, so gut wie nichts, daß fie aber in Wahrheit nichts bringen konnten und brachten, mas Paulus - "den übergroßen Aposteln in nichts nachstehend" ben Korinthern nicht schon zuvor gebracht. Hatten aber jene Gegner nach des Paulus eigenen Worten nichts zu bringen, was nicht er schon gebracht, so hatten sie gang gewiß keine Bnosis, keine von

a) Das formell incorrecte Imperfectum aveixeose, welches Paulus im Nachsatz dem im Bordersatz gebrauchten Prafens folgen läßt, dient vorzüglich bazu, ben Ginn ber Stelle außer Zweifel zu feten. Paulus hat mit dem Tempus der abstracten Möglichkeit begonnen, geht aber in das ber Unwirklichkeit über, weil er ja ausdruden will, daß ber Fall, in melchem er das avexeodat der Korinther nicht migbilligen könnte, ein unmöglicher ift. Wie nun Silgenfeld feine Auffaffung, daß unfer Bers "eine bittere Hinweisung auf ein anderes (judenchriftliches) Evangelium, welches ... in Korinth Eingang gefunden hatte", enthalte (a. a. D., S. 173), mit biefem Imperfectum aveixeode reimt, ift mir nicht flar; benn wenn jenes Evangelium in Rorinth Gingang gefunden hatte, wie konnte der Apostel fagen, die Rovinther würden daffelbe (oder die Boten beffelben) fich mit Recht gefallen laffen? Rlaver hat DeWette gefühlt, daß dieses Imperfectum fich mit der auch von ihm getheilten Schenkel'schen Auslegung der Stelle übel vertrage, und hat daher die Lesart des Cod. B. dvexeode vorgezogen. Aber wer fahe nicht, daß dieselbe eine bloße Correctur ift, um die Tempora in Borber = und nachsatz in Einklang zu bringen? Derfelbe Coder thut dann aber auch weiter gang wohl, das vao bes B. 5 in de gu corrigiren; benn wenn man ber Schenkel'ichen und hilgenfeld'ichen Deutung von B. 4 folgt, fo ift, wie man im DeWette'schen Commentar erseben fann, mit diesem vao burchaus nichts anzufangen.

der apostolischen Lehre abweichende Theosophie zu bringen, und bie Schenkel'sche Hypothese erweist sich an eben der Stelle, die sie für ihre festeste Stütze hält, als vollkommen unmöglich.

Unter diesen Umständen hat es nicht das geringste Gewicht, wenn Dahne und Andere die Quelle der von Schenfel ersonnenen chriftinischen Gnosis in der alexandrinischen Religionsphilosophie nachzuweisen vermeinen oder wenn DeWette die koloffischen Errlehrer als eine verwandte Erscheinung heranzieht. Bielmehr veranschaulicht gerade diefe lettere Vergleichung, wie weit die Schenkel'iche Anficht von der geschichtlichen Wahrheit abliegt; denn wie ganz anders tritt der Apostel den kolossischen Frelehrern gegenüber! Liegt es doch in der Natur der Gnosis und Theosophie, die einfache Grundlegung des Evangeliums durchaus nicht anzufechten, vielmehr fich felbst wo möglich friedlich als höhere Stufe auf dieselbe aufzubauen. Demgemäß ist im Rolosserbrief feine Spur eines perfonlichen Gegensates, eines Versuchs, die Gemeinde an ihren Stiftern perfönlich irre zu machen; statt bessen finden wir eine rein sachliche Bolemit, eine Befämpfung gegnerischer Lehre und eine Entwicklung paulinischer Theologie im Gegensatze zu jener. In den Rorinther= briefen, und namentlich im zweiten, das gerade Gegentheil; ein durch und durch persönlicher Kampf und von sachlicher, theologischer Erörterung nichts. Es ift zum Ueberfluß auch noch diefer nicht zu bestreitende Sachverhalt, der die Schenkel'sche und Hilgenfeld'sche Erklärung der entscheidenden Stelle 2 Ror. 11, 4 unmöglich macht. Batten die "Chriftusleute" wirklich, wie diese Erklärung will, in Rorinth ein anderes Evangelium, ein theosophisches oder ein judaistisches, gepredigt, wie ware es dann begreiflich, dag derfelbe Mann, ber den Rolosser = und den Galaterbrief geschrieben hat, in den beiden großen Korintherbriefen auch nicht in eine einzige Lehr= erörterung eingeht, welche Schenkel oder Hilgenfeld auf die Chriftus= partei zu beziehen vermöchten? -

Seit Schenkel ist eine neue selbständige Hypothese über die Christuspartei nicht aufgestellt worden, und so scheint es fast, als sei der Kreis der Möglichkeiten vergebens durchmessen und auf eine befriedigende Lösung des Problems überhaupt zu verzichten, — ein Resultat, welches das Gefühl der Unsicherheit, in dem sich unsere

Beit in Unsehung ber Geschichte des Urchriftenthums befindet, auf peinliche Weise bestätigen würde. Tennoch liegt zu einem folchen Bergicht in dem Scheitern der feitherigen Berfuche fein hinreichender Grund vor. Diefelben haben fich alle dadurch den Weg der Löfung versperrt, daß sie, anstatt sich einfach und streng an die von den Briefen felbst gegebenen Data zu halten, dieselben burch willfürliche Erganzungen und Erfindungen verdunkelt haben. Dabei laufen fie gleichwohl, gerade in der Reihenfolge, in der fie aufgetreten find, auf ein gemeinsames Resultat hinaus, welches vielleicht gerade um seiner Einfachheit willen unerkaunt blieb. Denn wenn Neander die 2 Kor. 10-12 befänipften Gegner um ihres offenbaren antipaulinischen Judaismus willen für Petriner nimmt, dabei aber der Stelle 10, 7, die sie als Chriftiner bezeichnet, nicht gerecht werden fann, wenn Baur, mit Reander über den petrinischen Charakter jener Leute einverstanden, fie nach 10, 7 zugleich für Chriftiner erklärt, nun aber ihren petrinischen Charakter durchaus nicht nach= weisen kann, wenn Schenkel endlich klar erkennt, daß die Leute Chriftiner und keine Betriner find, aber dann eine gang willfürliche und unhaltbare nähere Charakterifirning derfelben gibt, fo ift die richtige Mitte, die von allen diefen Fregangen umfreift wird, offenbar die, daß die bekämpften Leute wirklich Christiner, daß diese Chriftiner antipaulinische Judaiften, diese antipaulinischen Judaisten aber feine Betriner find.

Gibt es benn nur einerlei Judaismus in der apostolischen Zeit? Bezeugt uns nicht das Neue Testament selbst einen zwiesachen, einen apostolischen und nichtapostolischen, einen petrinischen und nichtspetrinischen Judaismus? Wir müssen bei dieser Vorfrage des positiven Theiles unserer Untersuchung etwas eingehender verweilen.

Gewiß darf und muß mit Baur von einem Juden chriftenthum ber Ur-Apostel und namentlich des Hauptes derselben, Petrus, dem Paulus und paulinischen Christenthum gegenüber geredet werden. Es war ein Unterschied vorhauben zwischen petrinischem und paulinischem Christenthum, ein Unterschied, dessen Princip die verschiedene Stellung beider Apostel zum Judenthum war: wollten wir andere Zengnisse übersehen, so würden ja gerade die Korintherbriese mit ihrer Paulus und Petruspartei uns dessen übersühren. Dieser

Unterschied war- vor Allem in den verschiedenen Wegen, die der Eine und der Andere zum Glauben und Apostelamt geführt worden war, begründet. Den Betrus hatte Chriftus aus den heilsbegierigften Rreisen seines Voltes berangezogen und innerhalb der alttestament= lichen Bolts= und Religionsgemeinschaft, in deren Schranken er sich felbst bewegte und entfaltete, in leisem, allmählichem Uebergang vom Alten zum Neuen Bund hinübergeführt: natürlich, daß ihm die judische Schaale, in welcher der driftliche Rern vor feinen Angen erwachsen war, nur allmählich und nur verhältnißmäßig dahinfiel und daß er das Berhältnig des Alten und Neuen Testamentes überwiegend von der Seite ihres Zusammenhanges anschaute, der echte anóorolog neorroung, der fein Bolk denfelben Bea. den er selbst geführt worden, zu führen geschickt war. Baulus bagegen, zum Pharifäer und Schriftgelehrten erzogen und zunächst bis an den äußersten Bol des driftusfeindlichen Judenthums ge= langt, war in jähem Umschwung durch den vom Himmel herab fich ihm offenbarenden Heiland umgewandelt zu einer neuen Creatur: fo erfagt er benn auch den Alten und Neuen Bund vorzugs weise aus dem Gesichtspunkt des Gegensates, und so ist er erft im Stande, das Chriftenthum in feiner gangen Meuheit und Gelbftändigkeit dem Judenthum gegenüber zu durchschauen und es derfelben gemäß auch für die überzeugend zu entwickeln, welche nicht durch's Alte Testament barauf vorbereitet waren, die Beiden. Aus diefer verschiedenen Führung ergab sich im Zusammenhang mit der Individualität beider Apostel einmal eine verschiedene Lehrart, indem es dem Petrus am nächsten lag, von dem Gefichtspunkt des Ginflanges von Weiffagung und Erfüllung auszugehen zu einer ein= fachen, epischen Verkündigung der Heilsthatsache, dem Baulus da= gegen Bedürfniß war, das Evangelium mit dem Gefetz auseinander= zusetzen und auf das allgemein = menschliche Heilsbedurfniß, sowie auf den ewigen universaliftifchen Beilerathschluß Gottes gurudgreifend, eine fast sustematische Entwicklung der chriftlichen Lehre zu geben. Undererseits ergab sich eine verschiedene Lebensordnung für den petrinischen und den paulinischen Gemeindekreis, indem Betrus mit feinen gläubigen Landsleuten einfach die geheiligte alt= teftamentliche Sitte fefthielt, zwar nicht als eine heilsnothwendige,

aber doch als eine gottgegebene und der Beidenfitte unbedingt vorzuziehende, Baulus bagegen in feinen aus Juden und Griechen zusammengesetzten Gemeinden Judisches und Griechisches neben ein= ander geduldet, das Judische aber wo möglich dahin entschränkt seben wollte, daß eine wirkliche Lebensgemeinschaft und gemeinsame Entwicklung beider Elemente eintreten könnte. Diese verschiedene Stellung konnte unter schwierigen Umftanden einmal zu einem vorübergehenden Conflict führen, wie der von Paulus Gal. 2, 11 f. aus Antiochien erzählte; eine principielle Differenz enthielt fie nicht. Beide Apostel trugen benfelben Herrn und Beiland in urfräftiger Weise im Herzen, und so gewiß das Christenthum in erster Linie neues Lebensprincip war und ist, und erst in zweiter Lehre und Sitte, fo gewiß mußten fie in der Gemeinschaft deffelben Berrn und Geiftes sich von Anfang und immer wieder erkennen und zufammenfinden. Daß fie das in der That auch gethan haben, daß Betrus, durch seine apostolischen Erfahrungen zunehmend freier geworden, bereits beim Apostelconcil die paulinischen Grundfate zu vertreten vermochte, erzählt die Apostelgeschichte, aber nicht nur fie, die bekanntlich in diesem Bunkt von der Tübinger Schule gründlichst verdächtigt wird, sondern ebenso der gegen die Apostelgeschichte aufgerufene Galaterbrief. Denn wenn Betrus nach Gal. 2, 12 in Antiochien aufangs unbefangen mit Beiden af und wenn Paulus ihm fein nachher verändertes Berhalten als einen Widerfpruch gegen feine eigne beffere lleberzeugung vorhalten konnte (B. 12-14), fo fett das gang den Betrus aus Apostelgesch. 15 voraus. Ueber= dies enthält der Galaterbrief gerade das ausdrücklichfte Zeugniß dafür, daß die Ur-Apostel und Paulus im Wefentlichen vollkommen eins waren und fich auch eins wußten, denn er fagt uns ja, daß Betrus, Johannes und Jacobus, nachdem ihnen Paulus fein Evangelium auseinandergeset (Gal. 2, 2) demfelben nichts hinzuzusetzen fanden (B. 6), vielmehr die Berschiedenheit, die zwischen ihnen waltete, als eine Berschiedenheit der für das Juden = und das Beiden-Apostolat erforderlichen Gnabengabe (B. 7-9) erkannten und dem Paulus und Barnabas als echten Mit-Aposteln beffelben Beilandes den Handschlag der Gemeinschaft gaben (B. 9).

Dagegen gedenkt daffelbe Capitel des Galaterbriefes anderer

Leute, welche dem Paulus und Barnabas zu ihrem Evangelium allerdings etwas zusetzen wollten und benen der Handschlag der Gemeinschaft, den die Apostel denfelben gaben, schwerlich gefiel, ber Leute, welche den Beidenchriften die Beschneidung aufnöthigen wollten und die Paulus als die παρείςακτοι ψευδάδελφοι (B. 4) von den Soxovvres, den Aposteln, in ihrer Stellung zu ihm scharf genug unterscheibet. Das find bie ersten Repräfentanten eines nichtvetrinischen, eines unapostolischen Rudgismus. Die Apostelgeschichte fagt uns (Apostelgesch. 15, 5), daß sie übergetretene Pharifaer waren, und erklart uns damit auf's trefflichfte ben Urfprung einer Richtung', die sich von da an als unermudliche Geg= nerin des Paulinismus durch die ganze weitere Lebensgeschichte des großen Beiden = Apostels hindurchzieht. Es ist bei der Berhand= lung über die Stellung der Heidenchriften zum mosaischen Gefetz (Gal. 2, 1 f.; Apostelgesch. 15) mahrscheinlich bas erfte Mal, daß diefes, wir wollen fagen pharifäifche, Judenchriftenthum in feinem Unterschied von dem apostolischen, petrinischen hervortritt. Während die Urgemeinde früher (Apostelgesch. 10-11) die Aufnahme einzelner Heiden ohne Auferlegung des Gesetzes zwar nicht ohne Bedenken, aber der deutlichen Weifung Gottes unterthan, gut= geheißen und diefelben ohne Zweifel wie driftliche Profelyten des Thors betrachtet hatte, traten jetzt jene übergetretenen Pharifäer mit der Zumuthung an die Beidenchriften auf, Beschneibung und Gefets anzunehmen, indem fie fonst nicht felig werben könnten; die Apostel dagegen entschieden, daß den Heidenchriften das mosaische Gefetz nicht auferlegt werden folle, erachteten daffelbe alfo, fo fehr fie felbst mit ihrem Volke daran halten mochten, als kein Erforder= nif des Gerecht= und Seligwerdens. Es war diefer hervortretende Unterschied nur der Ansdruck eines anderen, tiefer liegenden, der längst in der Urgemeinde schlummern mochte, des Unterschiedes, ob man das neue Lebensprincip des Chriftenthums wahrhaft in fich aufgenommen hatte und die alten judischen Lebensformen nur noch als eine Bulle und Schaale deffelben an fich trug, oder ob man den judischen alten Menschen mit in die Rirche herübergenommen hatte und daher auch das alte gesetzliche Princip zum Wefen des Evangeliums rechnete; mit anderen Worten, ob man, allein in

Chrifto alles Heil findend, das Gesetz beobachtete nicht als ein Mittel jur Seligfeit, fondern nur als die von Gott feinem Bolfe gegebene Lebensordnung und heilige Sitte, oder ob man echt pharifaisch der Berheißungen Chrifti nur durch Gesetzesbeobachtung theil= haftig werden zu können meinte. Es war natürlich, daß dieser Gegenfatz eines gesunden und naiven und eines frankhaften und fanatischen Judenchriftenthums, einmal hervorgetreten, nicht wieder verschwand, sondern sich fortan in einem verschiedenen Berhalten der Ur-Apostel und ihrer Gefinnungegenossen einerseits und jener pharifaischen Gifererpartei andererseits zu Paulus und feiner Wirtfamkeit immer schärfer herausbilden mußte. Gleichwohl begreift sich, daß trotz dieses Unterschiedes das Berhältnig der Ur-Apostel zu jenen Giferern ein von dem des Paulus fehr verschiedenes blieb. Much Betrus und Jacobus fonnten bas verwirrende Ginbrechen jener Leute in paulinische Gemeinden nicht billigen und werden, wie Apg. 15, 24, so gewiß noch öfter erklärt haben, daß dasselbe ohne ihr Wiffen und Wollen geschehen; andererfeits aber, da in ihrem eigenen Wirkungskreise über die Beobachtung des Gesetzes fein Streit war, konnten sie dieselben als eifrige, wenn auch zuweilen verkehrt eifernde Leute tragen und (wie Petrus in Antiochien Gal. 2, 12, wie Jacobus Apg. 21, 20) meinen, auf ihre Vorurtheile, als von ber großen Masse der Judenchriften getheilte, Rücksicht nehmen zu muffen; Paulus dagegen, feiner Aufgabe fich bewußt, das große driftliche Freiheitsprincip, an dem der driftliche Universalismus hing, vor Allem aufrecht zu halten, trat diesen Leuten, wo sie in fein Arbeitsfeld eindrangen und feine Gemeinden verwirrten, mit aller Schärfe als ψευδαδέλφοις entgegen. Wiederum mochten auch jene Leute die Weitherzigkeit eines Betrus und die Milbe eines Jacobus bei der Berhandlung in Jerusalem in ihrem Bergen miß= billigen, wie sie denn auch gleich darauf den Petrus in Antiochien einzuschüchtern und vorübergehend irre zu machen wissen; bennoch konnten fie fortfahren, diese Männer als Apostel oder Blutsver= wandte des Herrn, als Träger des Evangeliums im judifchen Bolfe zu ehren und sich auch um der gemeinsamen Beobachtung des Ge= setzes willen mit gutem Schein auf sie zu berufen; dagegen richtet fich auf Baulus, den in's volle Gegentheil feiner früheren Grund-

fätze umgesprungenen Pharifäer, den eigentlichen Träger der gesetzentwerthenden Grundfate, ihr ganger fanatischer Sag. Bei der Berhandlung in Jerusalem nicht blos von den Aposteln und Aeltesten. sondern auch von der Stimmung der Gemeinde momentan (vergl. aber Apg. 21, 20) verlaffen, muffen fie freilich für jetzt berftum= men; aber sie mußten die Giferer nicht fein, die sie find, wenn fie ihre Sache hiermit verloren gaben. Bald darauf feben wir fie in Antiochien, wo fie zuvor den gangen Streit entzündet hatten, abermals auftreten, und mit foldem Erfolg, daß nicht blos Petrus. fondern felbst Barnabas vor ihnen zurückweicht und erst an des Baulus felfenfestem Mannesmuthe der Versuch scheitert, die Beidenchriften zum Judischwerden zu zwingen (Gal. 2, 14). Sier zurückgeschlagen, sehen wir sie einbrechen in die jungen Gemeinden, die Paulus in Galatien gestiftet, und der Galaterbrief gibt Zeugniß, wie fehr es ihnen hier gelungen mar, das paulinische Evangelium durch ein judaistisches zu verdrängen, freilich nur für den Augenblick: der geistesgewaltige Apostel erobert sich bie Berzen seiner irregeführten Galater in heißem Rampfe von Neuem. Rann es uns nach alledem befremden, dieselben unermüdlichen Gegner, vor benen der Apostel später felbst die romifche Gemeinde im fernen Westen zu warnen hat (Röm. 16, 17-18), seinen Spuren von Rleinafien auch nach Griechenland, nach Rorinth folgen und dort den gleichen Rampf, nur unter anderen Formen, wie sie durch die auf ariechischem Boden nothwendig veränderte Taktik jener Leute bedingt maren, entbrennen zu feben?

Wir wollen mit dieser vorbereitenden Betrachtung für unsere specielle Untersuchung nichts Anderes erwiesen haben, als die alls gemeine Möglichkeit, daß die korinthische Christuspartei sich in dieser Weise enträthsele und in eine Gesammt-Anschauung des apostoslischen Zeitalters einreihe, der es auch sonst an sicherer Begründung nicht fehlt a). Rehren wir zurück zu Korinth und den Korinthers

a) Um überstüffigen Borhaltungen zuvorzukommen, will ich hier nicht vers
fäumen auszuhrechen, daß mir die wesentlich verschiedene Auffassung der berührten Verhältnisse seitens der Tübinger Schule wohlbekannt ist, daß es aber hier meine Aufgabe nicht sein konnte, widerlegend auf dieselbe einzugehen. Ueberdies hat eine Auschauung, die sich auf die übereinstimmenden

briefen, um ohne alle Scheinhülfe der Hppothese einen einfach henriftischen Weg der Untersuchung einzuschlagen. — Daß 1 Kor. 1, 12 viererlei Parteiftandpunkte angegeben werden, wird feststehen. Die drei ersteren erklären sich aus dem ersten Brief und der ihm vorangegangenen uns bekannten Entwicklungsgeschichte der Gemeinde. Bunadit die Pauluspartei. Paulus mar der Stifter der Gemeinde; feine Perfönlichkeit und eigenthümliche Art muß während eines anderthalbjährigen Aufenthaltes (Apg. 18, 11) einen tiefen Eindruck auf die von ihm ergriffenen Kreise gemacht haben, und nichts ift natürlicher, als daß, fobald ein anders geartete Ginflug in der Gemeinde mächtig ward, eine beträchtliche Anzahl namentlich der Erftbekehrten sich desto entschiedener und einseitiger auf ihren Apostel Paulus zurudzog. Gin folder anders geartete Ginfluß ward aber mächtig, als der Alexandriner Apollos, Johannesjunger und dann von Freunden des Paulus in's Chriftenthum vollständig eingeführt, bald nach des Paulus Abreise nach Korinth kam; seine Wirksamkeit daselest war so bedeutend, daß Paulus sie mit dem Worte "Ich habe gepflanzt, Apollos hat begoffen" (1 Kor. 3, 6) neben die feinige stellt. Zwar an Geift und Rraft dem großen Beiden-Apostel schwerlich ebenbürtig, aber durch eine griechische dialektisch-rhetorische Schulbildung dem Geschmack der Korinther sich ungleich mehr empfehlend, konnte Apollos nicht blos bei Solchen, die ihm erft ihre Bekehrung verdankten, fondern auch bei Manchen, die er schon als Bekehrte vorgefunden, den Paulus überstrahlen. Als auch er Korinth verlaffen hatte — denn in seine Anwesenheit kann bei seiner von aller Rivalität freien Gesinmung (1 Kor. 16, 12) die Entwicklung des Parteiwesens nicht fallen —, da ohne Zweifel fing das immer zu Schulgezänk und Parteinng geneigte hellenische Element der Gemeinde an, "fich des Einen zu rühmen wider den

Zeugnisse der Apostelgeschichte und des Galaterbriefes stätzt, nicht erst nöthig, sich gegen eine solche zu rechtsertigen, die den Galaterbrief auf's Gezwungenste aussegen muß, um in ihm den Rückhalt für die Entwerthung der Apostelsgeschichte zu finden. Dies gegen die Art und Weise, in der D. Hisgensfeld a. a. D., S. 179, mir gegenüber auf die Unglaubwürdigkeit der Apostelgeschichte und namentlich auf ihre Unvereinbarkeit mit dem Galatersbrief wie auf eine ausgemachte Sache pocht.

Anderen" (1 Ror. 4, 6) und namentlich der Anhang des Apollos die dialektisch - rhetorische Lehrform beffelben fo zu überschätzen, als ob der Schwerpunkt der christlichen Predigt - mas Apollos selbst gewiß nicht gemeint — in diese Art der Ueberführung fiele: womit benn eine gewisse Geringschätzung bes Paulus, ber folche Mittel nicht entfaltet hatte, von felbst gegeben mar. Es wird diefer Ur= fprung und Charakter der Apollospartei mit Recht aus 1 Ror. 1, 18 ff. gefolgert; benn wenn Paulus hier nach ber Zurudweifung feiner eigenen Partei auf eine Erörterung ber Gründe eingeht, die ihn bewogen, in Korinth oux er soofia logor aufzutreten, so spricht nicht nur Alles, mas wir von Apollos miffen, dafür, diefe Erörterung auf beffen Unhang zu beziehen, sondern es wird diese Deutung auch burch die wiederholte Bezugnahme jenes Abschnittes gerade auf Apollos (3, 4-6; 3, 23; 4, 6) so gut wie gewiß. Dabei kann nicht bezweifelt werden, daß die Baulus= und Apollospartei, ledig= lich geschieden durch die einseitige und unfreie Ueberschätzung der Individualität der beiden Lehrer (1 Kor. 3), zusammenstimmte in bem, was dem Judenthum gegenüber die eigenthümlich ausgeprägte Richtung des Paulus war, denn Apollos felbst verdankte Paulinern fein Chriftenthum und fein Unhang mußte nach dem Gefagten gang vorwiegend hellenischer, also dem Nomismus von Haus aus abgeneigter Art fein. Der paulinische Freiheitsftandpunkt allem gefetlichen Wesen gegenüber hatte, wie der erfte Brief zeigt, in Korinth nicht blos vollen Anklang gefunden, sondern auch, wie es sich unter Griechen kaum anders erwarten ließ, zu den kechsten Ueberspannungen und Uebertreibungen geführt, zur Emancipation der Frauen von der allgemein-gültigen Sitte (11, 3 f.), zu Starkgeiftereien wie dem ungescheuten Theilnehmen an heidnischen Opfermahlen, da man ja wiffe, daß der Götze nichts fei (8, 10), ja zu frivoler Miganwendung des πάντα μοι έξεστι auf Uebertretungen des sechsten Gebotes (6, 12 f.); - es sind gleicherweise die paulinischen und die apollischen Rreife, in denen wir diese Ueberspannungen des paulini= schen Freiheitsprincips zu suchen haben. Diesem Spperpaulinismus gegenüber konnte eine Reaction der ursprünglich jüdischen oder durch's Profelytenthum hindurchgegangenen Bestandtheile ber Gemeinde nicht ausbleiben, und fo erklärt fich weiter die Bildung einer dritten, der

petrinischen Partei. Man braucht, um das Losungswort eyw de Knga in Rorinth zu erklaren, feineswegs mit den Rirchenvatern einen Besuch des Petrus in Korinth anzunehmen, von dem sonft nirgends eine Spur ift; Festreifen forinthischer Juden und Juden= chriften nach Jerusalem, wie felbst Paulus fie zu machen liebte, Buzüge auswärtiger Judenchriften, die den Namen des Betrus als ihres Apostels nach Korinth mitbrachten (ebenso wie Aquila und Priscilla den Paulusnamen nach Ephefus), reichen vollkommen aus, um uns unter ben gegebenen Umftänden die Entstehung einer Petruspartei in Korinth begreiflich ju imachen. Dieselbe braucht auch nicht ausschließlich aus nationaljudischen Elementen beftanden zu haben, ebenso wenig wie die paulinische und apollische ausschließ= lich aus hellenischen, - vielmehr fett die Ermahnung des Apostels 1 Ror. 7, 18 (περιτετμημένος τις ἐκλήθη, μὴ ἐπισπάσθω: έν ακροβυστία τις έκλήθη, μή περιτεμνέσθω) das Borkommen auch entgegengesetzter Parteinahmen voraus -; aber im Großen und Ganzen mar es natürlich, daß das hellenische Element sich jenen, das judische dagegen diesem Namen anschloß. Die Betriner, zurückgestoßen von der übertriebenen Freiheit der specifischen Bauliner und Apollier, werden sich von diesen unterschieden haben durch jene Strenge und Mengitlichkeit ber Sitte und Lebensordnung, wie fie Röm. 14-15 auch bei einem Theil der römischen Gemeinde hervortritt; sie werden den Sabbath und die übrigen Feiertage fortbeobachtet, die mosaischen Speiseverbote festgehalten, vor Allem jede Berührung mit είδωλοθύτοις forglich gemieden haben; ohne Zweifel haben fie auch, ohne in Paulus ein auserwähltes Ruftzeug bes herrn zu verkennen, aber durch die Ausschreitungen seiner Anhänger gegen feine eigenthümliche freie Weise bedenklich geworben. ben Petrus als den jedenfalls vom Herrn felbst herangebildeten und bevorzugten Apostel höher gestellt und als ihre eigentliche Autorität angesehen. Nur wenn die Petruspartei eine folche mar. eine Partei nicht der Boswilligen und Feindfeligen, sondern der Mengitlichen und Schwachen, begreift fich die zarte und leife Art. in welcher Paulus im ersten Brief dieselbe erinnert; es ift charatteriftisch, wie er gerade diese Partei immer nur beiläufig und ohne ihren Namen zu nennen, zurechtweift. Go geht es nach 3, 22

(sửτε  $\Pi \alpha \tilde{v} \lambda o \varsigma$ , εἴτε  $\Lambda \pi o \lambda \lambda \omega \varsigma$  εἴτε  $K \eta \varphi \tilde{\alpha} \varsigma$ ) ausdrücklich auch auf sie, wenn er vor unfreier Abhängigkeit von irgend eines Lehrers Individualität marnt, und wir feben eben aus biefer Stelle, wie fehr die Betruspartei den beiden anderen Parteien analog geartet war; aber mit einer bemerkenswerthen Keinheit, als wolle er jedes Wort vermeiden, das zur Migdeutung oder Berwirrung feines Berhältniffes zu Petrus Unlag geben konnte, hat er, mas ebenfo vom Berhältniß des Betrus zur Gemeinde galt, absichtlich nur an fich und Apollos exemplificirt (4, 6). Ferner ist die petrinische Bar= tei berückfichtigt bei der Auseinandersetzung über die είδωλόθυτα, und hier gerade ift besonders deutlich, daß der Apostel in ihr mit Schwachheit ber Erfenntnig und bes Gemiffens, aber in feiner Weise mit tropigem Widerstand und Widerspruch zu schaffen hat. Endlich gilt es ihr, wenn der Apostel 1 Kor. 9, 1 f. und 15, 8 baran erinnert, daß auch er den Auferstandenen geschaut habe und baher ein Apostel sei ebensowohl als Petrus, wobei er in herzgewinnender Demuth offen einräumt, daß er fich als den letten und unwerthesten der Apostel erkenne, aber zugleich daran erinnert, wie fich die Gnade Gottes am reichlichsten gerade zu seinem Apostel= amte bekannt habe. Nehmen wir Act von diesem freundlichen, schonenden, verständigenden Berhalten des Apostels der Betruspartei gegenüber: auch hierin spiegelt sich der große Unterschied zwischen ihr und der 2 Kor. 10-12 befämpften Gegenpartei. - Bielleicht zwar scheint es Manchem, als sei nicht nur die Betruspartei, son= bern auch die beiden anderen Parteien von uns zu leise gezeichnet und die angegebenen Unterschiede nicht schroff und einschneidend ge= nua. Dem würden wir entgegnen, daß es nichts weiter als ein Borurtheil fei, sich die korinthischen Barteien wie leidenschaftlich einander befämpfende Secten zu benten. Die Gemeinde war noch immer Gine; ihre Gottesdienste, ihre Abendmahle waren ungetrennt. Ihre Mifftande gingen feineswegs alle aus dem Parteiwefen berpor: daffelbe mar nur ein Stud neben anderen. Wo der Apostel eigens von den Parteiungen redet (1 Kor. 1-4), da behandelt er fie durchaus nur als Verkehrtheiten, die aus der Ueberschätzung der Gigenthumlichkeit eines Paulus, Apollos, Petrus entsprängen, durchaus nicht als Verirrungen wie z. B. die galatische, durch welche

das Evangelium als solches in Frage gestellt war (vgl. besonders 1, 10 u. 3, 21 bis 4, 6; auch 2 Kor. 1, 24 τη γας πίστει έστήχατε). Die einzige wirkliche Glaubensverirrung, die der Apostel zu bekämpfen hat, die Auferstehungsleugnung 1 Kor. 15, läßt sich keiner der vier Parteien als solcher mit nur einiger Wahrsscheinlichkeit zuschreiben, sondern war offenbar eine Ansteckung, die aus dem Umgang einiger Gemeindeglieder mit philosophirenden Heiden entsprang (vgl. B. 33—34); mögen diese Gemeindeglieder am ehesten in der Apostospartei, als der für philosophische Dinge besonders empfänglichen, zu suchen sein, — nichts spricht dafür, daß jene Leugnung Sache dieser Partei als solcher gewesen. Nach alledem aber werden die drei ersteren Parteien, und namentlich auch die Petruspartei, nicht schrosser, als wir sie gezeichnet, aufgefaßt werden dürsen.

Die Christuspartei allein erklärt sich aus diesen Spuren der seitherigen Gemeindegeschichte, wie sie im ersten Briefe enthalten find, nicht. Ueberhaupt, wie man fich diefelbe auch denken möge, es bleibt höchft auffallend, sie im ersten Briefe nur eben genannt und dann gar nicht weiter berücksichtigt zu finden a). Nimmt man mit diesem befremblichen Schweigen die fo nachdrückliche Polemik zusammen, die der zweite Brief unter Uebergehung der drei anderen Parteien Cap. 10-12 gegen dieselbe eröffnet, so brangt es fich auf, daß erst in der Zwischenzeit zwischen unserem ersten und unferem zweiten Rorintherbrief diese Partei fich entwickelt und ihre Tendenzen offenbart haben muß. Der Apostel hatte von den Parteiungen überhaupt erft durch die "Leute der Chloe" (1 Kor. 1, 11) vernommen; als er den 1 Kor. 5, 9 erwähnten, für uns verlorenen früheren Brief schrieb, mußte er von diefem Uebelstand in der Gemeinde offenbar noch nicht; mithin sind die fammtlichen Parteien noch ziemlich jungen Datum's gewesen. Was ist mahrscheinlicher, als daß die Chriftuspartei, die jüngste von allen und vielleicht eben=

a) Wenn auch hie und da, z. B. 1 Kor. 4, 18 — 19 (vgs. 2 Kor. 10, 10 f.) eine Beziehung auf die Gegner des zweiten Briefes schon im ersten anzuklingen scheint, so sind doch solche Spuren so unsicher und vor Allem so unbedeutend, daß von einer Polemik des ersten Briefes gegen die Christuspartei keine Rede sein kann.

barum die lettaufgezählte, zu der Zeit, als die Leute der Chloe und die lleberbringer des (7, 1 erwähnten) Gemeindebriefes von Korinth abreiften, eben nur erst durch einige Fremdlinge (2 Ror. 3, 1 und 11, 4) repräsentirt mar, die inmitten der Barteirufe, "Ich bin paulisch, ich apollisch, ich kephisch", jene vierte Losung auszugeben begannen, ohne daß man über den Sinn und die Tragweite derfelben schon im Rlaren mar? Wenn der Apostel in fei= nem erften Briefe von diefer jedenfalls eigenthümlichften Partei nicht mehr als den Namen, die Lofung erwähnt, fo gibt es für diese Thatsache jedenfalls keine einfachere Erklärung, als daß er von den zur Zeit bei ihm anwesenden Korinthern in Betreff derfelben kanm mehr erfahren hatte, als eben biefen Ramen, diefe Losung. Aber der zweite Brief trägt auch die unverkennbarften Spuren, daß die Partei, welche in den Schlugcapiteln beffelben fo energisch bekämpft wird, ihre Tendenzen erst unmittelbar vorher in Korinth offengelegt haben muß. Zwischen dem ersten und zweiten Briefe liegt nach allgemeiner wohlbegrundeter Annahme der Zeit= raum ungefähr eines halben Jahres, und während diefes halben Jahres muß in Korinth Bieles vorgegangen und die Situation im Bergleich zu der vom ersten Briefe vorausgesetzten eine wefent= lich andere geworden fein. Auftatt der objectiv gehaltenen Cenfur mannichfacher Mifftande in der Gemeinde, wie der erfte Brief fie gebracht, ist nun auf einmal eine durchaus perfönliche Apologetik und Polemik des Apostels erforderlich geworden. Bon der im erften Briefe (4, 17) vorausgesetzten Sendung des Timotheus finden wir keine Spur mehr; dagegen ift Titus in Korinth gewesen und hat dem auf der Durchreise durch Macedonien befindlichen Apostel Nachrichten gebracht, auf die derfelbe mit höchster Spannung wartete (2 Ror. 2, 12; 7, 5). Und diefe Spannung des Apostels hat darin ihren Grund, daß er den Korinthern einen für fie fehr wehethuenden Brief "unter vielen Thränen" (2, 4) gefchrieben, über bessen heilsame oder verbitternde Wirkung er sich in peinlichster Un= gewißheit befand. Wir ftimmen Bleef und Neander vollständig bei, wenn fie urtheilen, daß das im zweiten und fiebenten Capitel von Diesem Brief Gesagte auf unseren erften Korintherbrief nicht paffe und daß ebensowenig in dem dabei (2, 5 und 7, 12) erwähnten

λυπήσας und αδικήσας der nach 1 Ror. 5 Excommunicirte wieder erkannt werden könne. Der adixn Isis 7, 12, den die Berlegen= heit der herkömmlichen Auslegung ungeschickt genug auf den Bater bes 1 Ror. 5 erwähnten Blutschänders gedeutet hat, dürfte niemand anders fein als Timothens, der vermuthlich eine gegen den Apostel leidenschaftlich aufgeregte Gemeinde vorgefunden und, von einem rücksichtslosen Wortführer derselben personlich beleidigt und zurückgewiesen, Rorinth mit dem peinlichsten Gindrucke wieder verlaffen hatte. Statt feiner hatte der Apostel nun den Titus gefandt, aber gewiß nicht ohne demfelben ein fehr entschiedenes Schreiben in die Hand zu geben, in welchem die Korinther auf's Schärffte zurecht= gewiesen und zur Bestrafung jenes "Beleibigers" aufgefordert mur= ben, und auf biefen, uns gleichfalls nicht aufbehaltenen Brief wird fich 2, 3 ff. und 7, 8 ff. beziehen a). Aber wie dem auch fei, offenbar war das Verhältniß des Apostels zu seiner Gemeinde inzwischen, feit Abfassung unseres erften Rorintherbriefes, auf's Ernst= lichste in Frage gestellt gewesen, in Frage gestellt durch eben jene Leute, welchen er 2 Kor. 10, 7 zuruft: el τις πέποιθεν έαυτώ Χριστοῦ εἶναι, τοῦτο λογιζέσθω πάλιν ἀφ' ἑαντοῦ, ὅτι καθώς αὐτὸς Χριστοῦ, οὕτω καὶ ήμεῖς. Mun hatte sein scharfer letter Brief eine κατά θεον λύπη, eine μετάνοια αμεταμέλητος (2 Kor. 7, 10) in der Gemeinde erweckt; die Mehrheit derfelben, welche die Auflehnung gegen den Apostel zwar nicht thätig mitgemacht, aber unthätig mit angesehen zu haben scheint, mar zu einer entschiedenen Parteinahme für ihn erwacht (2, 6; 7, 11); ja von der ganzen Gemeinde hatte Titus immer= hin einen beruhigenden Eindruck empfangen (7, 13: 6'tt avaπέπαυται τὸ πνεῦμα αὐτοῦ ἀπὸ πάντων ὑμῶν). Micht als ob die Anstifter der Bewegung (wie Schenkel aus der eben an=

a) Auch Hilgenfelb hat sich a. a. D., S. 167, bieser richtigen Erkenntniß nicht verschlossen. Dabei wollen wir beiläusig erinnern, daß mit der aufgegebenen Identificirung des Blutschänders im ersten Korintherbrief und des aduxsoas im zweiten alles das hinfällig wird, was Nückert unter Zuftimmung Baur's von einer leidenschaftlichen Uebereilung des Apostels 1 Kor. 5 und deren nicht sehr charakterstarker Zurücknahme im zweiten Brief ansgeführt hat.

geführten Stelle fchließt) bereits von der ganzen Gemeinde verlaffen gewesen wären; - alsdann hatte ber Apostel nicht nöthig gehabt, Cap. 10-12 noch fo entschieden gegen fie zu Felde zu ziehen; auch flagt er ja ausbrücklich (val. 11, 3, 19, 20), daß diefelben noch fortwährend eines ihnen durchaus nicht gebührenden Ansehens genöffen. Nur das mar nach 7, 13 entschieden, daß die Gemeinde von ihrem Apostel nicht lassen wollte; im Uebrigen war doch nur bie Mehrzahl gegen jenen dunioas und adunioas entschieden auf= getreten (2, 6), ein kleinerer Theil ber Gemeinde bagegen scheint noch immer von jenen Leuten, die ein fo großes Feuer gegen den Apostel angezündet hatten und schürten, bezaubert gewesen zu fein. Unter diesen Umftänden macht die Situation des zweiten Briefes den Eindruck einer Landschaft, über die ein schweres Wetter sich foeben entladen hat; auf der einen Seite ift die Sonne wieder freundlich durchgebrochen und scheint verklärend auf die Spuren ber Bermuftung, mahrend auf ber anderen aus dunkeln Wolken das Wetterleuchten noch fortfährt. Der Apostel, auch durch ander= weitige Erlebnisse, die ihn an den Rand des Todes geführt hatten (1, 8 f.), tief bewegt, breitet im erregtesten Bergenserguß vor seiner Gemeinde eine warme personliche Apologie aus, durch die er fein fanm wiederhergestelltes Berhaltniß zu ihr neu zu befestigen fucht; aber der herzliche apologetische Ton muß schlieflich doch, nachdem in der Empfehlung der Collecte gleichsam die erste Frucht der Berföhnung gepflückt ift, noch einmal in den schärfften polemischen übergeben, um die befiegten, aber noch nicht fich befiegt gebenden Gegner vollends aus dem Felde zu schlagen. Wer könnte, wenn er den zweiten Brief im Gangen überblickt, verkennen, daß in ihm die Parteiungen des erften Briefes verschwunden find bis auf eine, die ganz anders geartet gewesen fein muß als die übrigen alle, und daß der Gegensatz derfelben gegen Baulus einen fehr schneidigen und fehr perfönlichen Charakter getragen haben muß? Und wenn nun nach bem, mas wir über die drei anderen Parteien aus dem erften Briefe entnommen, für diese Rolle nur die dortige vierte, die Chriftuspartei, übrig bleibt, fo erfahren wir zugleich aus 2 Kor. 10, 7 positiv, daß die hier bekampften Gegner ein Χριστον είναι mit einer Ausschließlichkeit sich zuschrieben, die den Apostel nöthigte,

fein gleiches Angehörigkeitsverhältniß zu Chriftus wider fie zu vers wahren.

Stellen wir die weiteren Charafterzüge dieser Begner, wie der zweite Brief fie bringt, einfach zusammen. Es waren von Augen gekommene Leute, das jagt uns 11, 4 el ó egyópevos állov Inoove unovoose. Sie waren mit Empfehlungsbriefen nach Korinth gekommen, wie es scheint, aus anderen Gegenden, in denen fie ge= wirkt, scheinen auch in Korinth sich folche Briefe wieder ausgebeten μι haben (3, 1: εὶ μή χρήζομεν ώς τινες συστατιχών επιστολων πρός ύμας ή έξ ύμων συστατικών;). Sie waren Lehrer, Prediger des Evangeliums, die auch ichon an anderen Orten ge= wirft, aber, wie es scheint, mehr in fremde Arbeit fich eingedrängt als Neues begründet hatten; ούχ είς τα άμετρα καυχώμενοι έν άλλοτοίοις κόποις, fagt der Apostel 10, 15 mit einem Seiten= blick auf fie von fich felbst. Sie nannten fich nicht Apostel, fonbern διάκονοι Χοιστοῦ (11, 23), traten aber auch nicht als Bevollmächtigte anderer Apoftel, fondern mit berfelben Selbständigfeit wie Paulus auf und übten in der Gemeinde eine große, ja despotische Autorität aus (11, 20), daher Paulus sie als Wevdαπόστολοι (11, 13), ironifch als die υπερλίαν απόστολοι (11, 5 und 12, 11) bezeichnet. Nach 11, 4 (εὶ μὲν γὰρ ο έρχόμενος άλλον Ιησοῦν κηρύσσει ον οὐκ ἐκηρύξαμεν, ή πνευμα έτερον λαμβάνετε δ ούκ ελάβετε, ή εὐαγγελιον έτερον δ ουκ εδέξασθε, καλώς ανείχεσθε, — vgl. die obige Erörterung diefer Stelle -) scheinen fie fich bas Anfeben gegeben zu haben, als ob fie erst den Korinthern den mahren Jefus und bas mahre Chriftenthum brächten, wie Paulus es nicht zu bringen vermocht; aber in Wirklichkeit brachten fie nichts vor, mas diese Pratenfion irgend hatte berechtigen können. Sie brachten alfo auch. wie wir schon oben aus diefer Stelle gefolgert haben und wie fich aus dem Fehlen aller fachlichen, lehrhaften Polemit gegen fie er= gibt, feine Frrlehre vor. Aber mas thaten fie benn, wenn fie feine neue Lehre brachten? Sie setzten vor Allem die Berfonlichkeit des Apostels möglichst herab. Sie gossen bei der Spannung, in ber sich die Gemeinde wohl in Folge der vielen und scharfen Rügen bes erften Korintherbriefes gegen ben Apostel befand, Del in's

Feuer, indem fie die Scharfe feiner Briefe fritifirten und die Baghaftigkeit seines perfönlichen Auftretens dagegenhielten (10, 1 u. 10). Sie fetten die Gaben des Apostels herab (12, 11: el nat order elui) und redeten namentlich von seiner Redegabe verächtlich (10, 10: ό λόγος έξουθενημένος; 11, 6: εί δὲ καὶ ἰδιώτης τῷ λόγω). Sie verdächtigten aus Anlag einer unerfüllten Zusage, Korinth wieder zu besuchen, seine Zuverlässigkeit überhaupt (1, 17-19) und warfen ihm Unsauterkeit des Charakters (10, 2: rwas rods λογιζομένους ήμας ώς κατά σάρκα περιπατούντας) μηδ Zweideutigkeit in der Verkündigung des Evangeliums vor (2, 17; 4, 2-3). Ja fogar die großartige Uneigennützigkeit und Aufopferung, mit der der Apostel mit seinem Unterhalt der Gemeinde nicht hatte zur Last fallen wollen, mifdeuteten fie als gralistige Berechnung (12, 16: έστω δε, εγώ οὐ κατεβάρησα ύμας, αλλ' υπάρχων πανούργος δόλφ υμάς έλαβον), - Runftgriffe, welche dem Apostel ein volles Recht gaben, ihre Urheber als έργάται δόλιοι, als zu Aposteln Christi verkleidete διάκονοι Σανανά zu bezeichnen, deren Ende ihren Werken gemäß fein werde (11, 13-15). Im Gegensatz zu dem in aller Beise herabaesetten Beiden-Apostel erhoben jene Gegner andererfeits vor Allem ihre eigene Berson (10, 12: ου γαο τολμώμεν έγκοιναι ή συγκοιναι έαυτούς τισι των έαυτούς συνιστανόντων). Besonders prahlten fie mit ihrer hebräischen Abkunft (11, 22), mit ihren im Dienste Christi ausgerichteten Arbeiten und erduldeten Leiden (10, 13 ff.; 11, 23 ff.) und mit Gesichten und Offenbarungen, durch welche Chriftus fie auszeichne (12, 1 f.). Unter diefen Gegenständen des Rühmens muß die hebräische Abkunft der vornehmste gewesen sein, benn der Apostel stellt ihn zuerst und betont ihn durch dreifache Βειείτημης (Έβοαιοί είσιν — Ἰσοαηλιταί είσι — σπέρμα 'Aβραάμ είσιν, 11, 22). So kann an der ebenfo judaistischen als antipaulinischen Grundrichtung jener Leute im Allgemeinen kein 3meifel fein.

Aber stehen nicht ber Annahme eines einfach antipaulinisch= judaistischen Charafters einige andere Merkmale entgegen, die wir nicht weniger bestimmt an jenen Gegnern im zweiten Korintherbriese gewahren? Es ist das oben erwähnte Rühmen von Gesichten und

Offenbarungen, die Nichtberufung auf die paläftinenfischen Apostel und endlich das Stillschweigen von einer Berbindlichkeit des mofaifchen Gefetzes, mas hier in Betracht tommt. Was jene Gefichte und Offenbarungen augeht, fo könnte man fich denken, daß diefelben leere Brahlereien gemesen, erdichtet, um der berühmten Chriftophanie des Paulus - die jene Leute ebenso gut wie die Pharifaer im Spnedrium Apg. 23, 9 für eine bloge Bision halten fonnten etwas Ueberbietendes entgegenzusetzen. Aber wir fonnen jenen Leuten ihre Bisionen auch ohne alle Schwierigkeit glauben. Die paläftinenfischen Gemeinden hatten ihre außerordentlichen Geiftes gaben so gut wie die korinthische (Apg. 10, 46; 11, 27; 21, 9), Geistesaaben namentlich auch prophetischen Charafters, — warum follen jene judaistischen Evangelisten dergleichen nicht besessen haben, ebenso gut wie mancher Korinther, dessen ethisches Chriftenthum auch nicht höher ftand, die Gabe des Zungenredens befag? Wie wenig gerade Bisionen in den Lebensfreisen jener Leute etwas Un= erhörtes waren, geht daraus hervor, daß Apg. 23, 9 felbst die ungläubigen Pharifäer es nicht unglaublich finden, daß mit Paulus "ein Geift oder Engel geredet". Also jene "Gesichte und Offen= barungen" ftehen unferer Grundauffassung auf keinen Fall im Wege. — Aber der Umftand, daß sich jene Leute, wie wir selbst gegen Baur nachgewiesen haben, auf die Autorität der palaftinenfischen Apostel so gar nicht berufen? Wir antworten: Ift es mehr als eine vorgefaßte Meinung, daß Judaiften sich auf Jacobus und Petrus hatten berufen muffen? Uns dunkt, es mar von Judaiften, die in die korinthische Gemeinde einbrachen, fehr verständig gehan= delt, wenn sie sich nicht auf Jacobus und Betrus beriefen: benn nach Allem, was laut Gal. 2, 9 zwischen diesen und Paulus ausgemacht worden war, namentlich dem huels els ta kon, avtoi δε είς την περιτομήν, hatten sie von ihnen nichts Besseres zu erwarten, als mit einer folden Berufung bei einem folden Unternehmen Lügen gestraft zu werden, wie es bereits Apg. 15, 24 ihren in Untiochien eingedrungenen Gefinnungsgenoffen geschehen war. Wie schon oben bemerkt, mußten die Gal. 2 u. Apg. 15 berichteten Verhandlungen, deren Resultat die pharifaifchejudenchristliche Richtung so wenig befriedigen konnte, ein unabhängigeres, von ber

Autorität der Ur = Apostel losgelösteres Auftreten der strengeren Judaiften nach fich ziehen. Trat ein Betrus, ein Jacobus fo wenig entschieden für die Fortgeltung des Gesetzes im Chriftenthum auf, nun so mußten die, welche von derfelben durchdrungen waren. besto mehr auf eigene Hand wirksam werden und - ohne sich barum von der Berbindung mit jenen Autoritäten loszusagen, mas principwidrig gewesen mare - doch aufhören, die Sache des Juden= driftenthums lediglich auf deren Ramen zu ftellen. Wenn Barna= bas, Apollos, wenn vor Altem Paulus, ohne zu den zwölf Aposteln zu gehören, auf unabhängige Beife, in ihrem eigenen Namen lehren und wirken durften, warum follten nicht ebenso gut andere, auch mit prophetischen Gaben ausgestattete und dazu rechtaläu= bigere Männer als διάχονοι Χριστού (11, 23), als Apostel im weiteren Sinne des Wartes die Sache Chrifti, wie fie fie auf= faßten, felbständig treiben? Go ift die Nichtberufung jener Judaiften auf Betrus und Jacobus zwar ein fehr bemerkenswerthes, aber ber allgemeinen Stellung der ftreng = judaiftischen Bartei gang ent= sprechendes Factum: daß dabei nicht ein Lossagen von den Ur= Aposteln, vielmehr ein Rühmen näherer Befanntschaft mit ihnen stattgefunden hat, werden wir weiter unten erseben. - Aber wenn wir so entschieden über die Ur-Apostel hinausgehende Judaisten vor uns haben, wird es dann nicht um fo auffallender, daß wir von einem Bredigen des Gefettes, von einer Forderung der Beschneidung in Rorinth fo gar nichts vernehmen? Man wird hier nicht fagen fönnen, daß ein argumentum e silentio wenig beweise: hätten folche Zumuthungen stattgefunden, der Apostel hätte nimmermehr zu benfelben geschwiegen. Auf diesen, wie es scheint, gegen die Neander=Mener'sche wie die Baur'sche Auffassung von 2 Kor. 10-12 entscheidenden Umftand haben namentlich Schenkel und DeWette fich mit Nachdruck berufen. Allein wenn fie ebendamit bemeisen wollen, die Chriftiner seien keine Judaiften gewesen, so beweisen sie nichts, weil sie zu viel beweisen. Können die Christiner feine Judaiften gewesen fein, weil von ihrem Gefthalten am mo= faifchen Gefet nichts verlautet, fo konnten aus demfelben Grunde auch die Petriner in Korinth feine Judaisten gewesen sein, und boch - wer war judaistisch, wenn nicht eine Betruspartei? Man

fonnte die Gegenfrage thun: aber mas wollten Judaiften, zumal folche, die ihre Feindseligkeit gegen Paulus als die schrofferen cha= rafteriftirt, wenn nicht die Geltung des mosaischen Gesetzes? Allein man barf nicht vergeffen, daß es mit diefer Geltung des mofaifchen Gesetzes ein anderes Ding fein mußte im Bergen Griechenlands, in Korinth, als in Antiochien und Galatien, wo man mit diesem Bunkt allerdings fofort herausgerückt mar. Man könnte fich denken, daß jene Richtung nach und nach zu der Erkenntniß gekommen wäre, daß ihre Forderung fich den Beidenchriften gegenüber doch nicht durchsetzen lasse, daß man diesen erlassen musse, was ja auch die Spnagoge den Proselnten des Thors erließ, und daß es nur darauf ankomme, das ifraelitische Element auch der paulinischen Gemeinden der gesetzlichen Idee gemäß zu organisiren und überall als ben eigentlichen Rern ber Chriftenheit zur Geltung zu bringen, und wo wäre mehr Anlaß zu einer folchen Ermäßigung der judaifti= schen Ansprüche gewesen als beim Uebergang aus Asien nach Europa, aus dem Drient nach Griechenland? Indeg mahrscheinlicher ift uns, daß nicht die Ginficht, fondern nur die Schlauheit der Grund jenes auffälligen Schweigens vom mosaischen Gesetz war. Die einfachste Klugheit mußte jenen, auch von Paulus als Solioc bezeichneten, Leuten fagen, daß man mit der Forderung der Befchnei= dung in Korinth nicht anfangen könne, daß man da mit die ganze Sache von vornherein verderben würde, dag es vielmehr vor Allem gelte, ben großen Gegner des Judaismus aus dem Bergen der Gemeinde zu verdrängen und dieselbe in die eigene Sand zu be= kommen; dann, wann die Autorität des Paulus umgefturzt und die ihrige dafür aufgerichtet war, dann - mochten fie hoffen - werde die unmündige, neubekehrte Gemeinde sich schon weiter und weiter führen laffen. Wenn Schenkel gegen diefe auch von Baur gegebene Erklärung der Sache einwendet, in diesem Falle mußte Paulus doch die Absichten der Gegner durchschaut und fie auf diefelben hin angegriffen haben, fo ift das doch fehr subjectiv geurtheilt. Gewiß hat der Apostel beffer daran gethan, das Berdächtigen feinen Gegnern zu überlaffen und fie nur auf das hin anzugreifen, mas fie wirklich gefagt und gethan. Dag aber der unevangelische, gesetzliche Sintergrund der gegnerischen Bestrebungen nicht außerhalb feines Gesichtskreises lag, das dürfen wir vielleicht daraus schließen, daß er sogleich im dritten Capitel des zweiten Korintherbrieses Anlaß nimmt, seiner Gemeinde den großen Unterschied und Abstand des alttestamentlichen und des neutestamentlichen Wesens vor die Seele zu stellen. So erklärt uns zwar dieses für unsere Auffassung am bedenklichsten erscheinende Schweigen vom Gesetz die außerordentliche Schwierigkeit, das wahre Wesen der Christuspartei zu erkennen — benn verkappt auftretende Agitatoren sind schon zu ihrer Zeit, wieviel mehr nach Jahrhunderten, schwer zu durchschauen —, aber an unseren sonstigen Wahrnehmungen irre zu werden, liegt auch hier nicht der mindeste Grund.

Wenn nun aber jene Leute mit bem, mas bem Judaismus eigen= thumlich war, mit der Fortgeltung des Gesetzes, in Korinth nicht herausrückten, mas boten oder verhießen sie den Korinthern denn. das Paulus ihnen nicht zu geben vermocht habe; auf welchen fachlichen Borzug ftutten fie fich ihm gegenüber, da fie doch bei bloßen perfönlichen Herabsetzungen des Paulus und Empfehlungen ihrer felbst unmöglich fteben bleiben konnten? Wir haben schon oben aus der Stelle 2 Ror. 11, 4 geschloffen, daß die Begner, ohne zwar ein wirklich anderes Evangelium zu bringen, doch sich ben Anschein gegeben haben muffen, einen gang anderen Jefus, ein gang anderes Chriftenthum bringen zu können. Sierbei führt ichon die auffallende, im ganzen Zusammenhang beispiellofe Wahl des Namens "Jesus" (ftatt "Chriftus") barauf, daß es bie genauere historische Runde und Mittheilung von Christo gewesen fein burfte. durch die sie den Paulus bei den Korinthern auszustechen versuchten. Ebendarauf deutet das gang besondere Betonen ihrer hebräischen Abkunft, welches, wie wir schon oben gegen Schenkel hervorhoben, inmitten der Metropole Griechenlands etwas vollkom= men Sinnloses und Zwedwidriges gewesen ware, wenn diese Abfunft nicht zu den Bedingungen irgend eines näheren Berhältniffes qu Chrifto gehörte, als Paulus es ansprechen zu können schien. Es liegt fehr nahe, an die Landsmannichaft Jefu als natür= liche Boraussetung genauerer, vielleicht personlicher Bekanntschaft mit ihm zu denken; benn wenn gleich Paulus behauptet, auch ein "Bebrüer" zu fein, fo murden doch Andere - und fo gewiß jene Theol. Stud. Jahrg. 1865.

Gegner — ihn wegen seiner Abstammung aus Tarfus vielmehr einen Hellenisten genannt haben, und nur vermöge eines ganz befondern Umftandes (vielleicht weil fein Bater, der Pharifaer war, aus Palästina stammte und hebräische Sitte und Bildung in ber Familie aufrecht erhalten hatte), konnte Paulus fich einen Namen beilegen, welchen sonst die palästinensischen Juden im Unterschied von den aus Griechenländern stammenden für sich in Anspruch nahmen (vgl. Apg. 6, 1 f.). Die Bermuthung, daß es sich um ein perfonliches, aber äußerliches Gefannthaben Chrifti gehandelt habe, findet einen bestimmteren Unhalt an einem jener Seitenblicke, die Paulus bereits im ersten, apologetischen Theil des zweiten Rorintherbriefes auf die wirft, welche ihm eine folche Selbstapologie ber forinthischen Gemeinde gegenüber abgenöthigt, in der Stelle 5, 12. Er schreibe, fagt er hier, die vorliegende Selbstapologie nicht um fich felber zu empfehlen, sondern um den Korinthern Material zu geben, sich ihres Apostels zu rühmen wider die er προςώπω καυχωμένους καὶ οὐ καρδία. Uljo die Gegner, wider welche Paulus seine Gemeinde zu wappnen hatte, waren Leute, welche sich äußerer, dem πρόςωπον, d. i. der äußerlichen, erschei= nenden Person angehöriger Borguge rühmten, nicht aber wie der Apostel sich ihres inneren Menschen, ihrer xagdia, zu rühmen hat= ten. Wenn nun der Apostel in der gangen Ausführung, auf die er 5, 12 zurückblickt, fich vor Allem seiner Herzensstellung zu Chriftus gerühmt hat, fo ergibt fich, daß diejenigen, welche er bem gegenüber als καυχώμενοι έν προςώπω καί ού καρδία (und 11, 18 εβεηίο αίδ κατά την σάρκα καυχώμενοι) βεζείθηπετ, fich eines äußerlichen Näherverhältniffes zu Chrifto, einer dem moosωπον (oder der σάοξ) angehörigen - "persönlichen" - Be= fanntschaft mit ihm zu rühmen hatten und gerühmt haben a).

a) Auch diese Stelle hat Hilgenfeld a. a. D., S. 170. 171 u. 184, für die Baur'sche Hypothese in Anspruch genommen. Weil Paulus Gal. 2, 6 mit Beziehung auf die » δοχούντες «, Petrus, Johannes und Jacobus sagt: πρόςωπον Ιεός ἀνθρώπου οὐ λαμβάνει, bedarf es für Hilgenfeld keines weiteren Beweises, daß in den Worten 2 Kor. 5, 12 die Gegner als "die Versechter einer ausschließlichen Apostelwürde", als Leute, "welche sich auf das äußere Ansehen (πρόςωπον) der Ur-Apostel stützen", bezeichnet

Gine weitere Beftätigung icheint uns biefe Schluffolgerung aus ber im felben Zusammenhang folgenden Stelle 2 Ror. 5. 14-17 ju empfangen. Wir muffen auf diefe Stelle um ihrer Wichtigkeit und Schwierigkeit willen ausführlicher eingehen. Aus dem Gefichtsbunkt, daß im Tode Chrifti alle Menschen ihrer Aeußerlichkeit und Natürlichkeit nach ideell mitgestorben und somit dazu bestimmt seien. hinfort nicht fich felbst, sondern dem für fie Gestorbenen und Auferstandenen zu leben, zieht der Apostel hier zwei - wie es scheint. parallele - Folgerungen. Einmal, B. 16: "Daher kennen wir von nun an Niemanden mehr nach dem Fleisch, und wenn wir felbst Chriftum nach dem Fleische gekannt haben, fo fennen wir ihn doch jetzt nicht mehr (fo)." Dann, B. 17: "Daher, wenn Jemand in Chrifto ift, fo ift er eine neue Creatur; das Alte ift vergangen, siehe es ift Alles neugeworden." Für uns nun fommt es vor Allem auf die Auslegung des schwierigen 16. Berfes an. Daß das huels in B. 16 nicht, wie Schenkel und DeWette wollen, communicative zu nehmen, fondern vom Apostel lediglich in feinem Namen gefett ift, beweift ber ganze Zusammenhang, in melchem der Apostel fortwährend lediglich von sich felbst im Pluralis redet (vgl. B. 12. 13. 14. 18) a). Dag er fich aber B. 16 nicht

find. Ift benn von fremden προςώποις die Rede, und nicht vom eigenen πρόςωπον der Nühmenden? So gewiß nicht έν προςώποις dasteht, sondern έν προςώπω, und so gewiß mit der καρδία, deren sie sich nicht rühmen können, ihr eigenes Herz gemeint ist und nicht das der Ur-Apostel, so gewiß ist auch das πρόςωπον, dessen sie sich rühmten, sediglich ihre eigene Person. Und so schlägt auch diese sür de Baur'sche Hypothese bemutzte Stelle wieder gegen dieselbe aus, indem auch sie wieder bezeugt, daß sene Gegner nicht ein fremdes, sondern ihr eigenes Ansehen gegen den Heidenapostel gestend zu machen bemüht waren. (Wie entschieden sie zugleich die Schenkel'sche Hypothese beseitigt, indem von Leuten, die sich einer innerlichen Gemeinschaft mit dem verklärten Christus gerühmt hätten, ein κανχάσθαι έν προςώπω, αλλ' οὐ καρδία absolut nicht hätte ausgesagt werden können, liegt auf der Hand.)

a) Es ist diese communicative Fassung lediglich eine Auskunft der Verlegensheit, um der sogleich von uns zu ziehenden Folgerung zu entgehen, die von diesem huers aus sich auf die Gegner ergibt als solche, die es anders halten und Christum κατα σάρκα kennen, — eine Folgerung, welche der Schenkel-DeWette'schen Auffassung der Christiner, als solcher, die Christum

mit einem einfachen ώστε από τοῦ νῦν οὐδένα οἴδαμεν κ. τ. λ. beanuat, sondern das nachdrucksvolle queis sett, beweist, daß er fich in einen Gegenfat ftellt zu Anderen, die es anders halten, welche also den und jenen, und vor Allem Christum xara oaoxa fennen. Es fragt fich nun, in welchem Sinne Paulus dies gewiffe Leute κατά σάρκα = Rennen und dies κατά σάρκα έγνωκέναι Χοιστόν früher getheilt zu haben, jett aber nicht mehr zu theilen behauptet. Da ift benn zunächft flar, daß das speciellere eyvoxevat κατά σάρκα Χριστόν nach dem allgemeineren oddéva είδέναι κατά σάρκα ausgelegt werden muß, denn der Wechsel von oloaμεν und έγνωκαμεν fann beshalb für ben Ginn nichts austragen, weil Baulus, wenn er ein Gefannt haben ausdrücken wollte, bas ber Bedeutung nach prafentische »oldauer« mit einem Synonymum, das ein wirkliches logisches Berfectum befaß, vertauschen mußte. Das ovdéva eldéval xarà dáoxa aber gewinnt wiederum seinen Sinn aus dem Vorhergehenden: um des Todes Chrifti willen find dem Apostel alle Menschen nach ihrer äußeren Berson (Abfunft, Ehre und Ansehen 2c.) so gut wie todt, und kommen ihm nur noch fofern und soweit fie in Christo leben (nach ihrem Glauben und inwendigen Menschen) in Betracht. Bon diefen, wie ich glaube, unaufechtbaren exegetischen Prämiffen aus richten sich eine Reihe von gezwungenen Auslegungen des et de nat eyrwnauer κατά σάρκα Χριστόν von felbst. So wenn Neander diese Worte verstehen will von einer aus dem alten natürlichen Menschen stammenden Faffung der Meffiasidee, wie Paulus fie vor feiner Bekehrung gehegt: έγνωκέναι Χοιστόν kann nicht die Fassung einer Idee, fondern nur das Rennen einer Perfon fein, wie auch das vor= hergehende und maaggebende ov deva oldauer das fordert. Baur deutet xarà váexa auf die natürliche Abstammung, auf das Juden= thum mit allen seinen nationalen Borurtheilen und meint, ovdeva fei soviel als ovder, - "weil Christus für mich gestorben ift und ich ihm nur zu leben angefangen habe, weiß ich von nichts

nne xarà nvevua kennen wollten, schnurstracks entgegensteht. Aber nicht nur lag für den Apostel zu einer communicativen Redeweise gar kein Grund vor, sondern er hätte auch bei der so sehr zerspaltenen Denkweise der Gemeinde hier gar nicht mit Wahrheit mit in deren Namen reden können.

Anderem mehr, das in Folge meiner judischen Abstammung meine Beiftesrichtung beftimmen konnte, theile alfo auch ben judifchen Meffiasbegriff nicht mehr"; - eine gekünftelte Auslegung, die nur die eben schon widerlegte Neander'sche Deutung herausbringt, aber unter der doppelten Erschwerung, oddeva für oddev zu neh= men und κατά σάρκα statt zu έγνωκέναι vielmehr zu Χριστόν (Χοιστός κ. σάρκα = judischer Messiasbegriff) zu ziehen, mas Beides unmöglich ift. Nach DeWette heißt eyrwnerau nara oaona Χοιστόν "Chriftum noch nicht fo erkannt haben. daß man ihm allein lebt"; aber was heißt dann andere Leute (ovdeva) xara σάρκα kennen, und was für eine Zeit im Leben des Apostels gab es, da er Chriftum zwar erkannt hatte, aber noch nicht ihm allein lebte? Beffer als alle biefe verunglückten Deutungen ift jedenfalls die Meber'sche: "wir kennen keinen mehr nach seiner Natürlichkeit (ob er Jude, Grieche, Freier, Sclave u. f. w.), auch Chriftum nicht mehr nach feinen äußeren Lebensumftanden, die vor meiner Bekehrung den Inhalt meiner Renntniß Chrifti bildeten". Allein bei diesem an sich gang zulässigen Sinne des eldeval und eyvoκέναι κατά σάρκα fann es in unferer Stelle, in Anbetracht des Bufammenhanges, doch fein Bewenden nicht haben. Die Leute, denen Paulus fein huels B. 16 entgegenfett, jene xavxóuevoi έν προςώπω καὶ οὐ καρδία (B. 12) fannten — das geht aus biefer Entgegensetzung hervor — τίνας κατά σάρκα, fannten namentlich Χριστόν κατά σάρκα. Da würde man allerdings, was Chriftus anbetrifft, mit dem Sinne "von feinen außeren Lebensumftänden miffen" etwa ausreichen, indem ein folches Biffen unter Umftanden ein Gegenstand des Rühmens fein konnte; aber mas mare das Rennen Underer im nämlichen Sinn? Rühmten sich jene Leute vor den Korinthern έν προςώπω, und zwar näher bes xara oaoxa = Rennens gewiffer Menschen, so muffen letteres Männer gewesen sein, die in der Chriftenheit ein hohes Ansehen genoffen (δοχουντές waren, Gal. 2, 6), wie Petrus, Jacobus, überhaupt die älteren Apostel und die Bruder des herrn. Bon diefen aber haben jene Leute gewiß nicht gerühmt, daß fie beren außere Lebens= verhältniffe kennten ("daß fie Juden und nicht Griechen waren" u. f. w.), benn bas mare gar tein Stoff jum Ruhmen gewesen,

fondern sie rühmten ohne Zweifel, daß sie sie gang gut, b. h. perfonlich, fennten, oft mit ihnen verkehrt hatten ic.; folch eine perfönliche Connexion tonnte allein einen Glanz auf die Person der Rühmenden zurückwerfen, sie zu einem xavxão Sai ev προςώπω in Stand feten. Ift bem aber fo, fo fann auch das ervonerat κατά σάρκα Χριστόν, welches Paulus früher mit folchen Leuten getheilt hat, nichts Underes fein, als ein perfonliches außeres Gekannthaben Chrifti. Diese sprachlich allereinfachfte und natürlichste Fassung des eyvoneval nara σάρκα Χριστόν fann weder bei Paulus noch bei feinen Gegnern die geringfte Schwierigkeit machen, benn welcher im reiferen Mannesalter ftehende Balaftinenfer hätte damals, etwa ein Vierteljahrhundert nach Chrifti Tode, Chris ftum nicht xara sagxa gekannt haben sollen, und namentlich wie hätte Paulus, der in Jerufalem "auferzogene" Pharifäerschüler (Apg. 22, 3), nicht dazu kommen follen, Jesum recht gut zu kennen, freilich κατά σάρκα und nicht κατά πνευμα? In den Zusammenhang aber pagt diese Fassung offenbar wie keine andere. Mun erft begreift man das καυχασθαι έν προςώπω, οὐ καρδία B. 12: die Gegner maren Leute aus Chrifti Bolf und Beimathland, die sich rühmen konnten - wie es im Evangelium heißt -: "wir haben mit ihm gegeffen und getrunken und auf ben Strafen hat er uns gelehrt" (Lut. 13, 26). Sie hatten Chriftus mahrend seines öffenlichen Lebens wie oft gefehen, gehört, vielleicht gesprochen, aber ohne ein Herzensverhältniß zu ihm zu gewinnen, - benn nur έν προςώπω, nicht μαρδία fonnten sie sich rühmen, nur κατά σάρχα (nicht κατά πνευμα, wie Betrus Matth. 16, 16 f.) hatten fie ihn tennen gelernt. Sie waren bann fpater glaubig und Berfündiger Chrifti geworden, ohne doch mit ihrer alten judischen und pharifäischen Art gründlich zu brechen, und so waren sie die ent= schiedensten Untipoden des Apostels, der, auch vom Judenthum und Pharifäerthum, ausgegangen, als xairy xxiois in Chrifto biefe aggaia auf's entschiedenste abgethan hatte (2 Ror. 5, 17). Den Spuren feiner Wirksamkeit folgend, maren fie nach Rorinth gefommen, in einem Moment, da mannichfache Barteiung und Zerrüttung, insonderheit auch Gereigtheit gegen den Apostel es fehr erleichterte, Eingang ju finden, und nun setzten fie ohne Zweifel ber, wie fie

dachten, auf Einen wunderbaren Augenblick beschränkten Begegnung des Paulus mit Christus ihre persönliche Bekanntschaft mit ihm, sowie mit seinen Aposteln und Brüdern entgegen, um vielleicht durch eine Reihe äußerlicher Mittheilungen den Schein hervorzurufen, als vermöchten sie erst über Christus und sein Evangelium die rechte Auskunft zu geben, ganz anders als dieser Paulus von Tarsus.

a) Silgenfelb a. a. D., S. 184-185, erkennt zwar meine Einwendungen gegen die Banr'iche Kaffung der Stelle zum Theil als gegründet an. meint aber doch den Sinn diefer Faffung festhalten und meine Auslegung abweisen zu können. "Unmöglich", sagt er, "kann hiemit eine personliche Bekanntschaft gemeint sein, um welche es fich überhaupt gar nicht handelt. Bei einer solchen Bekanntschaft wurde Paulus nicht Xoiorov, sondern Inoov gesagt haben, und daß ein solches Rennen jett, nach dem Tode Jeju, nicht mehr ftattfinde, verstand fich gang von felbst. Was auch jett noch an sich möglich mare, ift ein folches Rennen des "Christus", welches fich blos an das Meuferliche halt. Da Baulus nun aber, feit er in Chrifto ift, über ein foldes fleischliche Rennen des Chriftus oder Meffias hinaus ift. so fann er mit et de nai eyvwnauer nara σάρκα Χριστόν schlechter= bings nur die Zeit vor feiner Bekehrung geschilbert haben. Da erkannte er den Chriftus nur nach dem Fleisch, weil er in dem schmachvollen Kreuzes= tode eine göttliche Berurtheilung fah, und ebendeshalb hat er Chriftum verfolgt." Wir antworten: daß γινώσκειν κατά σάρκα ein äußerliches per= fonliches Rennen bezeichnen fann, ein Rennen nooswnw, or xaodia, wird sprachlich nicht zu beftreiten fein. Ob es fich hier um ein folches handle oder nicht, das ift doch erst bie zu untersuchende Frage. Dag Paulus schreibt: έγνωκέναι Χριστόν, und nicht Ιησούν, wird wohl einfach daher fommen, daß er den Ausdruck seinen Gegnern aus dem Mund nimmt; οί τοῦ Χριστοῦ werden eben wohl gerühmt haben »έγνωκαμεν Χριστόν«. Dan ein folches Rennen jetzt, nach dem Tode Jesu, nicht mehr ftattfinde, foll felbstverftändlich fein: nun, man fagt von einem Berftorbenen zwar "ich habe ihn gekannt" (έγνωκαμεν), aber daß dieses Rennen mit dem Tode felbftverftändlich aufhörte und der Berftorbene fortan ein Unbekannter würde, wüßte ich nicht. Eher hatte Silgenfeld einwenden können, ein folches außerliche Rennen könne nicht aufhören, also Paulus nicht schreiben alla vor odrett γινώσχομεν, weil er ja nicht schlechthin vergeffen könne, was er einmal gekannt habe. Aber wer fahe denn nicht, daß dies ovnert γινώσχομεν pragnant gemeint und cum grano salis ju verstehen ift, in dem Ginne von "fo ift boch dies äußerliche Rennen für mich jett fein Rennen Chrifti mehr". Paulus kannte ja zur Stunde noch Sunderte von Menichen xara oaexa, und boch fagt er »oddeva : wie wir fagen können "in meinem Beruf tenne ich feine Bermandten, feine guten Freunde", fo

Mit dem allen stimmt nun endlich die Losung 1 Kor. 1, 12; 2 Kor. 10, 7 ero de Xolorov trefflich zusammen. Zwar kann man zweiselhaft bleiben, ob sie die Losung nur der palästinensischen Einsbringlinge oder auch ihres korinthischen Anhangs gewesen, aber in beiden Fällen gibt sie einen unserer ganzen Auffassung entsprechensben Sinn. In jenem Falle würde sie das specielle Schülerverhältznis bezeichnen, dessen die Eindringlinge als persönliche Zuhörer Christi sich rühmten, in diesem den ausschließlichen Besitz des wahren, reinen Christenthums, den sie ihrem Anhang verdürgten. Für ersteres scheint 2 Kor. 10, 7 zu sprechen, wo das Xolorov ekval als die besondere Prätensson der Parteihäupter Stelle

will er fagen, es fomme ihm dies außerliche Rennen im driftlichen Leben . nicht mehr in Betracht. Go viel für unsere Auslegung; ift benn aber diejenige, die Hilgenfeld bagegen vorschlägt, auch nur möglich? "Da erkannte er Chriftum nur nach bem Fleische, weil er in dem schmachvollen Krengestod eine göttliche Berurtheilung fah." Wir benten, ba erkannte er den Chriftus oder Meffias überhaupt nicht, sondern verkannte ihn völlig, und diese totale άγνοια ein γινώσκειν κατά σάρκα zu nennen, ware doch ein mehr als befremdlicher Ausbruck. "Gemeint ift wohl die Berfon, aber in der Amtswürde des Meffias", fagt Silgenfeld @ 185 Unm. 1; aber eben in diefer Umtswürde des Meffias murde Jefus überhaupt nicht zara oagza, nicht "durch Offenbarung von Kleisch und Blut" (Matth. 16, 17) erkannt, und so denn auch von Paulus nicht, der vor feiner Bekehrung ihn als Meffias nicht etwa zara oagza erkannte, fondern überhaupt nicht erkannte; alfo auch in diefem Ginne von einem έγνωκέναι κατά σάρκα Χριστόν gar nicht reden konnte. Es kommt aber noch ein Anderes hingu, das auch gegen die Mener'iche Erklärung mit gilt. Paulus will boch offenbar eine Steigerung machen: and tov vor ordeva οἴδαμεν κατὰ σάρκα, εἰ δὲ καὶ ἐγνώκαμεν κατὰ σάρκα Χριστόν -bas will fagen "felbst mit Chriftus mache ich keine Ausnahme, obwohl bei ihm am eheften an eine folche gedacht werden konnte". Das fpricht aber wieder für unsere Deutung und gegen die Silgenfeld'iche. Denn Chriftum auch nur äußerlich, von Berson, gekannt zu haben, bas mar boch wirklich etwas, beffen ein Mensch fich etwa freuen und rühmen konnte; aber was ware bas für eine Rlimar: "wir erfennen feines Menfchen außeres Unfebn mehr an" (Hilgenf. a. a. D., S. 184), ja felbft wenn wir (nicht etwa: Chrifti äußeres Ansehn einst anerkannt, sondern vielmehr:) an Chrifti äußerer Rnechtsgeftalt uns einst geärgert und ibn beshalb völlig verfannt haben, so thun wir das doch heute nicht mehr"?!

auf die Christuspartei, wie fie 1 Ror. 1, 12 erscheine, abgelehnt. Allein es wäre nicht unmöglich, auch 1 Kor. 1. 12 lediglich auf die Fremdlinge zu beuten, von denen die vierte Partei erft ausging; zumal wenn richtig ift, was wir oben über die Dürftigkeit der Nachrichten fagten, die Baulus bei Abfassung des erften Rorintherbriefs über rovs Xoiorov gehabt haben könne, so ware es fehr möglich, daß er ein Stichwort, das nur von einigen Ankömmlingen im eignen Ramen ben vorgefundenen Parteilofungen gegenüber ausgesprochen ward, mit den übrigen in Gine Reihe geftellt hätte. Allein schon das eyw elm Marlov, 'Arrolla', Knoã bezeichnet nicht fowohl ein perfouliches Schuler verhältniß, als vielmehr ein Verhältniß ber geiftlichen Abhängigkeit und Zugehörigkeit, wie die beschämende Frage "Ift benn Baulus für euch gefreugigt?" (1 Ror. 1, 13) in's Licht stellt, und ebenso wenig kann 2 Ror. 10, 7 von einem Schüler verhältniß zu Chrifto die Rede fein, welches weder durch den blogen Genitiv ausgedrückt, noch eigentlich von Paulus beansprucht werden könnte. Darum, und weil auch jene Gegner sich nicht μαθηταί Χοιστού, sondern vielmehr diaxovoi Xoistov genannt haben (11, 23), halten wir es für das Richtigere, in beiden Stellen 1 Ror. 1, 12 und 2 Ror. 10, 7 ben Genitiv lediglich vom Berhältniß der Angehörigkeit gu faffen; nicht die Brätension einer gang besonderen fei es hiftori= schen oder muftischen Verbindung mit Chriftus, nicht eine princi= pielle Opposition gegen das vermittelnde Ausehn der Apostel, sondern einfach der Anspruch mit einer gemiffen Ausschlieflichkeit Chrift zu fein, allein das mahre und reine Chriftenthum zu befigen, liegt in dem Worte. Und in diefem Sinn konnte und mußte es ebenfowohl anfangs das Privilegium der Parteihäupter bilden, als her= nach der Anspruch der ganzen Partei werden, Xoiorov zu sein: die Fremdlinge kamen und fanden eine zerriffene Gemeinde, die fich gu Baulus, oder Apollos, oder Betrus befannte; ihr riefen fie gu: lieben Lente, wir bekennen uns zu Chriftus, den wir kennen und beg wir eigen find, wir bringen euch diefen Chriftus, von dem ihr nach euren Parteiungen zu urtheilen noch wenig zu wissen und zu haben scheint; folget uns, dann werdet ihr nicht mehr des Baulus, Apollos, Betrus, - bann werdet ihr, wie wir, Chrifti

sein. Und welches bündigere Programm gerade des Judaismus hätte es geben können, als sich so in eine paulinische Gemeinde einzusühren als das erst echte, erst wahre Christenthum; ja diese Prätension, im Unterschied vom Paulinismus nicht mehr und nicht weniger zu sein als "das Christenthum", konnte nur der Judaismus und zwar der unapostolische, pharisäische Judaismus erheben.

Das find die Rennzeichen, die uns die Briefe an die Rorinther und namentlich ber zweite für die fogenannte Chriftuspartei an die Sand geben. Welches von ihnen könnte uns abhalten, ja mel= ches hielte uns nicht bazu an, in den Stiftern und Säuptern dieser Partei dieselben pharifaischen Judenchriften wiederzuerkennen, mit benen unfer Apostel bereits in Antiochien und Jerusalem zu schaf= fen gehabt und die er Gal. 2, 4 in einem an die Polemik des aweiten Korintherbriefs unmittelbar erinnernden Tone als die mageisάκτους ψευδαδέλφους, οίτινες παρειςηλθον κατασκοπήσαι την έλευθερίαν ημών bezeichnet? Das höchste Stück ihres Rühmens ift: wir find Hebraer, Fraeliten, Abraham's Saame. 3hr ganger Saß gilt dem Beidenapoftel, dem abgefallenen Pharifaer, der die Leute lehrt, man brauche das Gesetz Mosis nicht mehr zu halten. Sie eifern, arbeiten, leiden um Christus, aber in fleischlicher Weise, gerade wie sie vordem um Moses geeifert. Evangeliften des in Jesu erschienenen Meffias, durchziehen sie Land und Meer, um einen Proselyten zu machen; aber nicht an unbekehrte Beiden wenden fie fich, - den von Baulus Bekehrten dringen fie eine zweite Bekehrung auf. Bas fie fcheinbar Borzüglicheres bringen, ist ein κατά σάρκα γινώσκειν Χριστόν, Meugerlichkeiten aus dem Leben des Meffias, auf die fie einen echt pharifäischen Werth legen, ebenso wie auf den Umstand, daß sie es find, die diese Meugerlichkeiten aus eigner außerlicher Berüh= rung mit Chriftus bezeugen können. 3m Prablen mit ihren Berdiensten um die Sache des Herrn, in ihrer Herrschsucht über die Bemeinde, in der Unlauterkeit ihrer gegen Paulus angewandten Runft= griffe und Nachreden, - schimmert nicht in Allem die alte in der xaivi xxiois nicht wahrhaft untergegangene Pharifäernatur burch? Bei welcher Richtung der apostolischen Zeit, außer bei diefer, wird man einen so gereizten und gehässigen perfonlichen Gegensatz gegen den Beidenapostel annehmen dürfen? Ober welcher, außer biefer, könnte ber fühne Bersuch zugetraut werden, ihm - nicht etwa nur Unfraut unter feinen Baigen zu faen, fondern fein eigenftes Arbeitsfeld und Apostelwerk zu entreißen? Gewiß, wer den Bersuch eines fol= chen Raubes machte, mußte miffen, wohin damit, mußte einen Rückhalt haben an einer auch anderweit ausgebreiteten Denfart und Bartei: wer anders, als die Judaisten, war im apostolischen Zeit= alter in diefer Lage? Daß endlich nach unferer Auffaffung der Sache die 1 Ror. 1, 12 angegebenen vier Parteien vollständig fteben bleiben, daß die Reihenfolge, in der fie aufgezählt find, als die Stufenfolge ihrer fucceffiven Entstehung und zugleich ihrer gunehmenden Entfernung von Baulus erkannt wird, und daß in der That ein ähnliches Berhältniß zwischen Betrinern und Christinern herauskommt, wie es zwischen Paulinern und Apolliern angenom= men werden muß, das mogen die letten fleinen Proben auf die Richtigkeit unferer Ausführung fein.

Die vorftehende Auffassung der Chriftuspartei macht keinen Unspruch auf Renheit. Sie ist nur die hoffentlich gründlichere und glücklichere Durchführung des Grundgedankens, der bereits dem Lösungsversuche des alten Storr zu Grunde liegt. Unter den neue= ren Erflärungen fteht fie der Baur'ichen am nächften, ohne von den begründeten Einwendungen getroffen zu werden, welche Reander und Schenkel gegen diefelbe erhoben haben. Indem fie aber der in der Baur'ichen Auffassung enthaltenen Wahrheit gerecht wird bem Judaismus der Chriftuspartei —, loft fie andererseits die diefer Auffassung anhaftende Unmahrheit auf, die Bereinerleiung diefes antipaulinischen Judaismus mit dem paulusfreundlichen des Betrus und der Urapostel, und gewinnt hiedurch für die Berichtigung der Baur'ichen Auffassung des gangen apostolischen Zeitalters eine höchst wichtige Inftang. Dag in Korinth zwei judaifirende Parteien neben einander bestanden haben, eine milde, petrinische, und eine fanatische, driftinische, und daß Paulus fich mit jener petrinischen Partei ebenfo leicht und freundlich verftändigen konnte wie mit der Apollospartei und feiner eignen, mahrend er mit diefer driftinischen einen Krieg auf Leben und Tod führen mußte, das ift eine That=

fache, welche die ganze Baur'sche Conftruction ber Geschichte bes Urchriftenthums aus den Angeln hebt. —

Anmertung. Nachdem ich in vorstehender Abhandlung eine Reihe von Ginzelheiten aus dem Aufjat des herrn Prof. Dr. hilgenfeld " die Bekehrung und apostolifche Berufung des Paulus" (a. a. D., G. 155 ff.) beiläufig erledigt habe, sei es mir gestattet, über diese Replik auf meine in diefer Zeitschrift (1864, Beft 2) erschienene Arbeit "über die Bekehrung des Apostels Bantus" noch einige weitere Bemerkungen anzufügen. Ich finde es gang in der Ordnung, daß die "fritische" Schule den ihr in jener Arbeit hingeworfenen Sandichuh aufhebt, und nehme auch ein paar fpite Wenbungen dabei gern in den Rauf. Nur muß man meiner Ausführung Schritt für Schritt widerlegend nachgeben und ihr eine befriedigendere Löfung bes Problems entgegenstellen, wie ich es ben Ausführungen Baur's und Holften's gethan habe: mit ein paar besultorischen eregetischen Anmerkungen, ein paar allgemeinen Gegenfragen und -thefen, wie sie mir hier entgegengestellt werden, ift die Sache wirklich nicht abgemacht. Die Replik bes herrn Dr Hilgenfeld zerfällt nach einer allgemeinen Borbetrachtung in zwei Abthei= lungen. Die erftere bemüht fich, in viel abschweifendem Gedankengange nachjuweisen, daß die im 1. Korintherbrief geschehene Erwähnung der damascener Chriftuserscheinung dem Apostel als Ruhmredigkeit verdacht worden sei, bag er deshalb im zweiten Briefe auf feine Bifionen gurudtomme und daß ebendeshalb der Berfaffer der Apostelgeschichte ein Intereffe gehabt habe, bies einmal jur Streitsache gewordene Befehrungswunder bes Paulus möglichst realistisch darzustellen. - Wir haben oben gezeigt, wie äußerst unwahrscheinlich jener Zusammenhang von 2 Kor. 12 mit 1 Kor. 9. 1 und 15, 8 ift; aber wäre er auch außer allem Zweifel, was wäre bamit gewonnen? Ein Beweis, daß die Apostelgeschichte die Thatsache nicht in allem Wesentlichen so darstelle, wie der Apostel felbst sie zu erzählen pflegte, mare ja damit nicht im geringsten geliefert, und überdies steht und fällt meine Beweisführung, wie ich erinnern darf, burchaus nicht mit der Buverläjfigkeit der Apostelgeschichte. - Gin paar Ginzelheiten aus diesem ersten Theil der Widerlegung seien furz notirt. Es foll Dona fide qe= fchehen, wenn der Berfaffer der Apostelgeschichte das Bekehrungswunder moglichft realistisch ausmalt, denn da "ihm die Sache im Allgemeinen feststand, fo blieb ihm nur noch die Ausführung im Gingelnen übrig". Wenn er das Einzelne also erschwindelte, so ist das »bona fide« geschehen, und ja feine Lüge! - Gal. 1, 15-16 foll es von mir "bei den Haaren berbeigezogen" sein, daß bei der Rafois des Apostels, die nach 1, 1 nicht απ' ανθρώπων ουθε δι' ανθρώπου geschah, an die Scene bei Damascus ju benken sei: ja woran benkt benn Sr. D. Silgenfeld bei jenem καλέσας? Und das folgende »αποκαλύψαι τον ύιον αὐτοῦ ἐν ἐμοί« bas auch Baur auf bas Bekehrungswunder beutet, foll nach Silgenfelb nicht auf dieses, sondern auf das "gange Leben und Wirken des Baulus"

gehen, "durch (ev) welchen als Werkzeug Gott seinen Sohn offenbarte". Sat denn Silgenfeld die folgenden Worte ina evannelizmum avron en τοῖς ἔθνεσιν nicht geleien; fann denn das εὐαγγελίζεσθαι Χριστόν er rois Edreoir die Folge und Wirkung "seines gangen Lebens und Birkens" fein? - 3ch foll die Glaubwürdigkeit der Apostelgeschichte schon badurch "ganz sicher gestellt" gefunden haben, daß sie ein Soaua und ein alydws ywouevor zu unterscheiden wisse. Ich habe vielmehr (a. a. D. S. 204) mit deutlichen Worten erklärt, ob bieje Unterscheidungsfähigkeit ber Av-Gefch, für unfern Kall eine Bedeutung habe, bas hange ab von den Quellen, aus denen dieselbe hier schöpfe. Bas nun diese Quellen angeht, so soll nach Hilgenfeld "Alles aufhören", wenn man - wie ich - bie augenzeugliche Berichterstattung, die fich Cap. 21 und 27 durch ihr quers verräth, auch auf Cap. 22 und 26 ausdehne, wo dies huers fehle. Alfo jener Begleiter des Apostels, der in Cap. 21 und 27 mit feinem quers hervortritt, ist als ein so exclusiver Liebhaber von Reisebeschreibungen zu benten, daß er fofort die Feder niedergelegt hat, als man nach Serufglem in's Quartier fam, um fie erft bann wieder aufzunehmen, als es bief: Auf, nach Stalien? Es wäre doch nachzuweisen gewesen, daß er Anlaf gehabt hatte, in Cap. 22 und 26 fein huers anzubringen, wenn aus dem Kehlen beffelben etwas gefchloffen werden wollte!

Die zweite fürzere Abtheilung des Auffates nimmt endlich einen Anlauf, die Sache felbst zu behandeln. Ihr Gedankengang ift dabei folgender. Baulus war jedenfalls zu vifionaren Erlebniffen disponirt, und ein Phantafiebild des verheißenen Meffias konnte ihm nicht fremd fein. Allerdings nicht eine bloffe Idee kann ihn umgewandelt haben, wohl aber die in der geschichtlichen Erscheinung Jesu und ber von ihm gestifteten Gemeinde thatfachlich verwirklichte Idee, oder "der Geift des beftehenden Chriftenthums". Auch ift Baulus durch feine Bekehrung feineswegs ein gang anderer Menfch geworden, sondern seine Individualität ift vor wie nach dieselbe; "die Beranderung, welche in ihm durch feine Bekehrung vorging, besteht nur darin, baß er in dem icharf erfannten Gegensatz bes Indaismus und bes innerften Beiftes des Chriftenthums von der einen Seite auf die andere hinübertrat". Allerdings muß man die entstehende Einsicht ort od dixatorrat äv gownog et koywr vouor bei diesem Umschwung mit in Anschlag bringen, "aber Paulus ift niemals ein bloger religiöfer Fanatiker gewesen, auf melden die Ueberzeugungstreue und Standhaftigfeit der verfolgten Chriften, ber neue Beift einer bon bem felbftgerechten Gefetesftolze abstechenden Demuth und findlichen Glaubenszuversicht . . . feinen Eindruck gemacht hatte. Nachbem bas erfte Blut gefloffen war, kann fein weiterer Berfol= gungseifer recht gut eine fünftliche Bewältigung innerer Bewegung gewesen fein. Warum foll die innere Angft, im Gifer für Gott thatfachlich wider Gott und die Wahrheit zu ftreiten, nicht endlich auf bem Weg nach Damascus in höchfter religiofer Erregtheit jum Ausbruch gekommen fein ?" u. f. w.

3d mußte meinen veröffentlichten Auffat ausschreiben, wenn ich biefe Ausführungen bier widerlegen wollte. Ich bachte wirklich, ich hätte auf das Alles bereits dort hinlänglich Rede geftanden, z. B. auch ichon bemerkt, daß der Berfolgungseifer des Baulus fich am Tode des Stephanus überhaupt erft entzündet hat, also nicht von da an bereits innerlich erschüttert gewesen fein tann, daß wer die Ungft hat wider Gott gu ftreiten, vor Allem in diefem Streiten einhalt, bis er feiner felbft wieder gewiß ift u. f. w. Die Sauptaufgabe für die, welche dem biblifchen Bericht nicht glauben, bleibt immer, bei der Bekehrung des Apostele eine der Wirkung entsprechende Urfache nachzuweisen. Diese Aufgabe nimmt man freilich ausnehmend leicht, wenn man mit Silgenfeld in der Wiedergeburt des Saulus jum Baulus einen bloken "Uebertritt" finden kann. Daß die angeborne Individualität des Apoftels vor wie nach dieselbe gewesen, habe ich nirgends gelengnet; daß auch eine "Brücke" von feinem Judenthum zu feinem Chriftenthum hinüberführe, nämlich sein Sunger und Durft nach Gerechtigkeit, habe ich ausdrücklich und nachdrücklich hervorgehoben. Aber gerade von da ans erhebt fich die Frage, ob und wie denn dieser hunger und Durft nach Gerechtigfeit in jenem Betehrungeerlebniß eine reelle Befriedigung gefunben? Die blofe Ibee, das gibt Silgenfeld gu, konnte biefe reelle Befriebigung nicht ichaffen, aber, jagt er, die in der geschichtlichen Erscheinung Seju und der von ihm gestifteten Gemeinde thatsächlich gewordene Idee, ber Beift des bestehenden Chriftenthums. Nun, die geschichtliche Erscheinung Jesu hatte bis dahin nicht auf Paulus gewirft, und fo mare zu erklaren, wie fie denn nun auf einmal zu wirken begonnen. Doch wohl nur durch bas Medium ber verfolgten Gemeinde, durch den "Geift des bestehenden Chriftenthums". Da ware benn Baulus, ben wir feither für ben Urprotestanten gehalten haben, erftlich vielmehr der Urfatholit; er hatte feine Wiederge= burt nicht mehr echt protestantisch auf Christus unmittelbar, sondern aut katholisch auf die vermittelnde exxlysia zurückzuführen. Dann aber hätte "ber Beift des bestehenden Chriftenthums" ihm eigenthumlicher Beise nicht fich felbst, sondern etwas gang Anderes mitgetheilt, benn der Geift des beftehenden Chriftenthums mar ja judaistisch. Paulus aber wird nichts meniger als Judaift, vielmehr, wie die Tübinger Schule uns gelehrt hat, ber Trager eines dem Judaismus principiell entgegengesetten Christenthums. und das Alles lediglich durch die Eindrücke, welche das "beftehende", judaiftische Chriftenthum der Berfolgten ihm machte! Indeg, wenn wir herrn D. Hilgenfeld auch dieses wunderliche Wunder zugeben wollten, immer begreifen wir nicht, wie durch daffelbe dem "Hunger und Durft nach Gerechtigkeit", der nach Rom. 7 ber tieffte Bug im Innenleben bes Baulus gewesen sein muß, eine reale Befriedigung werden tonnte. Bir haben auf diese Frage unsere Antwort gegeben, vielmehr die eigne Antwort des Apostele Gal. 2, 20: "jene Befriedigung wird ihm burch die reale perfönliche Lebensgemeinschaft des personlich lebendigen, weil real auferstanbenen Chriffus"; Br. D. Silgenfeld gebe uns boch feine Antwort, er weise uns doch nach, wie von feinen Prämiffen aus in dem Apostel bas zu Stande kommen konnte, was derfelbe zawy zriois nennt, ohne baft fich baffelbe auf eine moralifde Gelbfttäufdung reducirt. Rann er das nicht, ergibt fich vielmehr die "Gelbsttäuschung", die er mit Zeller bei der Bekehrung des Apostels annimmt, nothwendig guletzt auch als eine Selbsttäuschung über die Frucht diefer Bekehrung, über die Realität des neuen göttlichen Lebens, bas Paulus aus der Lebensfülle Chrifti empfangen zu haben überzeugt war, fo raume er entweder ein, daß das ganze subjective Chriften= thum, die Wiedergeburt, Rechtfertigung und Beiligung, auf Gelbsttäuschung beruhe, oder er rechne die reale Auferftehung, die perfonliche Ericheinungs- und Mittheilungsfähigkeit Chrifti nicht mehr zu den "alten Gulfen und Schaa-Ien", in benen fich der innere Rern des Chriftenthums nur zeitweise geborgen habe (a. a. D., S. 161), ba boch mit berselben ber innere Rern bes Chriftenthums felbft fteht und fällt, ober, um mit ben Borten unferes Apostels zu reden, "wenn Chriftus nicht auferstanden ift, unfer Glaube eitel und wir noch in unseren Gunden find". Sier liegt das Glaubens= intereffe der von mir angestellten Untersuchung und diesem batte Br. D. Sil= genfeld offen in's Auge sehen sollen, anstatt mich aus Zeller's Apostelgefcichte zu belehren, daß es "bie Achtung" vor dem Apoftel nicht verlete, wenn man ihm bei feiner Bekehrung eine Selbsttäuschung auschreibt. Achtung habe ich auch vor der von Silgenfeld zu Gulfe gerufenen Jungfrau von Orleans (a. a. D., S. 161 Ann.), aber ihr Beiligenglaube ift nicht der meinige, und wenn ich in der Lage ware, den Apostel, der da schreibt "Ift Chriftus nicht auferstanden, fo ift euer Glaube eitel", bin= fichtlich feiner Ueberzeugung von dem Auferstandensein Chrifti mit ihr auf Eine Linie der Selbsttäuschung ju feten, so würde ich mir auch barüber keine Illusion machen, daß der Christusglaube dieses Apostels nicht der meinige fei. Ebenso wenig ift etwas damit geleistet, wenn Gr. D. Silgenfeld baran appellirt, daß "ber Geift webe, wo er will", und es eine "geringe Ansicht von der geiftigen Macht Chrifti" nennt, "zu fagen, Chriftus habe dem Paulus nicht auf rein innerliche Weise helfen können, weil beffen Junerftes durch eine ftarte Thur leidenschaftlicher Berblendung verichloffen war". Dug ich "Supranaturalift vom reinften Baffer", wie Br. D. Hilgenfeld mich zu nennen beliebt, ben Wortführer der fritischen Schule daran erinnern, daß die Wege Gottes nicht Willfur find, daß es feine gratia irresistibilis gibt, daß der beilige Beift die pfychologischen und ethischen Gesetze achtet, welche der Schöpfer in bas Innere des Menschen gelegt hat, und daß es ebendarum die Sache ber Biffenichaft ift, ein Kactum wie die Betehrung des Apostels Paulus diefen pjychologischen und ethischen Befeten gemäß gu begreifen?

Das führt mich endlich auf die allgemeine wiffenschaftliche Lection, die ich am Eingang und Schluß der Replit erhalte zur Strafe meines Frevelmuthes,

"der Rritit in offener Feldschlacht das Banner der Wiffenschaftlichfeit entreißen" ju wollen. "Wer fieht es benn nicht", ruft hier mein Gegner aus, daß Benichlag's Grundanficht von einer übernatürlichen Welt, die in den Brocen des irdifchen Werdens als Bunder, als Offenbarung, als Erlöfung hineinwirkt, eine tödtliche Berletzung der Wiffenschaft felbst in fich schließt? Wahres Wiffen kann es ja nicht geben ohne eine feste, unverbrüchliche Gefetzmäftigkeit bes Seins, welcher bas Bunder in feinem ftrengen Begriff ichlechthin widerstreitet!" Demnach scheint es faft, daß, wenn es nun wirklich eine folche übernatürliche Welt, ein "Jenseits" gibt, das fich uns durch Thatfachen, die aus ihm in's Diesseits herübergreifen, als vorhanden erweift, nach Grn. D. Silgenfeld baffelbe nichtsbestoweniger geleugnet werden mufte, weil sonft die Wiffenschaft in Stude ginge. Ich meine doch, die Wiffenschaft hat sich nach der Thatsache zu richten, nicht die Thatsache nach der Wiffenschaft. Uebrigens ift die Todesgefahr, die Hr. D. Silgenfeld von jener Anerkenntnif des Jenseits für die Wiffenschaft fürchtet, für uns nicht vorhanden. Mag ihm und seiner Schule das Wunder der Grengftein des Denkens fein, uns "neugläubigen Supranaturaliften" ift es das nicht; uns hebt, wie er aus meiner Arbeit hatte entnehmen konnen, am Wunder unfer theologisches Denken erst recht an, weil uns die gange Theologie die Biffenichaft des Uebernatürlichen - aber des geoffenbarten, in's Geschichtliche niedergestiegenen Uebernatürlichen - ift. Dabei erkennen auch wir eine unverbrüchliche Gefetymäßigkeit göttlicher Weltordnung an, nur daß uns das Wunder an feinem Orte in diese Gesetzmäßigkeit mefentlich mit hineingehört. Es fane nur darauf an, fich über das, mas man Gefets und Gesetsmäßigkeit nennt, zu verständigen. Gang gewiß find boch bie Gefete des geschichtlichen Lebens höherer Art als die des Naturlebens und ebenso die des göttlichen Lebens höherer Art als die des menschlichen. Letteres nun fceint mir der Standpunkt der reinen Immanenz (oder des "Bantheismus", wie ich in aller Unschuld, aber zu großer Entruftung Silgenfeld's gefagt habe), allerdings zu verkennen, und wenn Gr. D. Silgenfeld diefen Standpunkt, zu dem fich Solften in dem von mir berücksichtigten Auffate offen bekennt, nicht theilt, so sollte er ihn auch nicht gegen mich verthei= bigen. Allerdings redet Gr. D. Silgenfeld zu meiner Befriedigung von Gott als "bem ewigen Centrum der Geifterwelt": nun, ba dies Centrum der Geifterwelt doch wohl ohne den absoluten Befit der wefentlichen Eigen= schaften des Beiftes, ohne Gelbitbewußtfein und freien Willen nicht gedacht werden fann, jo burfte von biefem Standpunkt aus wenig bagegen einjuwenden fein, daß das ewige Leben Gottes in die Entwicklung der menfchlichen Bernunft und Freiheit nicht aufgeht, sondern bei aller Gemeinschaft mit dieser Entwicklung über ben Jrrgangen berfelben in transscendenter Sohe fteht und aus derfelben in diefe Jurgange nach feiner Beisheit und Gnade zu rechter Zeit "als Wunder, als Offenbarung, als Erlöfung hereinwirkt". —

## D. Schenkel's Charakterbild Jefu,

befonders bon Seiten ber

Quellenbenutung und geschichtlichen Behandlungsweise beleuchtet a)

pon

Professor D. Weiß in Riel.

Unter dem Eindruck der fichtlichen Aufregung, welche das obengenannte Buch vielfach in firchlichen Rreifen hervorgerufen, dürfte es gewagt erscheinen, zu einer wissenschaftlichen Beurtheilung beffelben zu schreiten. Gine folche wird, wenn fie überwiegend ungunftig ausfällt, leicht als von firchlichen Sympathieen oder Antipathieen beeinfluft erscheinen, und wenn fie gar von einem Mitgliede der theologischen Facultäten ausgeht, die dem Berfaffer meift nur noch "Ableger einer erstorbenen Satzungslehre" find, fo hat derfelbe ihr vormeg als einem "Rinde der Sophistik und der Rünftelei" (S. IV) das Urtheil gesprochen. Dennoch glaubt Referent durch feine Urbeiten auf dem Gebiet der Evangelienkritik gezeigt zu haben, daß er zu Denen gehört, die "an die Bflicht, nicht nur an das Recht der freien Forschung in der evangelischen Theologie glauben" (S. VI). und gedenkt auch in diefen Blättern teinen andern Mafiftab an bas genannte Buch anzulegen, ale den einer unbefangenen miffenschaft= lichen Brufung, wenn auch vielleicht Berfaffer, Gegenstand und

a) Andere Seiten bes Gegenstandes können später noch von Anderen in Betrachtung gezogen werden. Jedenfalls hat die von Hr. Prof. Weiß hervorgehobene, wobei es sich um das Grundlegende der ganzek Auffaffung handelt, auch für sich ihre entscheidende Bedeutung.

Zweck des Buches noch andere Maßstäbe der Beurtheilung zulassen möchten.

Warum der Berfaffer barauf "verzichtet", feiner Schrift ben Titel eines "Lebens Jesu" zu geben, ift dem Referenten nicht klar geworden. Er gibt, soweit er es nach unfern Quellen für zuläffig hält, eine vollständige Darftellung nicht nur ber Charafterentwicklung, fondern auch des Lebensganges Jefu. Schwebte ihm nach S. 13 "ein Bedürfniß der Gemeinde vor Augen", so ift damit doch wohl eben das "Bedürfnig unferer Zeit nach einer echt menschlichen, wirklich geschichtlichen Darftellung des Lebensbildes Jesu" gemeint (S. V), und ein folches gibt ber Verfasser, wenn er auch die mehr äußeren Details besselben oft nur ffizzenhaft behandelt und einen besondern Nachdruck auf die Entwicklung des innern Lebens Jefu legt. Allerdings redet wohl eben um bes "Bedürfnisses der Gemeinde willen" das Buch nicht eigentlich die knappe Sprache wissenschaftlicher Darstellung, sondern eine mehr schildernde, rhetorische, ja pathetische. Allein in den "fritischen und hiftorischen Erläuterungen" des Anhangs will der Berfaffer doch offenbar seine Darstellung mit allem nothwendigen Apparat wiffenschaftlicher Beweisführung ftugen, und wir haben barum ein Recht, an sie alle Anforderungen zu stellen, die wir an eine wissenschaftliche Darftellung des Lebens Jesu ftellen muffen. Unter diefen fteht aber heutzutage voran die Forderung, daß dieselbe von einer flaren und confequent festgehaltenen fritischen Ansicht über die Quellen ausgehe, und gerade dies fcheint uns ber Berfaffer gu versprechen, wenn er S. V erklärt, daß es ihm erft jett möglich fei. das Lebensbild des Erlösers auf einer ficheren urfundlichen Grundlage vollends abzurunden.

Das Ergebniß der Evangelienfritik, das der Verkasser "nach öfteren Schwankungen und langjährigem inneren Kampfe gewonnen" und seiner Schrift zu Grunde gelegt hat (S. V), ist, soweit es sich um die Spnoptiker handelt, im Wesentlichen das bekannte Holksmann'sche. Ein von unserm Markus wenig verschiedenes Urevangelium liegt den drei ersten Evangelien zu Grunde; dem ersten und dritten, die von einander unabhängig sind, außerdem die Spruchsammlung des Apostel Matthäus; dem dritten noch andere schriftliche Aufzeichs

nungen ber mündlichen Ueberlieferung. Was ber Berfaffer feinerfeits in den fritischen Erläuterungen zur Begründung ober näheren Ausführung diefer Grundanschauung gibt, ift dürftig und zeigt nicht von fehr arundlichem Eingehen auf die betreffenden Fragen. Nachricht bes Frenaus über die Abfaffungszeit bes Marfus wird S. 331 ohne irgend haltbare Grunde als dem Reugniß des Bapias widersprechend verworfen, mahrend fie durch dasselbe gerade bestätigt wird; in dem lettern wird das hounvevos gegen den Context nicht blos von eigentlicher Ueberfetung, fondern von fachlicher Bearbeitung, Befferung, Erweiterung genommen (S. 336) und das ov rager gegen alle sprachliche Möglichkeit davon erklärt daß Martus fein Evangelium nicht in einem Zuge niederschrieb (S. 332); daß aber die firchliche Ueberlieferung den Markus fein Evangelium vor den beiden andern synoptischen Evangelien niederfchreiben läßt (S. 332 f.), ift eine fo offenbare Unrichtigkeit a), daß ber Berfaffer den Berfechtern der Griesbach'ichen Sypothese nicht hatte das Janoriren derfelben vorwerfen follen. Bon den besonders beachtenswerthen Bunkten, die er S. 333. 334 für die Priorität des Markus anführt, find die meiften, wie das Tehlen der Geburtsgeschichten, ber Erscheinungen bes Auferstandenen und der mehrmaligen Festreisen, sowie der geringere Grad des Bunderhaften offenbar nur beweisend im Sinne feiner Geschichtsauf= faffung, die Refultat, aber nicht Grund seiner fritischen Ansicht fein follte.

Doch stehen wir mit unser kritischen Grundanschauung der Holtzmann'schen nahe genug, um uns zu freuen, wenn dieselbe dem Versuche, ein Lebensbild Christi zu geben, zu Grunde gelegt wird. Nur werden wir sofort bedenklich, wenn der Versasser S. V feinem Versuche nachrühmt, es sei derselbe vom Standpunkt des zweiten Evangeliums aus gemacht; denn wenn auch Markus das älteste unter unseren spnoptischen Evangelien ist, so ist es doch als Werk eines Apostelschülers immer nur eine secundare Quelle. Wenn

a) Clemens Alex, sagt bekanntlich das Gegentheil; die Uebrigen halten die Reihenfolge ber Evangelien im Canon für die geschichtliche.

280. Weiß

daffelbe nun g. B. 1, 15 bie Summa ber Bredigt Chrifti in ber früheren Zeit feiner Wirtsamkeit in ein furges Wort gusammenfaßt, so ist es schon an sich natürlich, daß die Fassung deffelben dem Evangeliften angehört. Und wenn nun gar in diefer Faffung des anachronistische, nur von Markus Chrifto in den Mund gelegte evayyellor vorkommt (vergl. in diesen Blättern 1861, S. 53), wie kann D. Schenkel S. 59 jenen Bers ohne Weiteres als ein authentisches Wort Chrifti behandeln? Aber felbst die nach dem Urtheil fast aller Kritiker von dem in Rom schreibenden Markus (10, 12) eingeflochtene Beziehung auf die römische Chescheidungspraris wird S. 204 als urfprünglich festgehalten, und fo durfte es doch auch mehr als zweifelhaft fein, daß die amplificirende, erklarende, milbernde Fassung des Wortes Mark. 10, 24 die ursprüngliche ift (S. 211. 393). Allein diefe Ueberschätzung des Markus wird noch viel folgenschwerer auf andern Punkten. Wir begreifen, wie ber Evangelift, der den Erzählungen des Betrus folgt, feinen Bericht über das öffentliche Wirken Chrifti mit dem Zeitpunkt beginnt. wo sein Gemährsmann in die ftändige Begleitung Chrifti eintrat. Aber wir begreifen nicht, wie man unter diesen Umftanden Mark. 1, 14 als maggebende Ungabe über den Beginn der öffentlichen Wirksamkeit Chrifti annehmen kann, zumal auch D. Schenkel sich S. 56 herausnimmt, diefe Stelle nur nach einer Beziehung bin als folche gelten zu laffen. Sicher erhellt aus Mark. 11, 11, daß ber Evangelift es fo aufah, als ob Jefus am letten Baffah zum ersten Male Jerusalem betrat (S. 347); aber wenn doch gerade im Grundrif der Leidensgeschichte die beiden andern Evangelien beutlich und mahrscheinlich ausschließlich von Martus abhängig find. wie kann es dann der Verfaffer fo durchaus unerklärlich finden, daß alle brei Spnoptiker keine ausdrückliche Angabe über frühere Feftbesuche Jesu haben, wenn folche doch stattgefunden haben (S. 346), zumal er felbst nicht zu leugnen magt, daß ein Ausspruch der apoftolifchen Spruchsammlung (Matth. 23, 37) auf wiederholte Besuche in der Haupftadt führt? Bas hilft alles Pochen darauf, daß "nach allen drei Evangeliften" Jefus mit feinen Jungern am Borabend feines Todes ein wirkliches Paffah genoffen (S. 270. 273), daß er vor dem Procurator geschwiegen (S. 298), daß weder nähere Be=

kannte und Verwandte noch Apostel bei seinem Kreuze als Zeugen anwesend waren (S. 310), wenn doch in all diesen Punkten Markus für die beiden anderen maßgebend ist und erhebliche Gründe vorhan= ben sind, die Genauigkeit seines Referats zu bezweifeln?

Aber der Berfaffer geht weiter. Seine ganze Darftellung von bem Entwicklungsgange des Lebens Jesu schlieft fich im Befent= lichen an die Reihenfolge ber Erzählungen bei Markus an. Ob Markus biefe Erzählungen nach ihrer geschichtlichen Reihenfolge geben gewollt, ob er es gefonnt habe, biefe Grundfrage hat er der Erörterung nicht werth gehalten. Ihm genügt, daß feine Unnahme einer allmählichen Entstehung diefer Aufzeichnungen (f. oben) eine lette Redaction der Evangelienschrift nicht ausschloß und daß die fachliche Ordnung unferes Markusevangeliums höchft mahrscheinlich bas Werk des Markus felbst fei (S. 332). Bon einer fachlichen Ordnung pflegt man nun fonft gerade im Gegensatz zur chronologischen zu reden; der Berfaffer aber behandelt unfer Evangelium, als bezeuge es die lettere. Und doch ift es eines der gesichertsten Ergebniffe, welches die Analyse des zweiten Evangeliums gewonnen hat, daß 2. B. in dem Abschnitt 2, 1 bis 3, 6 eine Reihe von Erzählungen gegeben ift, welche die beginnende und rafch fich ftei= gernde Opposition der pharifaischen Partei veranschaulichen foll (val. a. a. D., S. 667), also gewiß auf chronologische Aufeinanderfolge nicht ben geringften Anspruch macht. D. Schenkel behandelt sie S. 87 als eine geschichtliche Reihe, ja er baut dar= auf so fest, daß er die Frage der Johannesjünger 2, 18 badurch motivirt, daß diefelben durch das dem Matthäus zu Ehren gehaltene Festmahl in der Wohnung Jesu auf's Aeuferste gereizt waren (S. 85), wobei noch gang dahingestellt bleiben mag, ob die Frage nach Markus wirklich von den Johannesjungern ausging und ob bies Motiv ein irgend natürliches ift. Ebenfo gewiß ist die Reihe von Streitreden Mark. 12, 13-37 lediglich eine vom Evangeliften ber Sachvermandtschaft wegen zusammengestellte; wenigstens verfcmindet von 12, 18 an jede Beziehung auf die gespannte Situation diefer letten Tage. Dennoch legt ber Berfaffer ber Scene 12, 28-34 ein auf diese Situation bezügliches Motiv unter, melchem ber ganze Charafter bes Fragenden augenscheinlich widerspricht 282 Beiß

(S. 243. 244) und ebenso der Erklärung Jesu 12, 35-37 eines (S. 245, 246), mit dem die Ginführung des Evangeliften nicht in Einklang zu bringen ift. Ueberhaupt liebt es der Berfaffer, die aufeinanderfolgenden Begebenheiten durch einen willfürlichen, oft fünftlichen Pragmatismus zu verknüpfen. Wir geben Gin Beifpiel ftatt vieler. Man mag vielleicht streiten, ob die Mark. 4, 35 bis 6, 6 aufeinanderfolgenden Erzählungen aus fachlichen oder chronologischen Gründen aneinandergereiht ffind, gewiß beutet unfer Evangelium nirgends an, daß hier ein "Rreislauf von mannich= faltigen Prüfungen" für die Junger, die zu felbstftandiger Miffions= thätigfeit vorbereitet werden follen (vgl. S. 115. 109), erzählt wird. Zuerft follen die Junger, "foust erfahrene Schiffer", im Seefturm erprobt werben, bann "follen fie auch noch die Bekannt= schaft eines Seelensturmes machen" (S. 110. 111), in den Gada= renern follen fie den Unglauben, in Jair ben Schwachglauben, im blutflüffigen Weibe den Starkglauben kennen lernen und endlich in Nazareth den feindseligen Widerstand, auf den auch ihr fünftiges Wirken stoßen sollte (S. 114). Aber wie tam es nur, daß sich die Ereignisse nach diefer schönen Disposition abmickelten, daß Sefus, der doch weder allwiffend noch allmächtig war, gerade als er feine Junger auf die Brobemiffion vorbereiten wollte, biefe Reihe von "Brufungen" zur Sand hatte? Sier ift es flar, ber Berfaffer hat einen Bragmatismus feiner Quelle aufgedrungen, der ihr völlig fremd ift. Ja, er scheut sich nicht, dies zu thun, wo feine Quelle beutlich einen anderen Pragmatismus an die Hand gibt. Ihm ift es fehr wichtig, daß Jefus Mark. 1, 35 Capernaum verläßt. weil er in bem äußerlichen Sulfesuchen ber Menschen nur eine Bersuchung erblickt, der er sich entziehen will (S. 71. 72). Allein Jefus gibt ja 1, 38 felbst ben gang einfachen Grund an, daß er auch anderen Flecken predigen will, ohne diese Bredigtthätigkeit irgend in einen Begenfat zu der Beilthätigfeit zu ftellen, die er auch dort nach 1, 39 fortsett. Denn es ist wieder nur eine völlig unkritische Behandlung des Markus, wenn D. Schenkel die bekannte Thatsache, daß derfelbe wiederholt von den Heilwundern Chrifti die Dämonenheilungen als die glanzenosten besonders hervorhebt (vgl. a. a. D., S. 653), dahin ausbeutet, als ob "er sich eis

nige Zeit nur zur Wiederherstellung von Geisteskranken herbeigelaffen habe" a).

Aber diese zu weit getriebene Vorliebe für Markus hat ihre Grengen. Durch die Bunderthätigfeit Jesu merden die Grengen wahrhaft menschlicher Beschränkung durchbrochen, Allmachtswunder find menschlich nicht mehr begreiflich, dagegen ift es fehr begreiflich. wie die religios begeisterte Phantasie einer im Gemissen und Ge= muthe tieferregten Jungerschaft in solchen Syperbeln der frommen Gluth ihrer Berehrung für Jesum einen freilich nach dem Makstabe ber nüchternen hiftorischen Kritik unangemessenen Ausdruck aab (S. 21. 22.). Wir rechten über biefe Axiome nicht, wir fragen nur, wie sich von ihnen aus der Verfasser zu seiner Quelle stellt. die zwar darum die altefte und befte ift, weil fie des Wunderbaren weniger hat, als die anderen (S. 333), aber doch immer noch schwer genug an diefen "unbewuften Hulbigungen" leidet. Wohl mag fie fich durch "die gefliffentliche Bervorhebung äußerer Mittel bei Krankenheilungen" (S. 334) auszeichnen: aber vielleicht nicht absichtslos übergeht der Erzähler, der sonst so streng dem Markus folgt, die Bunderheilungen in Cap. 7. 8, weil dann die bedenkliche Frage nicht zu umgehen mar, ob auch diefe "äußeren Mittel" im Berhältniß zu dem Erfolge ftehen. Wohl mag fie dem Berfaffer einen scheinbaren Unhaltpunkt bieten, die Beilungen Jesu möglichst auf eine Wiederherstellung von Geiftesfranken zu reduciren (f. d. Anm.); aber daß er in der Synagoge zu Capernaum sediglich den krampf= haften Anfall eines von der Rede Jesu im höchsten Grade aufgeregten

a) Aehnlich legt D. Schenkel bei Mark. 6, 7 ein Gewicht barauf, daß die Jünger eine weniger umfassende Wundergabe empfangen, als in den beiben anderen Evangelien (S. 333), obwohl sie nach 6, 13 in Folge dieser Austüssendezu wie S. 163. 64 "die sinstern Mächte der hierarchischen Herschaft ucht, des theologischen Hochmuths, der Feindschaft wider die Wahrheit" zu verstehen. Daß aber die Heilungen Mark. 1, 34; 3, 10. 11 sich vorzugsweise nur auf Geisteskranke erstreckt zu haben scheinen (S. 94) oder doch auf solche, deren Krankheitsursache in einer Störung der Organe des Geistes lag (S. 70), ist dem einsachen Wortlaute der Stellen direct zuwider.

Wahnsinnigen stillte (S. 66. 68), ist boch gegen ben klaren Wortlaut der Quelle, nach welcher der Kranke in Folge des Wortes Jesu erst recht in Krämpfe versiel (1, 26). Mag allenfalls die Stelle Mark. 6, 56 die Deutung offen lassen, daß "manche Kranke in Folge der geistigen Spannung, in die sie sich versetzen, gesund wurden" (S. 124), aber Mark. 5, 30 zeigt doch unwidersprechlich, daß der Evangelist nicht meint, "die religiöse Gemüthserregung" der blutssüssen Frau (S. 113) habe ihre Heilung bewirkt, und daß auch der Knecht des Centurio in Folge einer "außerordentlichen geistigen Aufregung und eines unerschütterlichen Glaubens an die Heilkraft Jesu" genas (S. 103), das können wenigstens unsere Quellen nicht annehmen, die von einem Glauben des Knechtes kein Wort sagen.

Und zuletzt kommen doch auch bei Markus eigentliche Krankenheilungen vor. Da haben wir gleich in den erften Capiteln drei Fälle: Rieber, Ausfat, Lähmung. D. Schenkel mag noch fo befliffen fein, jebe einzelne Heilung als eine gang vereinzelte barzustellen (G. 73. 76). schon diese häufige und rasche Wiederholung solcher vereinzelten Källe zeigt doch, daß sie nicht fo felten waren. Freilich bei dem Berfasser ist eigentlich von Beilungen gar nicht die Rede. Die Fieberkranke hat Jejus durch "liebevolle Anfaffung mit der Band, wahrscheinlich begleitet von tröstendem und erquickendem Zuspruch", bernhigt (S. 68), der Ausfätzige "war mahrscheinlich, als er zu Jefu kam, im Wesentlichen schon geheilt" (S. 73), und dem Belähmten gab die Berficherung der Sündenvergebung, welche fein gelähmtes Nervenleben wie mit einem elektrifchen Strom burchdrang. ben Gebrauch seiner Glieber wieder (S. 79). Es ift mohl auch D. Schenkel's Meinung nicht, daß der Evangelift fich den Bergang fo vorstellte, der hat ihn offenbar bereits "in das Licht der Wunder= wirfung geftellt"; es fragt fich nur, ob in den von dem Berfaffer felbst als geschichtlich anerkannten Zügen der betreffenden Erzählungen fich nichts findet, was diese Auffassung des wirklichen Herganges unmöglich macht. Nun bemerkt aber D. Schenkel S. 70 felbft. ohne Zweifel hatten die Einwohner von Capernaum, unter welchen die Runde von den beiden Heilungen sich mit Blipesschnelligkeit verbreitete, dieselben nicht von diesem unbefangenen Standpunkte be-

trachtet, da sie ihre sämmtlichen Kranken zu Jesu bringen. Allein er hat uns nicht gesagt, wie das Bolk bagu kam, von dem gum ersten Mal auftretenden Rabbi Rrankenheilungen zu erwarten: denn wenn fie felbst befangen genug waren, die Beruhigung des Wahnfinnigen für eine Teufelsaustreibung ju halten, und wenn Jefus es nicht für feine Aufgabe anfah, fie über diefen Aberglauben auf= zuklären (S. 67), ba ohne eine gewiffe Accommodation feine erspriegliche Lehrthätigkeit denkbar ift (S. 373), so murden ja Teufelaustreibungen von ihren Exorciften gar nicht felten vollzogen (Matth. 12, 27), und so muß doch noch etwas Underes als die Beruhigung einer Fieberfranken wirklich geschehen fein, um ihnen Jefus als den "Bundermann" erscheinen zu laffen, der alle ihre Rranken beilen werde. Bei bem Ausfätzigen findet der Berfaffer gerade in unferer Quelle den echt geschichtlichen Bug, daß Jefus, ber folche Beilungen nicht für angemeffene Erweise feiner Beruf8= thätigkeit, sondern für eine Versuchung hielt, in dem Wunsch, nicht weiter mit solchen Gesuchen behelligt zu werden, nicht nur den Ge= heilten auf's Dringendste aufforderte, über bie Art seiner Beilung zu schweigen, fondern, entruftet über den voraussichtlichen Migbrauch feiner Babe, ihn heftig anfuhr und aus feiner Nahe wegtrieb (S. 73). Allein wenn hier etwas zu verschweigen mar, bas, als der Geheilte es doch verfündigte, einen folden Conflux von Sulfefuchenden bewirkte, daß Jefus sich nicht mehr öffentlich seben laffen konnte (1, 45), so muß doch hier wirklich noch etwas mehr geschehen fein, als daß ein "im Wefentlichen ichon Geheilter" durch bie "heilfräftige Liebe im Bergen Jefu" (S. 73) vollends genas. Bei bem Paralytischen aber gesteht ber Berfasser felbst, daß das Wort, bas Jesus nach Mark. 2, 10. 11 sprach, seiner Auffassung des Berganges widerspricht; aber hier muß die eben noch wegen ihrer "bis in die einzelften Büge forgfältigen Unschaulichkeit" gerühmte Ueberlieferung (S. 75) im Interesse ber Berherrlichung des Bunbers getrennt haben, mas D. Schenkel als zusammengehörig auffaßt (S. 79).

Solche widerspruchsvolle Behandlung der Quellen ift sicher keine wiffenschaftliche Methode. Und welche neue Reihe folcher Gewaltsthaten wäre nothwendig gewesen, wenn es dem Verfasser gefallen

286 , 3 mg Weiß

hätte, die Seilung der verdorrten Sand, der Tochter des cananäischen Beibes, des Epileptischen und des Blinden bei Jericho uns naher zu erklären. Freilich verzichtet er auf die Darftellung des Lebens Jefu; aber wenn es zu dem echt = menschlichen Charafter Sefu wesentlich gehört, daß er feine eigentlichen Wunderheilungen voll= zogen hat, so war es doch wohl nothwendig, auch diese Anftoge zu entfernen, oder uns über das "heilfräftige Ginschreiten" Jefu bei ber Tochter bes Jair (S. 113) etwas näher zu belehren, damit wir nicht meinen, er habe durch sein Berbot Mark. 5, 43 felbst absichtlich veranlaßt, daß die Rettung einer Todtgeglaubten durch ngtürliche Mittel wie eine Todtenauferweckung erschien. Allein daß in seiner Quelle die Bundersage bereits trot ihres Zusammenhanges mit den Vorträgen des Betrus ein ftartes Uebergewicht er= langt hat (S. 360), will ja der Berfasser nicht lengnen. Zunächst "mochte Betrus felbft nach altteftamentlichen Borgangen manche evangelische Begebenheit in das Licht der Bunderwirkung geftellt haben", fodann hat Markus "die Vorträge des Petrus frei bearbeitet und ohne Zweifel unter dem Ginflusse der mündlichen Ueberlieferung und des Bunderbedürfniffes der apostolischen Gemeinde fein Evangelium gefchrieben", endlich fann ja noch der Ueberarbeiter "des Urmarfus hin und wieder die späteren Borftellungen in die älteren Berichte eingetragen haben".

Wie glücklich doch diese neueste Hypothese eines Urmarkus der Geschichtsauffassung D. Schenkel's zu statten kommt! Und doch will auch die Lösung, die sie für einige intricate Fälle zu bieten scheint, nicht ganz genügen; denn wie dieser Ueberarbeiter, der den Inhalt der Quelle nicht wesentlich verändert, dieselbe hin und wieser abgefürzt, disweilen auch durch eine Erläuterung bereichert hat (S. 332), die Parabel von einem Feigenbaum, der nicht abgehauen, dem noch eine Frist geschenkt wurde, in einen wirklichen Feigenbaum, der auf Jesu Berwünschung sosort verdorrte, verwandelt haben soll (S. 191. 226), das hat uns der Bersasser doch nicht vorstellig gemacht. Noch schwieriger wird die Sache bei der Speisungsgeschichte. Schon das ist schwer zu begreifen, wie die einsache Thatsache, daß Jesus, nachdem er durch die Jünger die mangelnden Borräthe hatte herbeischaffen lassen, das Bolk gespeist,

von Markus sollte für so bedeutsam gehalten sein, daß er sie mit einigen Beränderungen zweimal aufnahm (S. 383). Aber wie nun die spätere Ueberlieferung (S. 120), b. h. nach S. 384 ber Ueberarbeiter, dazu kam, die Rede Chrifti vom mahren Simmels= brode, von der seine Quelle gar nichts wußte, hiemit zu combiniren und daraus eine wunderbare Speifung zu machen, zu der er boch Die eigentliche Pointe, nämlich das Migverhältniß zwischen der Bahl der Brode und der Volksmenge, und zwar in zwiefach verschiedener Abwandlung erft erfinden mußte, das bleibt dunkel. Die scheinbar am nächsten liegende erfte Austunft aber hat der Berfaffer, der boch fouft den Betrus für einen Maun "von weniger Ginficht und noch weniger Beistesfreiheit" halt (S. 95), im einzelnen Fall nirgends anzuwenden gewagt. So bleibt die Hauptschuld boch immer auf Martus figen, ber die Wundersage, die fich in der Bemeinde gebildet, auf feine Geschichtverzählung übertragen hat; benn daß er fich blos dem "Bunderbedürfniß der Gemeinde" accomodirt, b. h. ihm zu Liebe Wundergeschichten erfunden hat, das hat D. Schenkel zwar im Allgemeinen ihm infinuirt (S. 364), aber doch auch im Ginzelnen nicht nachzuweisen gewagt. Bei der Berklärungs= geschichte freilich wird, noch S. 149 die Möglichkeit offen gelaffen. daß die "erregbaren" Jünger in einem Augenblick, wo sich ihnen Refus "in göttlich-übernatürlicher Bobeit und Burde offenbarte" a), "in Buftande der Bergudung verfielen, und himmlifche Ericheinungen ju erblicken, Stimmen aus einer anderen Welt zu vernehmen glaub= ten", zumal nach S. 147 mahrend des erzählten Borfalles felbft ben unmittelbarften Zeugen bas ungeftorte Wahrnehmungsvermögen fehlte, sie sich also "darüber unmöglich ein Urtheil bilden konnten"; allein nach S. 388 hat sich doch Markus einfach an die Sagen-

a) Beilänfig gesagt, ist bies vom Standpunkte des Schenkel'schen Charakterbildes aus eine sehr starke rhetorische Hyperbel; in der That hat Jesus nur die beiden "Männer der strengen Satzung" im "Licht seiner messianischen Bestimmung" ihrer Glorie eutkleidet (S. 148). Wenn aber nach S. 149 das folgende Gespräch beweisen soll, daß eine Erscheinung des Elias nicht vorangegangen sein kann, so ist daran zu erinnern, daß gerade dieses nicht so leicht verständliche Gespräch meist im gerade entgegengesetzten Sinne gedeutet wird.

bildung innerhalb ber apostolischen Gemeinde angeschlossen, welche "die Erklärungen Jesu über das Verhältniß seines messianischen Werfes zu dem Gesetz und den Propheten dem populären Beswüßtein veranschaulichte und durch welche zugleich die plastische Kraft angedeutet wird, womit es Jesus vermochte, die Heldensgestalten jener heilsgeschichtlich so bedeutungsvollen Männer (vergl. das Gegentheil S. 148!) in den Gesichtskreis seiner Jünger heradzurücken". Dasselbe gilt von den beiden Seewundern, welche "die fromme Sage" daraus gebildet hat, daß Jesus im Seesturm "unter den seegewohnten Schiffern" einen größeren Wath bewies, als sie (S. 110), und daß den im Gewissen geängstigten Jüngern der im Dunkel der Nacht am Ufer daherschreitende Meister wie ein drohendes Gespenst erschien (S. 123), dasselbe endlich von der Taufs und Versuchungssage.

Wir können uns hier natürlich nicht auf die Grundfrage einlaffen, ob etwa zwanzig Jahre nach dem Tode Jesu (vgl. S. 333) eine fo weit gehende Sagenbildung innerhalb feiner Bemeinde dentbar ift; wir fragen auch nicht, welche Stellung wohl die Apostel, 3. B. ber nach S. 33 damals noch lebende Johannes, zu einer Evangelienschrift einnahmen, die eine Reihe der unglaublichften Beschichten erzählte, von welchen fie nie etwas erlebt und gehört hatten, ober gar ber nach S. 331 ebenfalls noch lebende Betrus, welcher in einem angeblich aus feinen Borträgen nachgeschriebenen Buche bergleichen lefen mußte. Es liegt am Tage, daß bie von dem Berfaffer adoptirte fritische Ansicht von dem Urfprung feiner Sauptquellen mit feiner fritifchen Unsicht von der inhaltlichen Beschaffenheit derfelben schwer vereinbar ift. Aber da fich D. Schentel auf folche Fragen nicht einläßt, fo fragen wir nur noch, wie der Verfaffer von diefer Anficht aus es noch wagen kann, über die Momente des Lebens Jesu, in welchen ihm feine Quelle nur fagenhafte Geftaltungen bietet, überhaupt etwas geschicht= lich festzustellen. Hat die älteste und "einfachste" Ueberlieferung über die Bersuchungsgeschichte bereits nichts Anderes gegeben, als jene abenteuerliche Sage von dem zweiten Abam, der mit dem verführenden Satan, den gehorfamen Thieren und ben dienenden Engeln bas Gegenbild bes erften Abam im Paradiese fein follte (S. 56). von welcher der Verfasser nichts adoptiren kann, so wissen wir eben nichts davon, und die Ausführungen des Verfassers darüber sind ein Versuch, sich die inneren Erlebnisse Jesu zu construiren, aber keine quellenmäßige Geschichte; denn daß seine Darstellung an einzelnen Punkten an die Erzählung der beiden anderen Evangelisten sich anlehnt, hat ja gar keine Bedeutung, da diese eine noch viel spätere Gestalt der Sage darstellen, also in keinem Punkte maßegebend sein können. Dasselbe gilt aber von seinen Erlebnissen bei der Tause (S. 48), deren bilderreiche Darstellung der Verfasser zwar an den Wortlaut des synoptischen Tausberichtes anschließt, ohne aber die Möglichkeit darzuthun oder auch nur zu behaupten, daß aus ihnen jene Form der Sage, die doch sachlich überall etwas ganz Anderes meint, entstehen konnte.

Aber auch mit anderen Rünften weiß der Verfaffer fich des Zeugniffes feiner Sauptquelle zu entledigen, wenn es zu feinem Charafterbilde nicht ftimmen will. "Daß Jefus eine perfonlichleibliche Wiederkunft im Glanze himmlischer Herrlichkeiten vorausgefagt habe, ift gar nicht möglich. Er, der ein Reich der Wahr= heit, der Gerechtigkeit, der Liebe, ein Reich des Geiftes ftiftete. fonnte unmöglich angeren Glanz, irdische Macht, schimmernde Berrlichkeit als das letzte Ziel desselben bezeichnen" (S. 145). Ueber ben Grad von Evidenz, ben dies Argument hat, wollen wir nicht ftreiten, es fragt fich nur, was unfere Quelle bagu fagt. Gefett, bak wirklich Mark. 9, 1 von dem dieffeitigen Triumph des Evangeliums die Rede ift, so folgt daraus noch nicht, daß 8, 38 in bilblicher Form von einer geiftigen Wiedererscheinung des Meifters verstanden werden kann. Und wenn Jejus um der schwachen Faffungsfraft feiner Junger willen in Cap. 13 die Periode, in welcher die chrift= liche Weltgemeinde ihren Anfang nahm, als Beriode feiner zweiten Unkunft bezeichnete (S. 258), fo folgt baraus noch nicht, daß er auch vor feinen Richtern 14, 62 (S. 294) fich berfelben "bem theokratischen Borftellungefreise geläufigen Bilbersprache" bediente. Sat es aber überhaupt irgend eine Wahrscheinlichkeit, daß die Schilderungen in jenen Stellen blos bilbliche Darftellungen feiner geistigen Wiedererscheinung oder des Sieges feiner Sache fein follen, ja konnten fie in biefem Falle auch nur richtig verftanden mer=

ben? Der Verfasser selbst findet es S. 259 ganz natürlich, daß die Jünger sie misverstanden; aber dann war diese bildliche Form ja nicht "ihrer Fassung angemessen", sondern das gerade Gegenstheil, und wenn doch der Verfasser selbst zeigt, wie schwer Jesus mit den theokratischen Hoffnungen seiner Jünger zu kämpsen hatte, so gab es ja nichts Unweiseres, als diese durch solche "dem theokratischen Vorstellungskreise geläusigen" Vilder zu nähren. In der That, wir beneiden den Verfasser um diese Meisterstücke alterationalistischer Exegese nicht; wir verstehen es, wenn man sagt, die apostolische Gemeinde habe ihre Hoffnungen Jesu in den Mund gelegta), oder Jesus habe selbst noch solche theokratische Ilussionen getheilt; aber die evangelische Ueberlieferung sür treu halten und dann, wo sie zu unserem "Charakterbilde" nicht passen will, ihre klarsten Aussprüche durch ein solches Quidproquo beseitigen, das schieft sich doch für eine wissenschaftliche Arbeit nicht.

Ich glaube, die gegebenen Beispiele genügen, um zu zeigen, daß der Verfasser seine Hauptquelle unkritisch, widerspruchsvoll und willskürlich behandelt, daß also schon darum das auf Grund derselben gezeichnete Bild kein geschichtlich treues sein kann. Es ist leicht begreissich, daß es den anderen spnoptischen Quellen nicht besser ergeht. Unser Verfasser mißt ihren historischen Charakter hauptsächlich an dem darin hervortretenden Bunderelement. Im ersten tritt dasselbe stärker als dei Markus, im dritten noch stärker hervor (S. 339. 343). Der Beweis dasür fällt freilich dürftig aus, besonders bei Lukas, wo nur der Fischzug Petri und der Jüngling zu Nain genannt wird, die doch beide in Nichts die Wunder des Markusevangeliums übertreffen. Bei Matthäus muß gar 19. 11. 12 der Stand der Ehelosigkeit als Wundergabe, das

a) Nach S. 262 scheint es auch in der That, und S. 401 wird es geradezu gesagt, daß die sinnlich = apokalpptische Färbung der eschatologischen Reden Jesu hauptsächlich auf Rechnung der palästinensischen Ueberlieferung zu setzen sei; aber dem widerspricht die Berufung auf die Bildersprache Christi (S. 259, vgl. 145) ausdrücklich, und auch S. 294 wird nur gegen das buchstäbliche Berständniß der Worte Zesu polemisirt. Es gehört das eben zu den zahllosen Unklarheiten und Widersprüchen, an denen unser Buch leibet.

Sändewaschen bes Pilatus als Reinigungswunder betrachtet merden, um nur die Beispiele etwas zu vermehren, und der Rauf bes Töpfersackers als Erfüllungswunder, was natürlich bem Sinn bes Evangeliums ebenfo entgegen ift, als wenn es S. 17 heifit, die Schickfale und Sandlungen bes Erlöfers erhielten durch biefe Erfüllungenachweisungen einen gewissermaßen unfreien Charafter, fie entwickelten fich nach einem vorgeschriebenen Schema. Da bas erfte Evangelium "eine zweite echt apostolische Quelle, die Spruchfammlung, am ausführlichsten und treueften wiedergibt" (S. 341), fo follte man meinen, baffelbe werbe neben Markus am ftarfften benutt werden; aber diefe Erwartung erfüllt fich feineswegs. Offenbar unter dem Ginflusse ber fritischen Theorie Holymann's, aber im Widerspruche mit der eben angeführten Meußerung wird in ben bem erften und britten Evangelium gemeinsamen Rede-Elementen meift die Fassung des Lukas bevorzugt; eine durchgehende genauere Darlegung der aus der Spruchsammlung entnommenen Abschnitte fucht man vergebens. Bielfach muß der Verfasser selbst fich durchaus nicht flar darüber gemesen sein, mas er für einen Bestandtheil der Spruchsammlung halten, was als Zusatz des Evangeliften betrachten folle. So ftand nach S. 139 die Antwort Chrifti an Petrus Matth. 16, 17-19 in der Spruchsammlung, obwohl bezweifelt wird, ob diefelbe fie gang treu überliefert hat; dagegen wird fie S. 341 wie ein vom erften Evangeliften gebilbeter, aus feiner geschichtlichen Situation zu erklarender Bufat be= handelt. Derfelbe Fall findet bei den Worten Chrifti Matth. 19, 10-12 ftatt (S. 204. 205), wenn man damit die fritischen Erläuterungen S. 339. 340 vergleicht ober bei bem Gleichniß von ben ungleichen Brüdern Matth. 21, 28-32, bas G. 234 in ben geschichtlichen Entwicklungsgang eingereiht und S. 340 boch mit mehreren anderen Barabeln des ersten Evangeliums als Ausdruck für die Stimmung der nach der Zerftörung Jerusalems in Baläftina lebenden Judenchriften betrachtet wird. Nicht weniger unflar ift fich der Berfaffer über das Berhaltnif des erften Evangeliums jum zweiten. S. 154 wird die Geschichte von dem Rang= ftreit ber Junger, die Scene mit dem Rinde und die daran ge= fnüpfte Belehrung Refu nach Mark. 9, 33-37 erzählt; S. 205, 206

292 :: " Beiß " \*

erscheint in gang anderem geschichtlichen Zusammenhange gang diefelbe Geschichte noch einmal, nach Matth. 18, 1-4 erzählt, obwohl wir hier doch unzweifelhaft eine Bearbeitung des Markustertes vor uns haben. Wie auch hier die Quellenkritit und die Exegese fich gefallen laffen muß, ber Gefchichtsauffaffung des Berfaffers dienftbar zu fein, davon nur ein Beifpiel. Die Bergrede foll nach Holymann bei Lukas ursprünglich erhalten fein, allein ber antipharifaifche Theil der Rede im erften Evangelium beruht boch auch auf echter Ueberlieferung. Zwar muß er fich gefallen laffen, in zwei Stude zerriffen und an gang verschiedenen Stellen bei Mark. 7 (S. 126-128) und Luk. 11 (S. 182 ff.) eingeschaltet zu werden aus dem nichtsfagenden Grunde, daß Jefus nach Mark. 2, 19. 20 fich die Anordnungen über's Faften für fpatere schlimme Zeiten vorbehalten hatte (S. 183). Denn die dort in Aussicht genommenen Zeiten waren jest boch wahrlich noch nicht eingetreten und nach S. 153 hatte ja Jesus bereits Marc. 9, 29 Anordnungen über das Faften gegeben. Allein ein Spruch wie Matth. 15, 17-19 paßt unmöglich in das Schenkel'sche Charakter= bild Jefu, der von vornherein in den entschiedenften Wegenfat jum Alten Testament gestellt ift. Darum muß S. 127 B. 17 ungefähr das Gegentheil fagen von dem, mas der Wortlaut fagt, und B. 18. 19 ein späterer Bufatz ber paläftinenfischen Ueber= lieferung fein. In den fritischen Erläuterungen aber scheint fich ber Berf. eines Befferen befonnen zu haben; benn aus Luk. 16, 17 erhellt ja, daß wenigstens B. 18 sicher in der Spruchsammlung ftand. Nun ift also die Fassung bei Lukas ursprünglich und man höre! - Lut. 16, 17 eine von Jesu angeführte pharifaische Behauptung, auf die er B. 18 die Antwort gibt, wie ähnlich felbst Mark. 7, 27 "aus dem Beifte des Pharifaerthums geredet fein foll" (S. 131). Der erfte Evangelift hat aber ben urfprüng= lichen Zusammenhang "umgedeutet" (S. 385. 386).

Im britten Evangelium ist dem Verf. befonders wichtig der sogen. Reisebericht. Hier sind von Lukas ganz eigenthümliche Urstunden benutzt worden, die von dem letzten Anfenthalt Jesu in Judäa und der Hauptstadt erzählen, welcher dem Verf. dazu dienen muß, den Spruch Luk. 13, 34 zu erklären ohne die Annahme

mehrerer Feftreisen (S. 345. 346). Daß Jesus nach Luk. 17, 11 fich auf der Grenze zwischen Galilaa und Samaria, also nicht in Judaa befindet, erklart fich der Berf. vielleicht aus "der Ber= wirrung, wonach Lufas feinen Quellenbericht mit der nur wenige Tage danernden letzten Reise durch Samaria vermischt hat" (S. 347); allein über das Berhältniß jener eigenthümlichen Urfunden zu ber in diesem Abschnitt doch offenbar hauptfächlich benutten Spruchfammlung hätte uns ber Verf. doch wohl einigen Aufschluß geben follen. Es ift aber leicht zu zeigen, wie die Nichtberücksichtigung biefes Berhaltniffes einem guten Stud feiner auf biefe Unnahme gebauten Darstellung alle Sicherheit raubt. Bor der Berlegung feines Wirkungsfreises nach Judaa erschien Jeju für die Ausbildung der Jünger eine zweite größere Missionsreise unentbehrlich (S. 151). Bur Ausführung biefes Planes behält er fonderbarer Weise nach S. 152 den engeren Jüngerfreis, d. h. eben die Apostel, welche die erfte Mifffonsreise gemacht hatten und für welche eine zweite "unentbehrlich schien", in feiner unmittelbaren Rahe gurud und sendet den inzwischen gefammelten weiteren Jüngerfreis aus. Un fie halt Chriftus die Aussendungsrede Luf. 10 (S. 162, 163). die doch für jede fritische Betrachtung nur eine aus einer andern Quelle geschöpfte Doublette der Aussendungsrede in Cap. 9 sein fann. Ebenso können die bei der Ruckfehr der Junger gesprochenen Worte, wie Matth. 11 zeigt, nur aus der Spruchsammlung fein; es liegt daber gar fein Grund vor, fie, wie D. Schenkel thut, in eine pragmatische Beziehung zu dem Zeitpunkte, mo bie 70 Junger oder ein Theil von ihnen wiederkehrten, zu feten (S. 163-170). Dag die drei, mit denen Jefus Luf. 9, 57-62 über feine Rach= folge verhandelt, Samaritaner waren (S. 172. 173), ift bei Lukas mit nichts angedeutet, auch hier ift das Meifte nach Matth. 8 aus ber Spruchsammlung, und nichts deutet darauf, daß jene Spruche gerade in diefem Zeitpuntt gesprochen fein muffen. Denn daß er nicht habe, wo er fein Haupt hinlege, fonnte Chriftus beim Antritt jeder Reise so gut wie bei dieser fagen, und zur unbedingten aufopfernden Hingabe hatte Jefus ja auch S. 102. 144. 155 fchon aufgefordert. Es ist auch hier lediglich ein selbstgemachter Pragmatismus, durch ben ber Berf. die lofen Erzählungsftucke feiner Quelle chronologisch Theol. Stud. Jahrg. 1865. 20

zu binden fucht. Wie weit er barin geht, zeigt S. 178. "Es ift ein inneres Band, welches bei Lufas die beiden Erzählungen vom barmherzigen Samariter und ben beiden Schwestern mit einander verbindet. Die reine Menschenliebe des Samariters und der fromme Kindersinn der Maria, beide entspringen aus derselben Quelle, aus demuthiger, opferwilliger Liebe. Diefe Liebe felbft aber hat ihre tiefsten Burgeln in einem aufrichtigen, an Gott hingegebenen Gemuth. - Que der herzlichen Frommigkeit, die auf unmittelbarer Gottesgemeinschaft ruht, fließt der Geift schonender Milde und freundlicher Duldung." Wir wollen weder diefe Ge= dankenkette, noch ihre Anknupfung an jene beiden Beschichten kritifiren: aber bei Lukas konnten fie doch höchstens in diesem Sinne aufammengestellt scheinen, wenn sie wie bei D. Schenkel in demfelben Capitel mit 9, 51-56 ständen und nicht durch 10, 1-24, das berfelbe in's Borige translocirt hat, getrennt wären. Aber mas haben überhaupt diese beiden Geschichten mit einander zu thun? Die Perikope von Maria und Martha mag aus einer besondern Quelle fein; aber das Gespräch mit dem voulusos (Luk. 10, 25 ff.) ift doch, wie Matth. 22, 35 zeigt, der Grundlage nach wahrscheinlich daffelbe wie Mark. 12, 28 ff., oder vielmehr deffen Bendant aus dem apostolischen Matthäus. Die im folgenden Capitel (XVII) von Schenkel geschichtlich verbundenen Stücke aus Buk. 11. 12 find wieder fämmtlich aus der ficher nicht geschichtlich verbindenden Spruchfammlung, nur daß S. 186. 187 aus fachlichen Gründen die Gleichnisse aus Luk. 16 angereiht werden. Ebenso wird in die beiden folgenden Capitel der Haupttheil des übrigen Stoffs aus bem sogenannten Reisebericht des Enfas, in Cap. XIX verbun= den mit dem des Markus, vertheilt, aber weder aller, noch immer in der ursprünglichen Reihenfolge; aus Luk. 14. 15 wird S. 193-195 wieder mit fehr willfürlicher Kritif eine pragmatifch zusammenhängende Erzählung gemacht, den Gleichniffen aus Cap. 15. sowie dem vom Pharifäer und Zöllner wird trotz der gegentheiligen Angabe des Lufas eine Beziehung auf die Beiden aufgedrängt (S. 195. 196) und schließlich ber Obergöllner Zachäus trotz. ja gerade wegen Luf. 19, 9 zum Beiden gemacht (S. 197), blos um all dies in dem Capitel von der "Berufung der Heiden" unter=

zubringen. Das ist eine Probe von der Quellenbenutzung des Berfassers in dem Abschnitt des Lukas, der ihm seiner "eigensthümlichen Urkunden" wegen der wichtigste ist.

Diese trot alles Scheins von Rritif fritiklose, willfürliche und widerspruchsvolle Quellenbehandlung erreicht aber ihren Bobepunkt beim 4. Evangelium. Apostolisch kann dies Evangelium nicht fein, weil es in wesentlichen Bunkten den synoptischen wider= fpricht. Bor Allem aber kommt der Berf. immer wieder darauf gurud, daß bem Evangelium jede Cutwicklung fehle, jede Spur innerer Entwickelungen und Rampfe, jeder geschichtliche Fortschritt. (S. 24, 25, 29, 348, 49). Natürlich nämlich legt D. Schenkel den Magftab der "allmählichen Entwicklung des religiösen und meffigni= ichen Selbstbewußtfeins Jesu" (S. 24), die er aus den synoptischen Evangelien - wir haben gefehen auf Grund welcher Art von Quellenbenutung - herausentwickelt hat, an das 4. Evangelium, und es mag wohl fein, daß sich diese nicht in ihm findet; aber weiß deshalb das 4. Evangelium nichts von "inneren Rämpfen Jefu"? Schwankt nicht Jefus 12, 27 ebenso wie in Gethsemane einen Augenblick, "ob es des Baters Wille fei, daß er durch Leiden und Sterben fein Werk frone" (S. 348)? Es fallt einigermaßen auf, daß D. Schenfel, der felbst fein Charafterbild Jefu fo antino= miftisch und antijudisch zeichnet, dem 4. Evangelium fo gang be= fonders feinen antijudischen und antinomistischen Charafter vorwirft (S. 26-28. 30. 31. 353-355); benn im Grunde stimmt er gang mit der Auffaffung des 4. Evangeliums überein, nur fehlt ihm auch hier die Entwicklung. "Schon von Anfang an erklärt Jefus, daß er dem Tempeldienste ein Ende zu machen entschlossen sei" (S. 24). Als Beweis dafür wird natürlich 2, 19 angeführt, wobei der Berf. nur vergißt, daß der Evangelift dies Wort Chrifti nach 2, 21 gar nicht in jenem antijudischen Sinne nimmt, in dem er es S. 231 beutet, also damit auch Christum nicht von vornherein in den entschiedensten Gegenfatz zum A. T. stellen kann. Und umgekehrt wird Befus "von vornherein als ein mit todtlichem Saffe Berfolgter dargestellt" (S. 221). Als Beweis dafür wird Joh. 5, 16. 18 ange= führt, wobei der Berf, vergist, dag in dem Zeitpunkt, wo das 4. Evangelium dies bemerkt, Jefus nach feiner Darstellung bereits

feit einem ober anderthalb Jahren öffentlich aufgetreten mar, und ba er auch nach diesem Evangelium nur 2 oder 3 Jahre gewirkt hat, jedenfalls auf der Mittagshöhe seiner Laufbahn ftand, mährend D. Schenkel felbst bereits am Schlusse von Mark. 2 erklärt, daß der Tod Jesu im Stillen geschworen war (S. 89). So wenig er dabei an einen "verabredeten und festgestellten Plan, ihn aus dem Wege zu schaffen" deukt (obwohl er auch von einem folchen schon S. 176 berichtet hat), so wenig thut dies der Evangelist bei 5, 18, und wenn sich daneben "auch im 4. Evangelium noch die Spuren des richtigen Sachverhältnisses finden" (S. 221), so wird das eben ein Beweis fein, daß jene erfte Stelle nicht beweift, mas fie nach Schenkel beweisen foll. Es galt nur, an diefen Stellen deutlich zu machen, wie etwa der Berf. die bekannten Gründe gegen die Geschichtlichkeit und Apostolicität des 4. Evangeliums Referent erkennt die ganze Schwierigkeit der Frage, um die es fich hier handelt, an; aber ebendarum glaubt er nicht, daß durch die wortreiche, übertreibende und fich wiederholende Popularifirung ber von ber Tübinger Schule bargebotenen Argumente, welche unfer Buch bietet, zur Lösung derfelben viel gethan ift. Auch in den fritischen Erläuterungen kehrt zunächst, wie oben schon angedeutet, nur bas bereits vielfach Gefagte wieder, dann werden über die äußeren Beugniffe einige durftige Andeutungen gegeben und nur mit behaglicher Breite zur Entfraftung feines Zeugniffes die Stelle bes Frenaus (adv. haer. III, 11, 8) besprochen, welche zeigen foll. daß derfelbe seine Beweisführung für die Schtheit der 4 Evangelien "nicht auf eine uralte Tradition", sondern auf die Bierzahl der Beltgegenden, der Binde und der Cherubim grunde (S. 351. 352), während fie lediglich davon redet, daß die Bierzahl der Evangelien, beren Ursprung bereits im gangen lib. III erörtert und gegen die Baretifer vertheidigt ift, nichts Zufälliges, fondern etwas göttlich Geordnetes fei, wie felbit Straug, &. J. S. 48 gugiebt. Befonderes Gewicht legt ber Berf. schließlich zur Entfraftung ber außeren Zeug= niffe noch darauf, daß "beim Beginne des 2. Jahrhunderts bie spnoptischen Evangelien dem dogmatischen Bedürfniffe nicht mehr geniigen fonnten" und damit der Anerkennung des vierten der Wea gebahnt mar (S. 353), wobei nur auffallend bleibt, daß dann ein folches erft c. 110—120 entstand (S. 34) und daß es trotz jenes Bebürfnisses "erst gegen Ende des 2. Jahrhunderts" allgemein anerkannt wurde (S. 351). Am eingehendsten verweilt der Verf. bei dem Verhältzniß des Evangeliums zu der Passahfrage (S. 355—363) und kommt zu dem Resultate, auf dem dogmatischen Standpunkt des 4. Evangeliums könne "Jesus gar sein Passahmahl mehr gehalten haben, weil er sich dadurch vor seinem Tode noch zum Judenthum bekannt hätte" (S. 362), womit dann die Abweichung desselben hinsichtlich des Todestages Jesu erklärt ist. Aber auch nach der Darstellung der drei ersten Evangelien hat ja Jesus "ein Passahmahl in der hergebrachten theokratischen Bedeutung des Wortes gar nicht geseiert", er hut "nur an das gesetzlich vorgeschriebene Passahmahl angeknüpst", "nicht um es zu bestätigen, sondern um es aufzuheben" (S. 271). Es sag also für den dogmatischen Standpunkt des 4. Evangeliums gar kein Grund vor, von dem Berichte desselben abzuweichen.

Rach diesen fritischen Ausführungen follten wir erwarten, daß das 4. Evangelium bei der Darftellung des Lebensbildes Jesu völlig außer Betracht bliebe. Gin Evangelium, das, "von vornherein ben geschichtlichen Boden völlig aufgeben und fich auf einen lediglich speculativen Standpunkt stellen konnte" (S. 28), in dem "die historischen Rudfichten weichen mußten" (S. 363), ift naturlich für eine geschichtliche Darstellung des Lebens- oder Charafterbildes Jefu völlig werthlos, wie geiftvoll es immer die traditio= nellen Stoffe umgefchmolzen hat, wie bedeutungevoll es immer für ben bogmatischen Standpunkt seiner Zeit ift. Das hat die Tübinger Schule richtig erkannt, und wenn ihre von D. Schenkel adoptirte Auffassung des 4. Evangeliums richtig ift, so ift diese Confequenz unausweichlich. Aber es geht hier wieder fo, daß die anderwärts her adoptirte fritische Ansicht von der Entstehung diefer Quelle nicht mit feiner fritischen Ansicht von der inhaltlichen Beschaffenheit berfelben ftimmt, nur in umgekehrter Beziehung wie bei Markus. Mit Staunen hören wir S. 34. 35, daß das 4. Evangelium "eine wirklich geschichtliche Quelle für die Darftellung des Charakterbildes Jesu ift, aber in einer höheren, ver= geistigten Bedeutung bes Wortes. Dhne daffelbe ermangelte uns im Bilbe bes Erlösers die unergründliche Tiefe und die unerreich

bare Höhe. Er war nicht immer fo (wie ber 4. Evangelift ihn schilbert), aber er war boch so in Wahrheit". Woher wohl ber Berf. das wiffen mag? Stammt das Evangelium aus dem 2. Decennium des 2. Jahrhunderts ber, woher weiß dann der Berf., daß es auf einer Ueberlieferung beruht, die fich unter bem überwiegenden Ginfluß bes Johannes geftaltet hat (G. 33), daß ce gar aus Urfunden über den letten judäischen Aufenthalt Jefu geschöpft hat (S. 220)? Und wenn "es mit dem ihm zugänglichen Ueberlieferungsstoffe fehr frei geschaltet", wenn es benfelben "von bem zeitgeschichtlichen Rahmen entkleibet, in die Region bes ewigen Gedankens hinaufgerückt und mit der Berklärungsglorie eines fpateren Jahrhunderts umgeben hat" (S. 34), wer bürgt ihm dafür, daß die Höhen und Tiefen diefer Darstellung, wo nicht Wirklichkeit, fo doch Wahrheit find? Das ift nicht Rritit, bas ift bie reine Willfür, die sich aus den Quellen heraussucht, mas ihr gefällt und verwirft, was ihr nicht gefällt. Der Grund ift eben ber, daß der johanneische Chriftus in eben dem Mage vielfach zu dem Schenkel'schen Charakterbilde Jesu stimmt, wie der des Markusevangeliums nicht mit ihm ftimmte. Es dürfte lehrreich fein, das Berfahren des Verfaffers gegenüber diefer Quelle noch durch einige Beifpiele zu illuftriren.

Es handelt sich zunächst um die erzählenden Partieen des 4. Evangeliums. Es ist in der Ordnung, wenn der Verf. von seinem Standpunkte aus immer auf's Neue aus lediglich inneren Gründen erwägt, auf wessen Seite die geschichtliche Wahrscheinlichkeit sei, auf Seiten der synoptischen oder der johanneischen Darstellung, wenn auch natürlich das Resultat immer im Voraus gewiß ist; wir unsererseits weichen in der Gesammtauffassung des Lebens Jesu principiels von der Auffassung unseres Charakterbildes ab, um uns hier im Sinzelnen auf eine Kritik dieser Erwägungen einlassen zu können. Auch das ist in der Ordnung, daß der Verf. überall die Motive darzulegen versucht, aus welchen der 4. Evangelist von der herrschenden Ueberlieserung abgewichen ist. Freilich sehlt es auch nicht au Punkten, wo der hier wirklich ersinderische Scharfssinn des Verfassers ihn verläßt oder wo er sich auf seltsame Abswege verirrt. Warum das 4. Evangelium "von seinem besondern

Standpuntte aus nicht mehr einräumt, daß fämmtliche Jünger flohen" (S. 296), hat er wohl nicht zu fagen gewußt, der Abweichungen deffelben in der Berleugnungsgeschichte (S. 295) gebenkt er nicht. Merkwürdiger Weise find dies gerade Bunkte, wo nach der traditionellen Annahme der Berf, des Evangeliums im besondern Sinne bei der Sache betheiligt mar. Gbenfo an einem andern Bunfte. Der Evangelist erzählt, daß Jesus ihm vom Rreuze herab feine Mutter zu findlicher Fürsorge übergeben habe. Aber D. Schenkel weiß, daß "die Mutter es nicht vermochte, auch nur aus der Ferne diesen Anblick zu ertragen" (S. 311). Gin befonderes Motiv muß also den Evangelisten bewogen haben, diesen Rug zu erfinden. "Das bewunderungswürdige Ausharren der Mutter erschien als eine vollkommen genügende Suhne für ihre frühere befremdende Ralte gegen das Evangelium." Bon einer folden weiß nun allerdings gerade das 4. Evangelium nichts, vielmehr läßt es die Mutter von dem großen Sohne, noch ehe er irgend ein Wunder gethan hat, eine Abstellung des Weinmangels erwarten (2, 3), ja es fchreibt 10, 20 nach S. 105 unferes Buches "aus Rückficht für die Bermandten Jesu" die Anklage wegen Wahnfinns, die nach Schenkel fie erhoben, den "Juden" zu. Aber es lag dem Evangelium die Annahme fehr nahe, daß Jefus feine öffentliche Wirksamkeit, wie er "sie mit einem scharf zurechtweisenden — übrigens nach S. 377 "sicherlich" authentischen — Wort zu seiner damals von ihm noch nicht bekehrten Mutter begann (2, 4)", fo "mit einem herzlich wohlwollenden Worte" schloß! (S. 311.) Richt weniger fünftlich motivirt der Verf. das Fehlen zweier nach Lukas am Rreuz gesprochenen Worte damit, daß es vom Standpunkt biefes Evangeliums "zum mindeften zweifelhaft war, ob ein Miffethater ohne ein vorher abgelegtes Glanbensbekenntniß an die Gottessohn= schaft Jefu Mitglied des Gottesreiches werden könne" und trot Soh. 19, 30 damit, daß "der Gott ebenbürtige Logos feinen Geift nicht erft in die Hande des Baters übergeben könne" (S. 312) Daß Jefus durch Hannas und nicht durch Rajaphas verhört wurde, wird S. 297 daraus erklart, daß Jefus das entscheidende Bekenntnig nicht vor dem judischen hohen Rath, sondern vor dem römischen Procurator ablegen follte, S. 405 baraus, daß nach

der späteren, kleinafiatischen Ueberlieferung auf Anregung des Rajaphas ichon ein früherer Beschluß bes Snnedriums Jesum zum Tode verurtheilt hatte. Die nachgewiesenen Motive diefer Aenderung scheinen also nicht fehr flar zu Tage zu liegen ober bem Berf. felbst nicht fehr genügend zu fein. Bielleicht gilt unfern Lefern beides von dem letten Beifpiel, das wir anführen wollen, wenn fie dafür nicht noch ein anderes Epitheton haben. Die Abend= mahlestiftung nämlich hat der Evangelist nicht erwähnt, weil er bereits "die unbegreiflichen Migverständnisse und verderbenbringenden Migbräuche ahnte, welche in späterer Zeit die Abendmahlsfeier verdunkelten und zu der ergiebigften Quelle des Aberglaubens wie des Kirchenstreits machten. Das war wohl auch die Ursache, weshalb er das Abschiedsmahl des Herrn einen Tag früher verlegte und es mit der Jugwaschung, b. h. einer Anordnung in Berbindung brachte, welche allen Priefterftolz ebenfo fehr zu demüthigen geeignet mar, ale das Abendmahl in späterer Zeit die vornehmfte Stüte deffelben murde" (S. 273). Obwohl hiernach jeder eigenthumliche Zug des 4. Evangeliums um fo unwahrscheinlicher scheint, je mehr er mit dem eigenthumlichen Standpunkt beffelben harmonirt, fo wird doch auch wieder S. 264 eine Notiz beffelben (12, 6; 13, 29) verworfen, obwohl fie auf diesem Standpunkt "um fo unwahrscheinlicher ist", also, wenn sie dennoch aufgenommen wurde. scheinbar alle Bürgschaft der Glaubwürdigkeit für fich hat.

Auffallender aber noch ist es, wenn es dem Verf. nun auf ein= mal beliebt, mitten zwischen diesen tendenziösen Umbildungen der geschichtlichen Ueberlieserung noch glaubwürdige Reste derselben zu entdecken. Da ist die Hochzeit zu Cana. Der Erzähler hat nach S. 62 Jesum "durch ein Allmachtswunder mit einem Male von der Fordangegend aus Judäa nach Cana in Galiläa versetzt" (!); er hat das Ereigniß in eine unrichtige Zeit versetzt (S. 85), er hat sich der eigentsichen Pointe der Geschichte durch ein ebenso un= mögliches als zweckloses Allmachtswunder "zu entledigen gesucht" (S. 377); dennoch ist die Geschichte "in ihren wesentlichen Zügen nicht ersunden", kann nicht ersunden sein, damit im Charakterdikde Jesu nicht die Theilnahme an einer Hochzeitsgesellschaft sehle. Selbst die Auserweckung des Lazarus braucht nicht reine Ersindung

ju fein (S. 222), obwohl der Berf. dem Evangeliften die Abgefcmadtheit unterschiebt, er habe Jesum "einen Festzug zur Ber= herrlichung diefes Bunders veranstalten laffen" (S. 224). Die Geschichte mit der Samaritanerin trägt das Siegel der Glaubwürdigkeit (S. 174), obwohl Jesus darin als allwissend geschildert (S. 25) und das Berhältnig ber Juden zu ben Samaritanern - das übrigens der Berf. S. 162 fast mit denselben Worten beschreibt - 4, 9 in einer Beise bargestellt wird, welche auf eine bei einem geborenen Juden undenkbare Unkenntniß deutet (S. 353). Auch sonst ist Zeit und Ort verkehrt angegeben. Jesus befand fich nicht auf einer Reife von Judaa nach Galilaa, fondern von Galiläa nach Judäa, und zwar auf der letten; denn 4, 38 bezieht fich auf die 70 Jünger. Und schließlich dient die Hauptpointe bes Gesprächs (4, 23) S. 26 zum Beweise, daß das 4. Evange= lium Jesum in ein diametral verschiedenes Berhältniß zum Alten Testamente stellt, wie die Synoptifer. Dennoch muß das Gespräch gefchichtlich fein, damit "die erhabenfte Schutzrede auf die Tolerang" in dem Charakterbilde Jesu nicht fehle, der "die schweren Geschlechtsvergehungen des Weibes fo mild behandelt" (S. 174). Und ebenfo darf die Fugwaschung nicht fehlen, die ja allen Priesterftolz fo fehr zu demüthigen geeignet war. Beim letten Mable freilich kann fie nicht vorgenommen fein, weil der Eindruck der einen sinnbilblichen Sandlung den der andern verwischt haben würde. Sie muß bei einer früheren Veranlaffung ftattgefunden haben (S. 279).

Interessanter noch ift es zu sehen, wie gelegentlich der Verf. selbst Züge aus der Geschichtserzählung des 4. Evangeliums gar nicht entbehren kann, um den pragmatischen Zusammenhang der spnoptischen Erzählungen in Fluß zu bringen. Joh. 6 ist bekanntslich von einer Scheidung innerhalb des weiteren Jüngerkreises die Nede, welche in Folge der Ereignisse nach der Speisung einstrat. Die Spnoptiker, bei denen sich grade an der Speisungsgeschichte recht deutlich zeigt, wie wenig sie die pragmatische Bedeutung der einzelnen Ereignisse, die sie überliesern, kennen, wissen davon nichts; denn wenn D. Schenkel S. 123 sollte andeuten wollen, daß sich Mark. 6, 52; 8, 17 eine Spur davon finde, so

beziehen sich ja diese Stellen auf den engeren Jüngerkreis. Dennoch benntzt der Verf. diesen Zug nicht nur, er erklärt daraus auch, warum die Schiffer Mark. 6, 49 in ihrem Gewissen so geängstigt waren, daß sie Jesum sür ein Gespenst hielten (S. 122) und warum die pharisäische Partei nach Mark. 7 gerade jetzt, "wo die Partei des Himmelreichs in einer innern Zersetzung begriffen schien," ihrerseits zum Angriff überging (S. 125). Ja zuletzt kehrt gar das 4. Evangelinm seine Waffen geradezu gegen die Spnoptiker; denn in Joh. 6 "finden sich nicht undeutliche Spuren, daß eine Brodvermehrung nicht wirklich stattgesunden hat" (S. 120). Und daß es die johanneische Rede vom wahren Himmelsbrod ist, welche nach Entsernung der irrthümlichen Notiz 6, 59 (S. 121) an die Stelle der wunderbaren Speisung gesetzt wird, haben wir bereits oben gesehen.

Das führt uns auf die Reden Jesu im 4. Evangelium. Wenn irgendwo der Zweifel gegen die Geschichtlichkeit desselben einen scheinbaren Anschließungspunkt findet, so ist es bei den Reden. Auch ber Berf. weiß ihren Unterschied von den synoptischen Reben Jefu nicht grell genug auszumalen. "Seine Reden find tieffinnig, aber dunkel und felbst räthselhaft; es fehlt ihnen der volksthumliche Charafter. - Den synoptischen Evangelien zufolge spricht Jesus niemals wie ein speculativ gebildeter Denker, in dunkeln abge= brochenen, schwer verständlichen, auf ein bestimmtes Lehrsuftem ' gebauten Sätzen." (S. 349; vgl. S. 31.) Und doch war auch die Rede vom Lebensbrod, die "nach ihren Grundzügen sicherlich fo von Jesus gehalten worden" eine "tieffinnige" Rede (S. 120), und gewiß war das Wort Joh. 2, 19 auch nach der Erklärung bes Berfaffers ein dunkles, räthselhaftes Wort und doch, trothem. daß die Synoptiker das Zeugniß darüber als ein falsches bezeichnen, was felbst bem Berf. S. 292 Schwierigkeit macht, ein echtes Wort Jesu (S. 231). Wir hörten schon, wie ausdrücklich und einstimmig die synoptischen Evangelien versichern, daß Jefus vor Bilatus geschwiegen habe. Aber die Worte, die ihn ber 4. Evan= gelist vor ihm sprechen läßt, findet D. Schenkel "Jesu vollkommen würdig", und fo muß er fie bei einer andern Berantaffung ge= fprochen haben (S. 298).

Also nicht was die Quellenkritik von Worten Jesu urkundlich verbürgt findet, sondern was dem Berf. des Charafterbildes Jesu vollkommen würdig scheint, darf als echtes Wort Chrifti gelten. Nun verstehen wir es auch, warum so manche, sei es burch Markus, sei es durch die Spruchsammlung oder gar durch beide verbürgte Worte Jeju fich bei D. Schenkel nicht erwähnt finden: fie find offenbar Resu nicht vollkommen würdig und darum unecht. So fehlt z. B. in der fortlaufenden Exposition der Rede Mark. 9, 39-50 (S. 157-160) das durch beide Quellen verbürgte Wort von der Höllenstrafe (Mark. 9, 43-48); so erinnere ich mich nicht, irgendwo das Wort Matth. 10, 28; Luf. 12, 5, das sicher der Spruchsammlung angehörte, oder gar ein Wort wie Mark. 4, 11. 12 gefunden zu haben. Und gewiß pagten fie in bas Scheufel'sche Charafterbild Jesu nicht. Ausdrücklich verworfen, als der fpateren Ueberlieferung angehörig, wird S. 116 "das harte Wort" Matth. 10, 15, das nach Luk. 10, 12 (vgl. Matth. 11, 24) sicher der Spruchsammlung angehörte. " Nicht nur ftimmt daffelbe nicht mit dem milden Sinne Jesu gegen Solche, welche aus Unwissenheit bem Evangelium widerftrebten, sondern es ift auch unverträglich" mit dem "dem Geifte Jesu völlig angemeffenen Worte" Joh. 3, 18. 21 (S. 117), das doch bekanntlich felbst die ftrenggläubigften Exegeten als einen Zusatz des Evangeliften ju bem Gespräch mit Nicobemus ansehen. Ift es zu hart, wenn wir fagen, das fei nicht mehr Rritit, das fei die reine Willfur? -

Aber wie steht es mit den längeren Reden Jesu im 4. Evangelium? Die Rede in Cap. 6 ist also wesentlich echt, die Rede in Cap. 5, die doch nach Seite 26. 27 so viele Beweise für die Ungeschichtlichkeit des 4. Evangeliums liesert, wird S. 79. 249 zum Beweise verwandt, daß auch das 4. Evangelium, das doch den Zweck hatte, "um jeden Preis den vollen Inhalt des Glausbens an seine wesenhafte Gottheit zu begründen und aufrecht zu erhalten" (S. 363), "genau besehen von einer gottgleichen Würde Jesu nichts weiß". Die Reden aus Joh. 10 und 12 werden S. 179. 210. 247 ohne Anstoß meist in gleichem Sinne benutzt, selbst ein Spruch wie Joh. 11, 25 sindet S. 248 Gnade. Aber die Reden Cap. 13—17? "Unmöglich kann Jesus am Vors

abende feiner Gefangennehmung eine fo lange zusammenhängende Rede gehalten haben" (S. 31). Und wirklich werden Aussprüche aus diesen Reden verwandt, um zu zeigen, warum in der Darftellung des 4. Evangeliums die Abendmahlseinsetzung (S. 272) und der Seelenkampf in Gethsemane (S. 283) keinen Raum fand, daß biefelbe Jefum in einen gang ungeschichtlichen Gegenfat jum Judenthum fete (S. 27. 28). Dennoch geben gerade diefe Capitel die eschatologische Rede Chrifti "in der Hauptsache treu wieder", wenn auch "ohne Rücksicht auf den Zusammenhang, in dem fie gesprochen, und auf die Beranlassung, durch welche fie hervor= gerufen" (S. 261, 262). Und von ihr aus werden die Synoptifer mit ihrer eschatologischen Rede fritisch oder exegetisch preisgegeben. Diefe Widersprüche werden nicht, wie der Berf. S. 284 meint, bamit gelöft, daß Jefus, so wie er in diesen Reden erscheint, "in den Weiheftunden seiner Berklärung war"; denn da wir a priori nicht wiffen, mann diese Beihestunden eintraten, so können wir, auch wenn wir sie gang nehmen, wie das 4. Evangelium sie gibt. in ihnen keinen Widerspruch mehr mit ben Spnoptikern finden. Wohl verstehen wir, wie der Apostel Johannes, wenn er die Reden Chrifti bereits in einer Geftalt, in welcher fie in feiner Erinnerung mit feinen eigenen Lehranschauungen zusammenfloffen. niederschrieb, in denselben "echt geschichtliche Erinnerungen an die eigenen Aussagen Jesu" (S. 248) niederlegen konnte, die dann noch fritisch zuweilen von dem johanneischen Colorit, das fie angenommen haben, befreit werden können. Aber welch ein wissenschaftliches Recht wir haben, in Reden, die ein Unbefannter im 2. Decennium des zweiten Jahrhunderts componirte, folche Erinnerungen zu suchen, ift mir unverständlich.

Auch reicht man der Methode des Verfassers gegenüber mit solchen Auskünften, selbst wenn sie haltbar wären, nicht aus. So wird S. 273 mit andern Sprüchen aus der Rede des Cap. 6 das Wort Joh. 6, 63 angeführt als charakteristisch für den Standpunkt des Evangelisten, dem "die Stiftung des Abendmahls keines» wegs mehr ein wesentliches Bedürfniß war". So schwer es uns also werden mag, uns zu denken, daß jene Rede noch im Wesentlichen echt sein soll, wenn so wesentliche Hauptpointen daraus uns

echt sind, zumal da nach S. 26. 27. 253. 363 noch andere hinzustommen, die wir als unglaubwürdig streichen müssen; jedenfalls müssen wir nun einmal nach des Verf. Ansicht alle jene Stellen und damit auch 6, 63 zu den Zusätzen des Evangelisten zählen. Und doch wird derselbe Spruch fünf Seiten weiter als "ausdrücksliche Erklärung Jesu" angeführt! (S. 278.)

Genug und übergenug zum Beweise, was der Verf. darunter versteht, wenn er sich rühmt, das Lebensbild Jesu "auf einer sichern urkundlichen Grundlage vollends abzurunden" (S. V). Wir haben diese trockene Prüfung der Methode seiner Quellensbenutzung nicht gescheut, um es als wohlbegründetes Urtheil ausssprechen zu können, daß das Buch, mit wissenschaftlichem Maße gemessen, die ersten Anforderungen nicht erfüllt, die man an eine geschichtliche Darstellung richten muß. Die "Gemeinde", für deren Bedürfniß es geschrieben sein will, weiß das freilich nicht und hört es an dieser Stelle nicht; aber die theologische Wissenschaft, die schwer geschmähte (vgl. S. IV), wird wohl thun, davon Act zu nehmen.

Brufen wir jett die Saltbarteit des Gebaudes felbft, das fich auf diefem fehr unfoliden Jundamente erhebt, fo werden wir gang im Sinne des Berfaffers handeln, wenn wir die hauptmomente ber "Entwicklung" in's Auge faffen, die er auf Grund ber innoptis ichen Evangelien im Gegensate zum vierten gefunden zu haben meint. Un ihrer Sand glaubt er ja "ber allmählichen Bildung bes meffianischen Selbstbewußtseins Jesu folgen" zu können (S. 19). Sier tritt nun freilich für den Berf. Die große Schwierigkeit ein, daß gerade an dem Buntte, wo wir Jefus zuerst in der Geschichte erscheinen feben, die evangelische Erzählung sich eines fehr "erklärlichen Anadronismus" schuldig gemacht (S. 49) und ftatt einer Taufgeschichte nur noch eine Tauffage gegeben hat. Allein wenn doch einmal die lettere noch soweit gebraucht werden fann zur Conftatirung innerer Borgange in Jefu, wie fie ber Berf. S. 48 gebraucht, mas haben wir dann für ein Recht, zu leugnen, daß Jefus bei der Taufe seiner Messianität gewiß ward ober, mit andern Worten, den vios vov Jeov Mark. 1, 11 anders zu erklären, als ihn der Berf. Mark. 3, 11 felbst erklärt? Ober wo läge wohl in der "Tauffage" irgend eine Andeutung, daß sich "dort

für immer seine Schritte von benen bes Täufers schieden" (S. 48)? Rohannes hatte ja auf die Nahe ber meffianischen Zeit hingewiesen (S. 366); daß aber diefe "eine neue Gottesthat zur Wiederher= ftellung Fraels" bringen werde, das lag ja fo fehr im Wefen der messianischen Hoffnung, daß dies wahrlich Jesus nicht von dem Tänfer scheiden konnte. Bielmehr wenn er auch nur ahnte, daß diese Wiederherstellung von ihm ausgehen sollte (S. 49), so mußte er sich doch fast nothwendig für den egzouerog halten, auf welchen der Täufer hingewiesen hatte (S. 367). Rach D. Schenkel fam Jefus erft in der Bufte zu der foften Ueberzengung, dag er bas Bolk einer neuen Zukunft entgegenzuführen habe (S. 54). Man könnte hier wieder fragen, wie sich wohl ein Fraelite jener Zeit eine neue Zufunft für fein Volk anders benten konnte, als unter der Vorstellung der meffianischen Zeit; aber D. Schenkel meint, "eine fehr erhebliche, feines Biffens nirgends bemerkte Urfache" gefunden zu haben, weshalb Jejus fich beim Beginne feines Bir= fens nicht für den Meffias halten fonnte, nämlich die Berflechtung der meffianischen Borftellung mit den national = theofratischen Hoff= nungen (S. 370). Allein wenn es Jesu überhaupt je möglich wurde, tropdem die Meffiasidee in einem höheren Sinne des Wortes auf fich zu übertragen, fo fann das ja auch gleich am " Anfange der Fall gewesen fein, d. h. er fann mit dem Bewußt= fein feiner Lebensaufgabe gleich das Bewußtsein verbunden haben, der verheißene Meffias zu fein. Und wenn in der "Bersuchungs= fage" der synoptischen Evangelien irgend ein Kern geschichtlicher Er= innerungen liegt, knüpft dann nicht dieselbe deutlich (Matth. 4, 3. 6) an die Voranssetzung an, daß sich Jesus damals bereits für den Meffias hielt? Trat nun Jesus auf und proclamirte sich als Stifter eines Gottesreiches (S. 57), jo fonnte das Bolf nur an das von dem Täufer in Aussicht geftellte messianische Reich denken: denn daß "das Bolk in der alttestamentlichen Theokratie die mahre Erscheinung des Gottesreiches erblickte", fann D. Schenkel unmöglich im Ernft meinen, da er fonft das Borhandenfein der meffianischen Hoffnung, an welche der Täufer anknüpfte, leugnen mußte. Selbst wenn die Sinnesanderung, die Jefus forderte, "von gang neuer Art" war (S. 58) - was wenigstens die Synoptifer, die fie mit

demfelben Worte bezeichnen, nicht zu ahnen scheinen -, so lag darin immer noch tein Grund für das Bolf, anzunehmen, daß er fich mit seiner "von den theokratischen Bedingungen unabhängigen Gemeinschaft" (S. 60) zu ben meffianischen Erwartungen des Täufers in einen Gegensatz ftellen wollte; benn "einer äußerlich theokratischen Religiosität" hatte sich ja auch Johannes entgegen= gesetzt (S. 40). Balb genug wird ja auch nach D. Schenkel die Frage aufgeworfen, ob Jefus nicht der Meffias fei (G. 93): aber noch viel früher, als er meint, findet fich diefe Borftellung. Bezeichnet doch gleich der erfte Damonische, mit dem Chriftus Mark. 1, 24 zusammentrifft, ihn nicht als "einen beiligen Gottesmann", wie der Berf. S. 369 fagt, fondern als "den Beiligen Gottes" b. i. als den Mejfias. Später gibt auch D. Schenkel gu, daß die Dämonischen dies thun (Mark. 3, 11); aber wenn es nun Mark. 3, 12 heißt, Jesus habe sie bedräut, daß sie ihn nicht offenbar machen follten, fo liegt darin nach feinem eigenen Zuge= ständniß, daß er seine messianische Würde noch nicht befannt machen wollte und es ift wieder nur die reinfte Willfür, wenn der Berf. dies für "fpatere Ueberlieferung" erflart (S. 94). Dem Bradifat des "Menschensohnes" spricht D. Schenkel jede Beziehung auf die Meffiaswürde ab (S. 78. 88.); aber wenn er nun im Beweise bafür bas "Sauptgewicht" barauf legt, bag Jefus fich in einem Zeitpunkt feiner öffentlichen Wirksamkeit fo bezeichnet habe, in welchem "von feiner Seite an eine offene Erklarung über feine meffianifche Bürde und Bestimmung noch gar nicht gedacht werden kounte" (S. 375), so ift doch, abgesehen von der Frage, ob nicht eine absichtlich indirecte Bezeichnung derfelben in jenem Ausdruck liegen fann, hier immer wieder das zu Beweisende bereits vorausgesett. Denn eben darum handelt es fich ja, ob unfere alteste Quelle für die frühere Zeit der Wirksamkeit Jeju das "meffianische Gelbstbewußtsein Jesu" ausschließe und uns somit in eine "allmähliche Entwicklung deffelben" hineinschauen laffe.

Es ift begreiflicher Weise nicht möglich, hier bergleichen weitsgreifende Fragen eingehend zu erörtern; es genügt, zu zeigen, wie mancherlei Schwierigkeiten die Geschichtsconstruction des Verf. selbst bei seiner Quellenauffassung hat, und namentlich zu constatiren,

308 Weiß

daß er dieselbe eigentlich nicht aus den Quellen entlehnt, sondern feiner Behandlung der Quellen als Boraussetzung zu Grunde gelegt hat. Aber auch an einem andern Bunkte foll Jefus erft "allmählich zur völligen Rlarung feines Selbstbemußtseins" gelangt fein, indem er erft in Folge ber ihm entgegentretenden Feindschaft bazu fam, "in entschiedenen Gegensatz gegen die von den Batern überlieferte Satung zu treten" (S. 20). Hier ift es nun freilich schwer, sich eine widerspruchslose Vorstellung von der Entwicklung zu machen, die Jesus nach dem Verfasser innerlich durchlebte. Denn schon in der Ginsamkeit der Bufte "zeigte fich ihm tein anderer Ausweg, als innerlich zu brechen mit der Theofratie, zum Rampf auf Leben und Tod sich zu rüften" mit ihren Trägern (S. 55). Und schon bei der Taufe hatte er ja erkannt, daß die Theofratie fein Mittel mehr zur Erneuerung Iraels besitze (S. 49). Wenn er tropdem anfangs "jeden feindlichen Zusammenftog mit den obrigkeitlichen Gewalten des Judenthums vermied", fo folgt baraus nicht, daß er damals "noch keine Gewißheit darüber hatte, daß auch äußerlich mit der von den Bätern überlieferten Religionsanftalt gebrochen werden muffe" (S. 74). Denn daß jener Gegensatz - soweit er geschichtlich erweislich ift, und darüber geht D. Schenkel in seinem Gifer gegen "bas Satungswefen bes Alten Bundes" sehr weit hinaus a) - erst zur Aussprache kommen konnte gegenüber den Bertretern des judifchen Satungswefens. liegt doch wohl in der Natur der Sache; aber was beweift das für "das Selbstbewußtsein Jesu"?

Lieft man freilich die Ausführung, die S. 19. 20 gleichsam als Programm der spnoptischen Darstellung gegeben wird, so sollte man meinen, längere Zeit habe Jesus nur von seinen Verwandten Anseindung erfahren, und die pharisäische Partei habe noch "Hoff-

a) Nach S. 87 rechnet er z. B. das Sabbathgesetz zu der von Menschen gemachten theokratischen Satzung; nach S. 86 hat Jesus die Beschneidung als eine durchaus gleichgültige Ceremonie behandelt. Allerdings hat er "sich niemals für dieselbe erksärt"; aber es ist vielleicht ersaubt, zu fragen, wo er "sie seinen Jüngern empsehlen", wann er sie "von gländigen heiben fordern" sollte. Ueberhaupt scheint D. Schenkel einen Unterschied zwischen den alttestamentlichen und den pharisäischen Satzungen nicht anzunehmen.

nungen auf ihn gefetzt", mindeftens sich zuwartend verhalten. Aber fehr anders ftellt fich die Sache in der folgenden Darftellung. Wo "bie Bertreter ber judischen Satzungstheologie", die ja nach S. 105 feinen Bermandten erft ihren Argwohn gegen ihn eingeredet, ihm zum erften Male begegnen, erscheint er ihnen verdächtig und verhaßt, und fie suchen eine Urfache gur gerichtlichen Berfolgung (S. 76), beim zweiten Mal wächst ihre "erboste Stimmung" (S. 81), und S. 89 bereits "ift ihm der Tod geschworen". Hand in Hand damit geht bas provocirende Berhalten Seju. Raum hat man ihn gefragt, warum feine Sunger nicht fasten, so zeigt ihm diefer "feindselige Schritt", daß der Bruch unvermeiblich geworden, jest lant er jede Rückficht gegen die theofratischen Satzungen fallen, recht absichtlich läßt er feine Junger den Sabbath brechen (S. 86), und S. 90 hat fich "ber Wegensatz auf beiden Seiten bereits gur mauflöslichen Spannung gesteigert". Ging die "Entwicklung" wirklich fo mit Riesenschritten vorwarts, fo läßt fich billig fragen, ob Jefus nicht von vornherein fich über feine Stellung zur theofratischen Satzung vollkommen flar war, und ob es dem Verfaffer gelungen ift, uns einen Einblick in den geschichtlichen Proces des Berhältniffes Jesu zu seinen Feinden zu geben. Und wirklich tommt er trot feines, wie wir bereits geschen, oft so fünftlich feinen Quellen aufgedrungenen Pragmatismus bei feiner prononcirt antijudifchen Auffassung Jesu über den blogen Schein einer "Entwicklung" nicht hinaus.

Schon die Auswahl der Zwölse war ja "eine für Jedermann verständliche Erklärung an das jüdische Volk, daß die Hierarchie und Theokratie zum Untergange reif, daß eine neue Gottesgemeinde im Werden sei" (S. 95). Die Weiherede a) an sie enthält "eine klare, gemeinverständliche Erörterung seiner ganzen Stellung zum-Judenthum", die zwar an die Zwölse gerichtet ist, aber von ihnen in weitere Kreise getragen werden soll "(S. 97). In ihr "sagt er sich seierlich los von jedem inneren Zusammenhange mit der jüdischen Hierarchie und Theologie. Er stand nicht mehr innerhalb

a) So bezeichnet der Verfasser die Bergrede bei Lukas, in welche er die schärste antipharifäische, ja antisüdische Polemik hineinträgt, von welcher der einfache Wortlaut nichts weiß.

Theol. Stud. Jahrg. 1865.

B10 Weiß

ber Grenzen des alten mosaischen Bundes (beffen Zeit er übrigens fcon S. 86 als abgelaufen betrachtete), er hatte fich proclamirt als neuer Bundesstifter" (S. 103). hiernach fann es freilich nur auffallen, daß das Urtheil über feine Berfon und Cache ein fo verworrenes war, wie es der Berfaffer S. 117 schildert; aber daß er "bis jett noch immer mit einer bestimmten Erklärung über bie Bedeutung feiner Berfon und feines Bertes gurudgehalten hatte" (S. 118), das kann man doch nach der eigenen Darftellung bes Berfaffers nicht mehr fagen, und es bedurfte nicht erft einer neuen "Beiherede an das Bolt" (G. 121), um ihm feinen Standpunkt deutlich zu machen. Bon ber andern Seite zeigt die hierarchische Partei bereits S. 91 "ihre Verstocktheit durch die That", fo daß man kaum begreift, wie der Widerstand derfelben dadurch noch gewachsen sein foll (S. 129), daß Jesus S. 125 "zum Angriff gegen fie übergeht" und "zur offenen Rriegserflärung". Reines= falls aber läßt fich doch fagen, daß erft "in Folge deffelben er feiner Berufsbestimmung auch noch bewußter geworden war" (S. 129).

Aber auch an dem dritten Punkte will uns aus der Darftellung des Verfassers nicht recht einleuchten, daß es bei Jesu "erweiterter Erfahrung und Erleuchtung bedurfte, bis ihm die Nothwendigkeit feines menschheitlichen Erlöserberufes feststand" (S. 19), worunter übrigens - nebenbei gesagt - D. Schenkel bie Erlösung der Beiden und Juden "von dem Joche der Satzung" versteht (S. 324). Erft vom Zeitpunkte der Weiherede an foll er feine Blicke über Ifrael hinaus auf die Beidenwelt gerichtet haben. Aber wenn der Berfaffer dies dadurch begründet, daß "er lediglich innere und fittliche Merkmale als Bedingung der Theilnahme am Gottesreich aufgestellt hatte" (S. 107), fo foll er ja von vornherein eine von ben theofratischen Bedingungen unabhängige Gemeinschaft mit Gott in den Blick gefaßt haben (S. 60). Und wenn der Widerstand der judischen Theologie und Sierarchie ihm das Bedürfniß aufdrängte. die Befehrung der Seidenwelt in immer nähere Aussicht zu nehmen (S. 130), so hatte er den ja längst erfahren, ehe er nach D. Schenkel eine Reise machte, "um die religiofe Stimmung und Empfänglichkeit der Beidenwelt aus eigener Unschauung tennen git fernen" (S. 131). Demnach fann man fich bann nur wundern,

daß Jesus so spät erst die Reise nach Samaria unternimmt (S. 175) und die Berufung der Heiben proclamirt (S. 194) und daß erst "auf der Höhe seines messianischen Bewußtseins" das Gleichniß entstehen konnte, das "die Religion der Menschheit und Menschlichkeit heilig spricht" (S. 177).

Allein die eigentliche Brobe für die Geschichtsauffaffung D. Schenfel's wird doch die fein, ob fich nun ein geschichtlicher Moment finden und genügend motiviren läßt, in dem fich Jefus endlich für den Meffias erklärt. Als "ein unmittelbar Beauftragter Gottes an fein Bolf hat er fich proclamirt" (S. 80), als ber Stifter ber wahren Gottesgemeinde (S. 98); aber immer ift noch "das Wort ber Lösung in Betreff des Rathfels feines Lebens" (S. 136), "das tieffte Geheimniß" beffelben nicht ausgesprochen (S. 146). Da "eröffnet Jefus zum erften Male feinen Jungern, daß er ber Meffias fei" (S. 137). Unftreitig ift dies jenes lang erwartete Lösungswort. Und doch fagt er es eigentlich nicht felbit, sondern nachdem es Petrus "zu Jesu Ueberraschung" (S. 369) ausge= sprochen, bekennt er sich dazu, und was D. Schenkel a. a. D. für unverträglich mit der Lauterfeit, Offenheit und Charafterftarke Jefu balt, das thut er S. 140 wirklich, er "verpflichtet die Mitwiffenben zum Stillschweigen". Dann freilich könnte er ja wohl auch früher aus wohlmotivirten "Rückfichten" felbst geschwiegen haben und alfo aus diesem Schweigen nicht zu folgern fein, daß er früher fich seiner messianischen Bestimmung nicht bewußt gewesen sei. Aber es ift ein eigen Ding um biefes Lösungswort. Im Grunde hatte es ihm doch Petrus erft suppeditirt. Er für seine Person "wollte nicht die dem Meffias von den Propheten zugedachte Aufgabe übernehmen" (S. 136), er kounte nur "die Anwendung der meffianischen Vorstellungen des Alten Bundes auf feine Berfon und sein Lebenswert sich gefallen laffen", indem er fie völlig umdentete. Und er mußte dies. "Es war das einzige Mittel, bei einem Theile Fraels mit seinen Gedanken durchzudringen und feine Berufszwecke zu erreichen" (S. 137). Aber "er hat den Titel und die Burde des Meffias nur vermittelft einer nicht gu umgehenden Anbequemung an die Vorstellungen und Erwartungen feiner Volks- und Zeitgenoffen angenommen" (S. 166).

312 Weiß

Rann unter folden Umftanden wirklich noch von einem "meffianifchen Selbstbewußtsein" Jesu die Rede fein? Doch ja , "ein leidender Messias wollte er fein, ein Messias, wie er mit allen Boraussetzungen und Erwartungen des hertommlichen Judenthums im Biderspruch ftand. Gin leidender Meffias mar den Juden eine in fich widerspruchsvolle Borftellung. Das Alte Teftament fennt fie nicht. Es gab jett feine Gemeinschaft mehr zwischen ben Soffnungen feiner Boltsgenoffen und feiner eigenen Ueberzeugung. Die Zukunft lag in einem völlig neuen Lichte vor ihm. Die Erfüllung des Alten Bundes in feiner Perfon mar die Nichterfüllung fämmtlicher theokratischen Erwartungen" (S. 142, 143.) Aber wo bfeibt dann wieder jene "Anbequemung"? Und was hatte fie noch für einen Zweck? Berftand das Bolf unter dem Meffias den, ber die Weiffagungen der Propheten erfüllen, die Theofratie wieder= herstellen und zu ihrer Bollendung führen werde, wie konnte es in dem, der fich als den Meffias ausgab, den feben, welcher "der theokratischen Unftalt grundfäplich ein Ende machen" werde (S. 22)? Und wie konnte Jefus einen Titel adoptiren, der in feinem Ginn bas gerade Gegentheil von dem bezeichnete, mas feine Zeit darunter verftand? Satte er in der meffianischen Idee einen "Keim der Wahrheit" entdeckt (S. 137; vgl. 167) mittelft einer feiner Zeit völlig fremden Auffassung der messianischen Berheigungen, mas berechtigte ihn, den Namen zum "Stichwort" zu machen und auf feine Fahne zu schreiben (S. 138), welcher von jeher der Ausdruck ber entgegengesetzten Auffassung gewesen mar?

Es ist wohl klar, daß unser Charakterbild Jesu das Räthsel des messianischen Bewußtseins Christi nicht gelöst hat. Auch mit dem Durchbruch desselben ist freilich die innere Entwicklung Jesu für D. Schenkel nicht abgeschlossen, nach S. 164 hat er wieder "einen völlig neuen Standpunkt" gewonnen, ehe er nach Judäa ausbricht, wo allein die letzte Entscheidung crsolgen konnte. Aber unsere bischerigen Betrachtungen haben uns gegen diese angeblichen neuen Entwicklungsmomente zu mißtrauisch gemacht, und wir wersen lieber noch einen Blick auf jene letzte Entscheidung, wo sich fast auf Schritt und Tritt zeigt, wie schief die geschichtliche Stellung ist, in welche D. Schenkel Jesum gesetzt hat. Um die Darstellung

bes vierten Evangeliums der Entstellung zu zeihen, muß S. 223 ber feierliche Einzug bie gange Sachlage zwischen ihm und feinen Feinden geandert haben. Allein fo gewiß berfelbe die Rataftrophe beschleunigte, so ift es boch gewiß unrichtig, daß er "erst der hierarchischen Partei eine mit Erfolg zu gebrauchende Waffe gegen ihn in die Sand gab" (S. 223), da ja diefe Waffe bei dem Procest gegen ihn gar nicht gebraucht wird. Auch hier natürlich erflärt fich Jefus hierbei öffentlich als den Meffias "in einer den theokratischen Er= wartungen entgegengesetzten Bedeutung des Wortes", erklärt sich burch den meffianischen Triumphzug lediglich als "Stifter einer neuen religiösen Gemeinschaft" (S. 224), wobei nur auffallend ift, daß Religionsstifter sich doch sonft nicht mit foniglichen Ehren begrußen laffen a) und daß Jefus nicht die wunderliche Ginbildung rectificirt, die mit ihm "das Reich unfers Baters David" fommen fieht. Noch auffallender erscheint es für den Standpunkt des Schenkel'ichen Jesus, daß er sich mit der Reinigung "des fteinernen Haufes Gottes" abmuht. Natürlich kann er fich damit nicht als "Reformator des Tempeldienftes" fundgeben; aber wie er bamit "von dem weiteren Anschluffe an den Tempeldienft abmahnen", "den Berfall der theokratischen Berrschaft und den bevorstehenden Untergang des Tempeldienstes als eine bereits eingetretene That= fache deutlich machen" will (S. 229), das ist doch noch weniger einzusehen. Freilich foll Jesus Mark. 11, 17 die Errichtung eines neuen, geiftigen Bölfertempels ber Butunft proclamiren (G. 231); aber es dürfte doch auch der Exegese des Verfassers schwer werden, bann die zweite Balfte biefes Spruches zu erklaren. Und doch ift feiner Exegefe fo manches möglich, das Andern unmöglich dunkt. Wenn Jesus fich im Gleichnif als "den Erben" der Theokratie bezeichnet (Mark. 12, 7), so findet er das höchst sinnreich. "Der Erbe ift an die frühere Benutzung des ererbten Gutes nicht gebunden, am wenigsten, wenn sie erweislich eine migbräuchliche war. Er will ja den Buchstaben des alttestamentlichen Gesetzes in

a) Daß "bie Zweige und ber grüne Blätterschmuck nur Sinnbilder ber friedfertigen Gedanken und Gefühle waren, welche die Brust ber Einziehenden ersüllten" (S. 226), dafür ist uns der Verfasser den Beweis schuldig geblieben.

314 ' Weiß

Beift verklären, die Satzung in Leben verwandeln" (S. 235). Ebenso hat Jesus nach D. Schenkel's Eregese Mark. 12, 35-37 "dargethan, daß die Soffnung auf einen davidifden Deffias ein Trugbild fei" (S. 246), was damit noch nicht erwiesen ift, daß er die gewiß ebenso wunderliche Ansicht befämpft, als habe sich Jefus zur Begründung feiner meffianischen Burde aus Pfalm 110, 1 auf seinen davidischen Ursprung berufen. Die Besprechung der großen Strafrede wider die Hierarchen leitet der Berf. S. 250 mit der Bemerfung ein, Jefus habe "fich bisher gegenüber dem Angriff ber hierarchischen Partei lediglich auf der Linie der Bertheidigung gehalten", wovon man auf G. 125, wie wir G. 310 faben, wortlich das Gegentheil lieft. Wir könnten diefe Betrachtungen noch bis zum Ende fortseten, verzichten aber darauf, um nicht auf Bunkte guruckzukommen, die wir schon bei anderer Gelegenheit berührt haben. Wir constatiren nur noch, daß auch D. Schenkel die unbestrittene Thatfache", daß am Oftermorgen "bas Grab Jefu leer gefunden wurde" (S. 321), geschichtlich nicht aufgehellt hat, daß ihm die Chriftuserscheinungen ber Evangelien fammtlich fagenhafte Musschmüdungen der Erscheinungen find, welche die Jünger wirklich gehabt haben und welche "vorzugsweise" innere Kundgebungen Chrifti waren (S. 321, 322), weil - Jesus fonft fich auch seinen judischen Richtern und dem römischen Procurator wieder gezeigt hatte und in den Straffen Jerufalems wieder aufgetreten ware (S. 324), daß endlich ihm ber "lebendige Chriftus der Geift der Gemeinde ift" (S. 325).

So dürfte das Buch, an dem Maßstabe einer geschichtlichen Darstellung gemessen, ebenso wenig genügen wie nach seiner kritischen Grundlage. Aber es leidet auch an einem der schlimmsten Fehler, die eine geschichtliche Darstellung haben kann, indem es die Erscheinungen der Bergangenheit beständig mit gegenwärtigen Erscheinungen parallelisirt oder mit den Sichworten der Tagespolemik bezeichnet, indem es überall Beziehungen auf die kirchlichen Streitsfragen der Gegenwart hineinträgt und in dem Gewande des Historikers der Animosität des kirchlichen Parteimannes einen oft sehr unsverhüllten Ausdruck gibt. Das Buch gewinnt dadurch den Charakter einer Tendenzschrift, die auch dem den kirchlichen Parteikämpsen ganz fern stehenden Leser einen höchst unerquicklichen Sindruck machen

muß; es muß dabei die geschichtlichen Gesichtspunkte nothwendig verrücken, die nüchterne Auffassung der Quellen trüben.

Correct kann man es gewiß nicht nennen, wenn unter den judis fchen Berhältniffen beständig vom Rirchenregiment (S. 166) und Rirchenmannern (S. 165), von einer hierarchisch-clericalen (S. 101) und pharifaifch = hochkirchlichen Partei (S. 90) die Rede ift : man merkt aber die Absicht, wenn die Zerftorung Jerusalems und des Tempels als das "Gericht über das verftockte, heuchlerische und fittenlose Rirchenthum" bezeichnet wird (G. 255), wenn ber Priefter und Levit im Gleichniß als "Bertreter der ",reinen Lehre"" und bes rechtgläubigen Rirchenthums", als "die unauslöschlichen Charakterbilder herzlosen Bekenntnifeifers" (S. 176. 177) charafterifirt werden, wenn bei Luf. 16, 14 hervorgehoben wird, daß der Gifer für reine Lehre mit Geld- und Gewinnfucht gar wohl verträglich ift. Es mag Geschmachfache sein, wenn man in den "klappernden Gebetsformeln und langathmigen Betheuerungen", in dem "fteifgläubigen Bag und der frommelnden Wortmacherei" (G. 101. 102) feine fehr glücklich gewählten Charakterzüge ber Gegner Jesu findet; aber es ist schwerlich eine gefunde geschichtliche Auffassung der Berhältniffe zur Zeit Jefu, wenn es G. 91 heißt: "Das Priefterthum war wie eine Scheidewand zwischen Gott und Ifrael getreten; es hatte das Bolf von dem Bergen feines Gottes bin= weggedrängt, der Tempel war ein Sinnbild der Ausschlieflichkeit, der Unduldsamkeit des Bölkerhaffes, die oberfte Rirchenbehörde ein Damm gegen jede Reform, jeden Anhauch frifcher religiöfer Ge= banken" ober G. 107: "Bei den theokratischen Satzungen lag ber Wille Gottes in das Schweißtuch der Theologenwillfür und Prieftervorurtheile begraben." Und endlich hört jede geschichtliche Rüchtern= heit und Wahrheit auf, wenn es G. 253 heift, "ber gesammte Lehrbegriff ber Pharifaer fei ein fünftlich gegliederter, zum Zwecke ber Bemiffensbeherrichung und Seclenleitung aufgeführter Bau" gemesen, ober wenn ber Berfaffer gar S. 242 fagt: "Auf bem Standpunkte der Theokratie ift die Religion ein Ausfluß des von Gott mit übernatürlichen Kräften begnadigten Königthums. Das war ber Standpunkt ber Gegner Jefu." Wir wollen mit bem Berfaffer über feine Auffaffung des Alten Teftamentes nicht ftreiten,

316 Weiß

bas er sammt Mose und ben Propheten meist ohne weiteres mit der religiösen Anschauung der Gegner Jesu zusammenwirft; aber Aussprüche, wie die angeführten, zeigen doch eine Unkenntniß oder Verdrehung geschichtlicher Verhältnisse, die nicht ungerügt bleiben darf.

Nicht weniger ift die Darstellung des Wirkens Jesu selbst von biefen Bartei-Stidyworten beherricht. Der Berfaffer hofft in feiner Schrift unwiderleglich gezeigt zu haben, daß Jefus fein ganzes Leben bem armen, nothleidenden, gedrückten Bolke gewidmet hat (S. VI). Soweit das mahr ist, ist es schwerlich je bezweifelt und bedurfte eines unwiderleglichen Beweises taum; wenn der Ber= faffer aber S. 10 im Gegenfatze zu dem Schleiermacher'ichen Chriftusbilde hervorhebt, daß Jefus "unter dem Bolf gewandelt, gelehrt, gefämpft, für das Bolk gelitten hat und in den Tod ge= gangen ift", fo ift das doch wenig mehr, als eine bem Zeitgeschmack huldigende Phrase; benn der Christus der Evangelien hat, wie auch unfer Buch genugfam zeigt, nicht blos vor dem Volk, sondern auch vor den "Theologen und Kirchenmännern" gelehrt und mit ihnen gefämpft, und daß er für alle Menfchen geftorben, wird boch auch D. Schenkel nicht leugnen. Gewiß hat der Herr nicht um die Gunft der "privilegirten Stände" gebuhlt, aber ebenfo wenig um die des Bolfes; und nie hatte er zu ihm folche fchmeichle= rifche Worte gesprochen, wie fie Schenkel in feinem Thun und Reden findet: die Männer des Bolks find die Männer der chriftlichen Bukunft (S. 82); neue Epochen der Entwicklung und des Fortschrittes werden in der Regel von unten angebahnt, fie entspringen aus der Kraft und Fülle des tüchtigen und lebendigen Bolfsgeiftes (S. 166). Ich meine, auch der Berfaffer wird nicht leugnen. daß das Chriftenthum anderswoher entsprang.

Nach D. Schenkel war Fesus gekommen, die verlassene und versfäumte Laiengemeinde zur sittlichen und religiösen Freiheit emporzuheben (S. 89), sie von der Bevormundung der Priester und Theologen zu befreien (S. 95); darum muß er sich natürlich auch über das "Gemeindeprincip" und seine Consequenzen aussprechen. Aber man muß wohl ein sehr begeisterter Anhänger dieses Princips sein, um darin, daß Jesus "auf seine Jünger eine Gemeinde grüns

den wollte", eine Polemit gegen hierarchische Regungen und eine Erklärung barüber zu feben, daß in dem Gemeindeleben bas Reich Gottes feinen angemeffenften Ansbruck und feine wirkfamfte Erscheinung findet (S. 139), oder in dem Dankgebet Matth. 11, 25 eine Erflärung darüber, dag die Gemeinde nicht von oben herab gebaut werden foll, fondern von unten herauf (S. 165). Und nur aus dem Gifer, noch einen ihm fo wichtigen Bunkt zur Sprache ju bringen, ift es ju erklären, wenn der Berfaffer die Stelle Matth. 18, 18 einmal auf das Ausschließungsrecht (S. 140) und dann wieder auf das Gefetgebungsrecht der Gemeinde deutet (S. 199), oder wenn er in der Ermahnung jum Gebet im Rammerlein die Warnung vor "bem firchlichen Marthadienft", der "gottesdienftlichen Pracht und Fülle" findet (S. 182). Die (bekanntlich sehr problematische) Theilnahme des Judas am Abendmahle wird S. 280. 281 benutzt, um vor Kirchenzucht zu warnen und barguthun, daß Jefus "feine befondere Borbereitung" und fein "vorangehendes Bekenntnif" "zu einer bestimmten dogmatischen Formel" vor dem erften Abendmahl gefordert, fondern "unbedingte Freiheit ber Theilnahme jedem Theilnehmer zugestanden". Sehr gesucht ift es, wenn das "Wort", wovon Jesus in feinen Gleichniffen redet, in den Gegenfatz gestellt wird "zu der geschichtlich vermittel= ten, amtlich vorgeschriebenen Satzung" (S. 108). Aber, Die "Satzung" ift überhaupt bas im ganzen Buch bis zur Ermüdung wiederkehrende, im Grunde das gesammte Object der im Leben und Leiden des Heilandes vollzogenen Erlöfung bezeichnende Stichwort, bas immer zunächft auf die ceremonielle Satzung geht, aber bann boch auch die Anwendnug auf die Glaubenssatzung geftatten soll, so daß der Berfaffer in der Polemik Jesu gegen die pharifäischen evralματα ανθοώπων "das äußerliche, bekenntnigmäßige, todte, dumpfe Rirchenthum" gezeichnet finden kann (S. 126).

Und wie äußerst gewaltsam werden die Beziehungen auf die Tagesfragen oft herbeigezogen! Gibt es wohl einen schielenderen Ausdruck, als wenn die Erklärung Christi über die Sabbathseier (Mark. 2, 28) als Proclamation der Cultussreiheit (S. 88) aufsgefaßt wird? Ist es wohl noch nüchterne Exegese zu heißen, wenn Luk. 6, 37 auf die Gewissenstrichterei, das Verdammen fremder

religiöser Ueberzeugungen bezogen wird? (S. 101.) Und klingt es nicht fast komisch, wenn die Menschenliebe, welche den Weg zum emigen Leben bildet, "nach dem ausdrücklichen Zeugniffe Jefu" die "bon confessionellen, feudalen, nationalen Borurtheilen ge= reinigte" fein foll (S. 177). Bon biefem Standpunkte aus muffen die Worte heiligen Bornes, die Jesus gegen feine Gegner iprach, dem Berfaffer geradezu als Bannftrahlen gegen feine firchlichen Gegner bienen. "Die Sunde theologisch = hierarchischer Berhartung und Berftockung bezeichnete Jesus als die Sunde wider den heiligen Beift, Sie ift mithin nach ber Erklärung Jefu - ber bewußte boshafte Fanatismus in seinem selbstsüchtigen, engherzigen, und blinden Widerstande gegen den religios = sittlichen Fortschritt, gegen die Erneuerung und Entwicklung auf dem firchlichen Gebiete, fie findet fich bei den Trägern und Bertretern des orthodoren Satungsglaubens" (S. 106). "Der Weheruf Jesu ist noch nicht verflungen, er trifft noch heute, wie eine Posaune des Gerichts, jedes auf die Satzungen der Ueberlieferung und auf die Herrschaft eines mit Vorzugsrechten ausgestatteten Clerus gegründete Rirchenthum" (S. 254). Und fo läuft denn die Schilberung des Charafterbildes Jesu S. 325 in eine zornerfüllte Diatribe gegen bas Schrechbild aus, das fich der Berfaffer von feinen Begnern gemacht hat.

Wir begnügen uns damit, dargethan zu haben, daß der Verfassernicht "aus den vorhandenen Quellenschriften ein wirkliches Christus-bild von echt geschichtlicher Wahrheit und urfundlicher Treue" (S. 11) gegeben hat, da weder seine kritische noch seine geschichtliche Methode den Anforderungen der Wissenschaft entspricht. Es ist daher für uns sein Charakterbild Jesu nur der Ansdruck seiner individuellen theologischen Ueberzeugung, die er hier nicht ohne starke Gewaltsmittel mit den evangelischen Quellen zu vermitteln versucht hat. Mögen Andere diese theologische Ueberzeugung ihrer Kritik unterswersen, Reserent kann nur sein tieses Bedauern darüber ausssprechen, daß hier "dem Bedürsniß der Gemeinde" ein Charakterbild Jesu geboten wird, das den Anspruch, den es so selbstgewiß erzhebt, so wenig befriedigt.

Gedanken und Bemerkungen.



# Bur Erflärung bes Buches Robeleth

nou

### J. A. K. Gurliff a).

#### 1. Inhalt bes Buches.

Das Buch Roheleth, wie kaum erst darf gesagt werden, ist nichts weniger als eine sustematisch angelegte, in strenger Logik fortschreiztende Schrift. Die Grundgedanken, die es enthält, kehren in ver-

a) Die nachfolgenden Blätter bringen die letzte Arbeit, welche uns Paftor Gurlitt noch kurz vor seinem Hinscheiden zugesendet hat. Er war im Lauf von fast brei Decennien ein treuer, unverdrossener, hochgeschätzter Mitarbeiter au unserer Zeitschrift, und so geziemt es sich gewiß, daß ihm in derselben auch ein Zeichen dankbaren Andenkens auf das Grab gelegt werde. Persönlich unbekannt mit dem Berewigten, vermag ich nur Weniges über seine Lebensumstände mitzutheilen, was ich im Wesentlichen einem Nekrolog der allgemeinen Kirchenzeitung vom 30. Juli 1864 entnehme:

<sup>&</sup>quot;Geboren am 28. Nov. 1802 besuchte Joh. Kriedr. Karl Gurlitt seit 1816 das Johanneum und Gymnasium seiner Vaterstadt Hamburg, welche Anstalten damals unter der Direction seines Großonkels, D. Joh. Gurlitt, in voller Blüthe standen. Um Midgaelis 1822 ging er nach Halle, wo zunächst Gesenius, Wegscheider, Gerlach und Reistig seine Hauptslehrer wurden, dann Ostern 1825 nach Berlin, wo er sich näher an Schleiermacher und Neander auschloß. Um 1826 nach Hamburg zurücksgekehrt, ward er nach wohlbestandenem Candidatens Cramen 1829 Kateschet an den Strafanstalten und am 21. Januar 1833 Pastor in Bilwerder, welches Umt er also  $31^{1/2}$  Jahr und zwar mit großer Treue verwaltet hat. Als Prediger solgte er mit Glück den Spuren seines versehrten Lehrers Schleiermacher; seine Predigten waren scharsssning und ges

schiedener Form und Wendung beständig wieder. Sie werden bis gu einem gemiffen Bunkte verfolgt, bann verlaffen, fpater abermals aufgenommen, in einer anderen Richtung verfolgt oder einfach auf's neue bestätigt und fo fort in mehrfacher Wiederholung bis an's Ende. Es hat das Buch in diefer Sinficht einige Uehnlichkeit mit dem erften Johannesbriefe, in welchem gleichfalls gemiffe Grundgedanken ftete auf's neue wiederkehren: nur mit dem Unterschiede, daß in diesem doch noch eher ein stetiger Fortschritt der Gedankenentwicklung zu erkennen ift; während im Buche Roheleth ftatt der inneren logischen Triebkraft ber Gedanken allein Stimmung und Laune über den Fortgang der Berhandlung zu entscheiden scheint und die Darstellung sich fast in einem ahnlichen Rreislaufe bewegt, wie der, welcher zu Anfang des Buches als Charafter aller Er= scheinungen der sichtbaren Welt geschildert wird.

Bei dieser Beschaffenheit des Buches würde es ein vergebliches Unternehmen fein, den Inhalt deffelben ermitteln und zur Anschanung bringen zu wollen, indem man dem Gedankengange nachspürt, wie er von Bers zu Bers, von Capitel zu Capitel weiter schreitet. Es

bankenvoll. Bon seiner mannichfaltigen und gewählten theologischen Gelehrfamkeit hat er durch eine Reihe von Abhandlungen Zeugnift gegeben, bie in ben Studien und Rrititen abgebruckt find. - Seit 1833 mit Glifabeth Hachmann in glücklicher Che lebend, hinterließ er feche Sohne, bie fich theils dem polytechnischen Fache, theils der Landwirthschaft gewidmet haben. Sein Tod trat in Folge eines Nervenfiebers am Morgen bes 25. Juni 1864 in dem Pfarrhaufe ein, von dem aus er fo lange gewirkt hatte. Seinen gahlreichen Freunden, bie in ihm eine Bierbe feines Standes ehrten und liebten, wird er unvergeflich fein."

Das Sauptgebiet von Gurlitt's theologischer Thätigkeit, auch für bie Studien, mar die Schriftauslegung Alten und Neuen Teftaments. Auf biefen Gebieten bewegte er fich als felbftftändiger Forscher, durchdrungen von driftlichem Ginn, unterftützt von grundlicher Gelehrjamkeit, und wie theologisch so insbesondere auch philologisch tuchtig gebildet. Geine Arbeiten waren alle auf's Beste burchbacht, fein und sinnig und bis auf die fichere, deutliche Sanbidrift hinaus flar und pracis burchgeführt. mand wird fie unbefriedigt von der Hand gelegt haben; jeder konnte daraus etwas lernen, davon eine gefunde Anregung empfangen. Go werben auch wir ihm ftets eine treue Erinnerung bewahren und fein Wort auch in ber Nachwirfung mit ben beften Segenswünschen begleiten.

gilt vielmehr, die Hauptgedanken auszusondern und diese in das richtige logische Berhältniß zu bringen, das sie ihrer Natur nach zu einander zu haben. Nach dieser Methode dürste sich als Inhalt des Buches Folgendes ergeben.

Roheleth erklärt selbst wiederholt, daß er es sich zur Lebens aufgabe gemacht, Weisheit zu suchen und darüber auch Andere zu belehren (1, 12, 17; 8, 9, 16; 9, 1; 12, 9—12), und zwar die practische Lebensweisheit, die in Erkenntniß des Zieles besteht, nach welchem der Mensch zu streben hat — des höchsten Gutes, wenn man so sagen will —, wie auch des Weges, der zu diesem Ziele führt (1, 3). Um diese Erkenntniß zu sinden, hat er sich an die Erfahrung gewandt, hat er die gesammte Ordnung und den herkömmlichen Lauf der Dinge dieser Welt betrachtet, um daraus zuverlässige Regeln für Thun und Lassen herzuleiten (1, 12; 2, 12). Das Resultat dieser Forschungen — was er gesehen und gesunden, wie die oft wiederkehrende Formel lautet — hat er in seinem Buche niedergelegt.

Dies Resultat ift zunächst von negativer Art. Roheleth hat ge= funden, daß, nach ber Erfahrung zu urtheilen, Alles eitel ift und windiges Streben, d. h. daß, was auch der Mensch sich jum Biele feten und wie er daffelbe zu erreichen fich abmühen mag, zulett doch seine Mühe vergeblich erscheint, weil damit nichts wirklich er= reicht ober gewonnen wird (1, 2. 14). Denn, was der Mensch thun mag, an den allgemeinen, von Gott einmal gefetten Ordnungen andert er damit nichts; diese Ordnungen verfolgen nach wie vor in immer gleicher Weise ihren Bang (1, 3-11. 15; 3, 14. 15; 6, 10-12; 8, 8). Und freilich, so weit das Thun bes Menschen damit zusammentrifft, wird es gelingen. Es wird gelingen, wenn es zu rechter Zeit und Stunde geschieht, wo es in ben verordneten Lauf der Dinge fich richtig einfügt. Ift aber nur dies der Fall, fo ift im Uebrigen gleichgültig, was der Mensch thut. Einander burchaus entgegengefette Sandlungen und Unternehmungen fonnen unter diefer Bedingung in demfelben Dage von erwünschtem Erfolge begleitet fein. Bang ebenso schlägt auch Alles fehl, wenn biefe Bedingung nicht erfüllt wird, wenn man für fein Thun und Unternehmen die rechte Zeit und Stunde nicht trifft, und 324 Gurlitt

bieselbe mit Sicherheit zu treffen, nicht blos zufälliger, sondern vorbedachter Weise, ist dem Menschen schwer, wenn nicht unmöglich (3, 1—8; 9, 1—3. 11. 12; 3, 9—10; 8, 6. 7. 17). Selbst wenn dem Menschen gelingt, was er vorhat, hat es damit doch keine Dauer. Denn er muß sterben, und was dann aus ihm selbst wird, weiß niemand zu sagen; jedenfalls sind für ihn selbst die Werke, die er gethan, verloren, und auch das Andenken an ihn und sein Thun verschwindet mit der Zeit. Die Werke aber, die von ihm zurückbleiben, kommen in fremde Hände und nichts stellt ihn sicher, daß sie da nicht gänzlich zu Grunde gehen (3, 19—21; 2, 16. 18—21; 5, 13—15; 9, 3—6).

Die Wahrheit dieser ganz allgemeinen Erfahrung bestätigt sich im Einzelnen bei jedem besonderen Ziel, das der Mensch sich setzen und als wünschenswerth versolgen mag; sei es Bestiedigung leidenschaftlich erregter Neigungen oder Abneigungen, sei es Reichthum, Gunst und Shre bei den Menschen; sei es sogar Weisheit und Gerechtigkeit (2, 1. 4—11; 4, 4—12; 6, 7; 5, 9—16; 4, 13 bis 16; 2, 14—16; 3, 16; 8, 14). Mühe und Qual hat der Mensch immer von seinem Trachten und Streben. Ob es ihm aber irgend einen Gewinn einbringt, ist niemals vorauszuschen und hängt durchaus von jenem von Gott geordneten Lauf der Dinge ab, über welchen er selbst nichts vermag (2, 23; 8, 16).

Nach diesem allerdings durchaus negativen Resultat der Forschung könnte ein Mensch wohl an der Welt und seinem eignen Thun völlig verzweiseln und auf den Gedanken kommen, daß es das Weiseste sei, das Streben nach Weisheit gänzlich aufzugeben und sich für die Thorheit zu entscheiden, sein Leben also ohne bestimmten Zweck, ohne Bedacht und Ueberlegung, nach dem Impuls des Augenblickes zu führen (2, 17. 18. 20; 4, 2. 3; 1, 17; 2, 3). Allein obgleich sich in der That kein sicherer, bleibender Gewinn von der Weisheit in der Erfahrung nachweisen läßt und obgleich die Beschäftigung mit ihr viel Sorge und Unmuth macht: so kann doch der Mensch nicht lassen, nach ihr zu streben, da Gott selbst den Trieb dazu ihm in's Herz gegeben hat (1, 13. 18). Auch ist die Weisheit an sich selbst ein Gewinn und besser als Thorheit; da es eine höhere Stuse der Bollkommenheit ist, seiner selbst be-

wußt wie im Lichte zu wandeln, als träumend und gedankenlos wie in Finsterniß einherzugehen (2, 13. 14; 7, 1—11). Nicht minder, wenn schon die Weisheit sich für Auffindung und Erreichung des letzten Zieles als unzulänglich erweist und nicht einmal unter Menschen die Anerkennung sindet, die ihr gebührt, gewährt sie doch in vielen einzelnen Fällen Vortheil, Schutz und Sicherheit; mehr als Reichthum und Macht — wobei besonders die Gesahren her-vorgehoben werden, die von Seiten der Frauen und derer, die Geswalt haben auf Erden, drohen, und denen nur mit Hüsse der Weissheit zu entgehen ist — (7, 19; 8, 5; 9, 13 bis 10, 4; 9 bis 15). Am deutlichsten zeigt sich der Vorzug der Weissheit, wenn sie sich sindet oder nicht sindet bei den Regenten, die auf das Schicksal so vieler Anderer Einsluß üben (10, 5—7, 16—20).

Immer jedoch gibt die Weisheit, die fich auf die Erfahrung ftütt und abgeleitet ift aus der Betrachtung deffen, was vor Augen ift, teine genügende Regel für das menschliche Berhalten. Das thut nur ein fester Glaube an das vergeltende Walten Gottes, der fich durch feine, dem Anschein nach so widersprechende Erfahrung erschüttern läßt und als Folge davon die Furcht Gottes, bei der man sich in Demuth den unbegreiflichen Fügungen Gottes unterwirft und unverrückt Gottes Gebote halt (3, 17. 18; 5, 7. 8; 8, 11-13; 4, 17; 5, 6; 12, 1. 13). Wer diefer Regel folgt, geht nicht nur überhaupt am sicherften, fondern findet auch als Gabe und Gnadenlohn Gottes ben einzig mahren Genug ber mühe= vollen Tage feines nichtigen Lebens unter ber Sonne; indem er, ohne fich zu qualen über den fünftigen Fortgang feines Geschickes, ben er boch nicht ergründen fann und vertrauensvoll Gott anheim= ftellt, mit zufriedenem Gemüthe fich freuet an Allem, mas jedesmal die Gegenwart ihm Gutes bietet; indem er besgleichen mit fröhlichem Muth und weitem Bergen thut und vollbringt, mas Zeit und Stunde ihm als Pflicht auferlegt und auch Anderen zu Nut und Freude gereichen mag (2, 24. 25; 3, 12. 22; 5, 17-19; 6, 1-6. 8. 9; 7, 13. 14; 8, 15; 9, 7—10; 11, 1—10). Selbst was die Erfahrungsweisheit als heilfam kennen lehrt, wirklich zu be= folgen, wird nur derjenige im Stande fein, ber jene hauptregel nicht verläßt (7, 15-18).

326. Gurlitt

Alles zusammengenommen, will demnach das Buch Koheleth Antwort auf die Frage geben, was wahre Freiheit sei. Und die Antwort, die es gibt, läßt sich mit den Worten der heil. Schrift in drei Sätzen ausdrücken: 1) Die Weisheit der Welt ist Thorheit vor Gott; 2) die Furcht des Herrn ist der Weisheit Anfang; 3) wer zu Gott kommen will, muß glauben, daß er sei und daß er ein Vergelter sein werde derer, die ihn suchen.

Dieser Glaube ift das eigentliche Fundament der ganzen Lehre unseres Buches, und zu leugnen ist freilich nicht, daß er darin ohne alle Begründung als einsaches Postulat erscheint, daher auch noch mit den ihm widerstrebenden Ersahrungen schwer zu ringen hat. Aber, je mehr er dennoch als unentbehrlich erkannt wird für die richtige Lebenssührung, desto stärker wird dadurch die Sehnsucht nach der noch sehlenden sicheren Begründung geweckt und ebendarin dürfte die messianische Bedeutung unseres Buches, die Pädagogie auf Christum hin, zu suchen sein, der wir bei jedem Buche des Alten Testamentes nachzuspüren haben.

## 2. Ueber ben Ramen pop.

Unter den mancherlei Erklärungen, die dieses räthselhaste Wort erfahren hat (collector, congregator, consessus etc.), dürste die am meisten Zustimmung finden, welche auch die althergebrachte, durch LXX und Vulg. autorisitre ist, wornach das Wort einen öffentlichen Redner oder Lehrer, einen Prediger, exxlysicorisc, dezeichnet. Doch scheint noch Einiges zu sehlen, damit diese Erstlärung volle Bestriedigung gewähre und kein weiteres Verlangen nach einer anderen neben sich aussommen lasse.

Um diesem Ziele näher zu rücken, wird vor allen Dingen sestzuhalten sein, daß ang an sich zwar ein nomen appellativum ist, in unserem biblischen Buche aber durchaus als nomen proprium gebraucht wird und vermuthlich für diesen Gebrauch erst eigens ersunden und formirt ist; nach Beise ähnlicher in der deutschen Literatur bekannten Namen, wie: Frigedant, Theuerdant, Freimund, Konrad (= Rathgeber) 2c. Nach Unalogie dieser Namen könnte man das hebräische Bort zu deutsch etwa durch Bolkrath wiedergeben.

Bei biefer Unnahme macht auch die Femininalform des Wortes feine Schwierigkeit. Denn daß für Eigennamen auch mannlicher Berfouen Kemininasformen gebraucht werden, kommt in allen Sprachen vor. Man denke an Namen wie Blume, Wiese, Bernunft, Lafleur, Laplace, Aquila, Beftia und viele andere ähnliche. Für das Hebräische insbesondere hat schon Gefenius im Lexikon auf die Namen nago und najo (Esr. 2, 55 u. 57) hingewiesen. Da außerdem im Bebräischen die Femininalform zu Bezeichnung abstracter Begriffe verwandt wird, fo ift fie um fo mehr geeignet, wie die erwähnten deutschen Namen Frigedank zc., die zum Theil ebenfalls abftracte Begriffe repräsentiren, zu fingirten Gigennamen verwendet zu werden, durch welche Umt und Geschäft bessen foll angezeigt werden, dem sie beigelegt find; in unserem Falle das Umt der Bolksunterweifung oder Bolksberathung, das Bolkslehrerthum, mas eigentlich, wenn es als appellativum gedacht wird, bedeuten dürfte und was in Ermangelung eines anderen, dem Sinn des Wortes und zugleich ber Form eines Eigennamens mehr entspreckenden Ausdrucks eben durch den vorgeschlagenen Namen "Volkrath" wiederzugeben mag verfucht fein.

Daß aber das Umt und Geschäft beffen, der in unserem Buche redend eingeführt wird, mit Recht als Bolkslehrerthum zu bezeich= nen ift , dafür dürfte sich am Schlusse des Buches felbst die beste Beftätigung finden. Denn wenn hier gesagt werden soll, wer oder was Roheleth gewesen: so ift das gar nicht anders, als solle damit schlieflich das Räthsel dieses für den Verfasser des Buches gewähl= ten ungewöhnlichen, nicht sogleich für Jeden verständlichen Ramens seine Lösung erhalten; als wolle der Verfaffer nämlich fagen: Uebrig ist noch zu erklären, was der Name Roheleth bedeutet, und ba ift zu miffen, daß er einen weifen Dann bedeutet und zwar einen, der das Bolk belehrt; der erwägt und forscht und was er erforscht hat, in Sprüchen zusammenstellt, für die er anmuthigen Ausbruck sucht und die er forgfältig niederschreibt als Worte der Wahrheit. So erhalten wir für den Namen Koheleth gang ent= schieden den Begriff eines weisen Bolkslehrers, nur noch mit der näheren Beftimmung, daß ein Lehrer gemeint ift, der feines Umtes nicht in mündlicher Rede wartet, sondern in Schrift.

328. Gurlitt

Salomo, ber König, ber weiser war als alle Menschen und dreitausend Sprüche redete (1 Kön. 4, 31. 32) war das allgemein bewunderte Ideal eines folchen Lehrers. In ihm mar das Bolks= lehrerthum in glanzenofter Geftalt erschienen und hatte gefeffen auf dem Throne Ffraels. Ihm vor jedem Andern kam daher auch der Name Roheleth zu und möchte die Deutung Ewald's nicht fern vom Ziele liegen, wenn er meint, mit Salomo werbe in un= ferem Buche die personificirte Beisheit redend eingeführt. Es ift nur die Beschränfung hinzuzufügen, dag in diefem Ronige nicht fowohl die Weisheit selbst als vielmehr das Ringen und Streben nach Weisheit (nicht die σοφία, könnte man fagen, sondern die φιλοσοφία) personificirt erscheint und auch dieses nicht so sehr als ein Ringen zu eignem Gewinn, denn als ein Ringen zum Gewinn für Jedermann, weil zu dem Zwecke, daß bas Errungene allem Bolke zugänglich gemacht und mitgetheilt werde. Das aber führt auf die Behauptung zurück, daß Roheleth das personificirte Bolfslehrerthum ist, das in unserem Buche sich durch den Mund Salomo's vernehmen läßt.

Auch diese Ansicht durfte in den eigenen Worten des Buches felbst ihre Beftätigung erhalten, nämlich durch das, mas 12, 11 zu lefen ift. Diefer Bere findet zwar verschiedene Erklärungen. Einige überseten: Sprüche der Beisen sind wie Stacheln und wie eingeschlagene Rägel, find (Sprüche) der Herren oder der Mitglieder der Versammlungen, welche (Sprüche nämlich) gegeben werden von einem Hirten oder Lehrer. Andere meinen, daß die Mitglieder ber Versammlungen, die Weisen, selbst mit eingeschlagenen Nägeln verglichen werden, was aber schwerlich zulässig ift. Elfter erklärt טספות שחפות von den Sprüchen: Wie eingetriebene Nägel find die engverbundenen, wohlgeordneten sc. רברים. Allein auch diefe Er= flärung möchte sich wenig empfehlen, und auch in der zuerst angeführten bleibt es hart, vor בעלי אספוח aus der erften Hälfte des Berfes רברי fuppliren zu muffen. Ueberdies hinkt dabei ber Schluß "welche gegeben werden von einem Lehrer" fehr matt hinterdrein und ist kaum zu fagen, mas er foll. Sind aber alle biefe Ber= suche als verunglückt anzusehen, so bleibt nicht leicht etwas Anderes übrig, als dag man בעלי אי von dem Vorhergehenden trenne und

mit dem Nachfolgenden verbinde, in dieser Weise: Sprüche der Weisen find wie Stacheln und eingeschlagene Nägel; die Mitglieder ber Versammlungen find gegeben von einem hirten oder beffer noch von Ginem, einem einzigen Hirten, d. h. daß es Mitglieder ber Berfammlungen gibt, stammt ber von Ginem Hirten, der fie nämlich eingesetzt und aufgebracht, die Bersammlungen felbst, deren Mitglieder fie find, zuerst angeordnet und in's Leben gerufen hat. Die Möglichkeit diefer Erklärung wird verbürgt durch ben Gebrauch bes Berbums in in Stellen wie 1 Mof. 17, 9; 41, 41. 43; 2 Mof. 7, 1; 5 Mof. 17, 15. Empfohlen wird fie badurch, bak רצה für Lehrer schlechthin sonst kaum vorkommt; aber ein durchaus paffender Ausdruck ift für Jeden, der als Führer an der Spite Underer fteht, benen er vorangeht, die alle von ihm abhängig find und die er leitet, und daß diese Bedeutung des Wortes zu ihrem vollen Rechte fommt, wenn wir nach der gegebenen Erflärung den 'Sinn unserer Stelle fo faffen: Mitalieder der Berfammlungen. b. i. weise Spruch= und Volkslehrer, ftammen ab von Ginem Bir= ten, b. i. von einem Einzigen, der als Hirte Allen vorangeht, und wer könnte dieser Einzige benn anders fein als Salomo? Auf diefe Weise murde am Schlusse unseres Buches zuerst (12, 9. 10) gesagt, welches Umt und Geschäft der Rame Robeleth bezeichnet. Dann würde, in dem erften Theile von B. 11., dieses Umt gerühmt, indem die Werke beffelben, die Sprüche der Weisheit und Wahrheit, mit Stacheln verglichen werden, die den Beift aufregen und hin= und hertreiben, ihre Deutung zu finden; mahrend dieselben Spruche hernach, wenn die Deutung gefunden ift, eingetriebenen Rageln gleichen, fofern fie fich unvertilgbar dem Geifte einprägen. Endlich murde der Verfaffer frei herausfagen, warum er unter dem Namen Roheleth Salomo habe reden laffen, darum nämlich, weil diefer Hirt und Führer Aller sei, denen felbiger Rame qu= tomme und der durch fie Alle rede oder als deffen Nachfolger, in beffen Namen und Geift Alle fprechen, auch der Berfaffer unferes Buches. Daß die ganze Urt, diefen Gedanken auszusprechen, etwas von einem Räthsel an sich hat, darf nicht stören; denn es ift bem Charafter des Buches gang angemeffen und macht ben zu erklärenden Bers felbft zu einem von den Stachelwörtern, die den Beift, der

330 Gurlitt

ihre Deutung sucht, hin und her necken und nicht ohne Anstrengung zum Ziele kommen lassen. Möchte jetzt die Deutung dieses Berses gefunden sein, damit er auch selbst zu einem eingetriebenen Nagel werden könne, an dem nicht mehr zu rütteln ist.

Wenn übrigens nach dem Bemerkten der oon, deffen Amt und Geschäft mit dem Ramen Koheleth bezeichnet wird, eine Art von Volkslehrer ift: so liegt die Frage nahe, wie derfelbe sich zu den Propheten verhalte, denen doch auch der Charafter von Bolfslehrern nicht abzusprechen ist. Da liegt der Unterschied zum Theil schon in dem verschiedenartigen Charafter der Lehre, die mitgetheilt wird, indem der oon allgemeine, aus wiederholten Erfahrungen abstrahirte Wahrheiten, zunächst als reine Belehrung der Propheten aber das ausspricht, was vor aller Erfahrung im Glauben anzunehmen ist und fofort auf das Thun und Berhalten derer, an welche es gerichtet ift, bestimmenden Einfluß üben foll. Roch wesentlicher ift der andere Unterschied, daß der non die Wahrheit, die er mittheilt, durch eigenes Suchen und Forschen findet, wie das im Buche Roheleth überall auf's deutlichste hervortritt und schließlich mit bestimm= ten Worten ausgesprochen ift; während der Brophet die Wahrheit, die er verfündet und einscharft, durch Erleuchtung aus dem Geifte Gottes, durch Inspiration empfängt. Indeffen findet in diefer Sinsicht auch wieder zwischen beiden eine nahe Verwandtschaft statt. Denn alle Wahrheit und Weisheit ift von göttlicher Urt. Auch die Liebe zu ihr und der Trieb, sie zu suchen, ist von göttlicher Herkunft, und eine Gabe Gottes ift es noch, wenn dieser Trieb seines Zieles nicht verfehlt, wenn das Gesuchte wirklich gefunden wird. Roheleth felbst bekennt dies 2, 26. Reichlich ift davon, wie bekannt, in den Proverbien die Rede und noch in dem apokryphischen Buche der Togia Sal. 1, 1-5 fehrt derfelbe Gedanke wieder. Db daher der Gine mit Anstrengung suche, der Andere ohne Anftrengung empfange, im Dienfte Gottes ftehen Beibe, ber Don und der Brophet. Es können auch Beider Geschäfte oder Aemter sich mit einander verbinden; wie ja bei allen Propheten wohl sich Sprüche und Lehren nachweisen lassen, welche gang Form und Charafter der Sprüche und Lehren des Don, der Doban haben. Am herrlichften hat sich diese Bereinigung vollzogen in dem, welcher

mehr als alle Propheten und auch mehr war als Salomo, und ber nichtsdestoweniger es liebte, zu reden  $\dot{\epsilon v}$   $\pi \alpha \varrho \alpha \beta o \lambda \alpha \tilde{\imath} \varsigma$  und  $\dot{\epsilon v}$   $\pi \alpha \varrho o \iota \mu \iota \alpha \iota \varsigma$ . In ihm denn ist Koheleth wieder erschienen in höchster Vollendung.

#### 3. Ueber die Allegorie Cap. 12, 3-7.

Nach der traditionellen Erklärung foll dieser Abschnitt bekanntlich eine allegorische Schilderung der Schwächen und Gebrechen
des höheren Alters enthalten. In neuerer Zeit jedoch haben einige
Erklärer, besonders Umbreit, dem auch Elster folgt, diese Art der
Erklärung verlassen und verworsen; hauptsächlich aus dem Grunde,
weil damit dem Roheleth eine geschmacklose Spielerei aufgebürdet
werde, die seiner sonstigen Schreibweise wenig angemessen sei. Außerdem ist geltend gemacht, daß jene ältere Erklärung sich nicht
ohne große Künstelei und Gezwungenheit durchsühren lasse und daß
überdies, wie der Schluß von V. 5 lehrt, in dem ganzen Abschnitte
nicht so wohl vom Alter, als von dem Eintritt des Todes die Rede
sei. Dieser soll denn auch hier unter dem Bilde eines hereinbrechenden schrecklichen Ungewitters, gewissermaßen als weitere Aussührung von V. 2 geschildert sein.

Dagegen ift zu erinnern, daß freilich bas Urtheil über Geschmack ober Geschmacklofigkeit eben Sache bes Geschmackes und über Ge= schmacksfachen nach einer alten Observation nicht zu streiten ist: daß aber doch wohl eine folche Schilderung des Alters, wie die ältere Erklärung annimmt, der Schreibweife des Roheleth nicht fo gang ferne liegen dürfte, da zu derfelben auch der bwo gehört, der in Bildern und Gleichniffen, auch in Rathseln zu reben liebt, in Sprüchen, die Stacheln und Nägeln gleichen. Dag vollends in bem gangen in Rede stehenden Abschnitte nicht vom Alter, sondern allein vom Eintritt des Todes die Rede fein muffe, ift auf feine Weise zuzugeben. Im Gegentheil, wenn man auf B. 1 fieht, wird nicht der Mensch überhaupt ermahnt, das Leben zu genießen, ehe der Tod kommt, sondern der junge Mensch wird ermahnt, seine Jugend zu genießen, ehe die weniger erfreulichen Tage kommen, und das ist doch das Alter, mit welchem freilich auch der Tod nght, aber nur als weitere naturgemäße Confequenz. Wit allem

332 Gurlitt

Recht ist daher zu erwarten, daß zuvörderst die Freudlosigkeit des Alters und darnach erst der Eintritt des Todes als das völlige Ende alles Lebensgenusses geschildert werde; wie geschieht, wenn man mit dem ער-אשר B. 2 die Schilderung des Alters, mit dem zweiten ער-אשר B. 6 die Schilderung des gänzlichen Ruins, der den Tod herbeiführt, eintreten läßt.

Was die Erklärung der einzelnen Züge in dem ganzen Bilbe betrifft, so ist allerdings wahr, daß die Erklärung vom Alter hie und da auf ernste Schwierigkeiten trifft, die nicht leicht in völlig befriedigender Beise zu lösen sind. Allein auch bei der anderen Erklärung sinden sich Schwierigkeiten ganz ähnlicher Art und wohl noch größere.

Gleich B. 3 erklärt fich weit beffer, wenn man an die Gebrechen des Alters, als wenn man an die Erscheinungen bei einem schweren Unwetter deukt. Im ersteren Falle versteht man die Süter, beffer: die Wärter des Hauses (שמרי הבית), von den Händen, als denjenigen Gliedern, welche des gangen Leibes zu warten haben; denen nicht unähnlich, von denen 4 Mos. 1, 53 geschrieben steht, daß sie bei der Hütte des Zeugnisses des Dienstes warten (1700 משפרח). Unter den אנשי החיל aber dente man fich die Rniee. als in deren Rraft nach beliebter Anschauung des Alten Testamentes fich vornehmlich die gesammte Leibesfraft manifestirt (vgl. Hiob 4, 4; Jef. 35, 3; Pf. 109, 24); und man wird geftehen muffen, daß zitternde Sande und gebeugte Rniee, wie fie gewöhnlich Bezeichnung großer Leibesschwäche find, fo auch die forperliche Binfälligkeit bes Alters auf's treffenbfte charafterifiren. — Dagegen, foll hier ein Unwetter geschildert sein, so fagt man zwar, es sei die Rede von der Furcht, in welche diejenigen gerathen, die als starke, kräftige Leute das haus zu behüten berufen find und es gegen den heran= brausenden Orkan nicht zu schützen wissen. Auch läßt fich dieser Gedanke wohl zur Anschauung bringen, wenn man fich ein vereinzelt ftehendes ländliches Bebäude vorftellt, wo beim Ausbruch des Un= gewitters eine gahlreiche Dienerschaft in ängstlicher Saft berbeieilt (trepidat), das Gebäude ficher zu ftellen, und selbst die ftarken Männer darunter fich gegen die Gewalt des Sturmes nicht aufrecht zu halten wissen. Allein um diese Vorstellung zu gewinnen. muß man geneigt sein, zu den Worten des Textes Bieles zu suppliren. Allgemein, wie sie sauten, müßte man erwarten, daß sie zur Zeit des Sturmes von jedem Hause gesten sollen, und dann haben sie keine Wahrheit, da nicht jedes Haus so gebaut ist oder so liegt, daß ein ausbrechender Sturm ihm gefährlich zu werden droht, auch nicht in jedem Hause besondere Hüter zur Hand sind, es zu schützen. Etwas Anderes wäre es noch, wenn die Rede wäre von den Hütern eines Hauses in der Wüste oder auf dem Berge u. dgl., und zugegeben selbst, daß diese Deutung vom Unwetter sich mit Noth vertheidigen lasse, so ist doch die andere vom Alter jedenfalls einsfacher und trefsender.

Was B. 3 noch weiter folgt, wird bei der Annahme, daß ein Unwetter geschildert sei, davon erklärt, daß aus Furcht vor dem= felben alle gewöhnlichen Geschäfte ber Saufer in Stillftand gerathen, indem übersett wird: Die mahlenden Magde feiern, benn wenig haben sie zu thun. Ob wyg wirklich heißen könne "wenig haben fie zu thun", mag dahingestellt bleiben. Aber wenn die Mägde aus Furcht und Schrecken mit ihrer Arbeit innehalten, wie mag gefagt werden, daß sie innehalten, weil sie wenig zu thun haben? Schon der Ausdruck ruf als fehr matt erscheinen. wenn er ben plöglichen Stillftand aller Arbeit zur Zeit eines allgemeinen Schreckens bezeichnen foll. Biel bequemer erklärt fich Alles, wenn man an ein Bild ber Altersichwäche beutt und unter ben Müllerinnen die Bahne versteht, die mußig ftehen, weil ihrer wenige find oder werden. Denn je weniger Bahne Giner hat, befto mühsamer wird die Arbeit des Effens, besto geringer ift auch die Luft, die Zähne in Arbeit zu feten; gang anders als bei einem lückenlosen, jugendlichen Gebiß, das beständig zu fleißigster Thätigfeit bereit ift.

Auch am Schluß des 3. Verses wird die Phrase "es verdunkeln sich, die durch die Fenster sehen" geziert, wenn er davon soll verstanden werden, daß denen, die bei einem Unwetter aus dem Fenster sehen, dunkel vor den Augen wird; weil es eben draußen, vor den Fensterk, dunkel ist. Statt dessen denke man sich unter denen, die durch das Fenster sehen, die Augen selbst, und unter den Fenstern (nuch) die von den Augenlidern eingerahmte Deffnung der Augens

Gurlitt

334

höhle: so ist gegen das Treffende eines solchen Gleichnisses gewiß nichts einzuwenden. Denn allen Bedeutungen von ארכה, welche die Wörterdücher aufführen (Fenster, namentlich Fenster oder Schleusen des Himmels, Taubenschlag, Rauchfang) dürste der Begriff einer Deffnung zu Grunde liegen, die durch eine Thür oder Rlappe verschließdar ist. Ganz besonders setzen die Auch eine Thür oder Rlappe verschließdar ist. Ganz besonders setzen die Auch eine Thür oder Rlappe verschließdar ist. Ganz besonders setzen die Auch die die Augenschlaften verschließdare Deffnung beschaffen, durch welche die Augen hervorblicken. Läßt man aber dies Gleichsniß gelten, so ist vollkommen verständlich, wie gesagt werden mag, daß sich die, welche durch die Fenster sehen, verdunkeln, und daß damit nichts Anderes gemeint ist, als die Schwäche des Gesichtes, wie sie dem höheren Alter eigen ist.

In der erften Sälfte von B. 4 pagt der Zug allerdings gang gut in das Gemälde eines Unwetters hinein, daß man die Thuren schließt, die nach Außen gehen. Nur hätte man die Erwähnung biefer Magregel nicht erft hier, sondern schon gleich bei Erwähnung ber ersten Anstalten zum Schutz bes Hauses B. 3 erwarten follen. Wird dann noch daneben gefagt, daß gleichzeitig das Geflapper in ber Mühle gedämpft wird, d. h. daß alle gewöhnliche Tagesarbeit ftille steht: so muß diese fast buchstäbliche Wiederholung deffen, was schon B. 3 da war, fehr überflüffig und schleppend erscheinen, zumal da daffelbe B. 3 schon stärker ausgedrückt mar. Denn daß die Müllerinnen feiern, fagt doch mehr, als daß das Geklapper ber Mühle gedämpft wird, in gedämpfter Weife also doch noch fortgeht. Bersuchen wir statt deffen die Worte von Gebrechen des Alters zu erflären, fo find die Thuren nach der Gaffe, die ge= schlossen werden, am natürlichsten nicht, wie gewöhnlich geschieht. von dem Munde, sondern von den Ohren zu verstehen. Denn der Mund steht nicht für gewöhnlich offen, noch verschließt er sich im Alter; wohl aber ift dies mit den Ohren der Fall, die offen ftehen, fo lange jeder Schall und Ton, der von draußen sich er= hebt, laut und vernehmbar zu ihnen eingeht, die bagegen fich schließen, wenn das Gehör schwach und stumpf wird. Daß gerade der Dual orden gebraucht ift, darf freilich nicht urgirt werden, da es auch von einer einzigen Thüre, namentlich vom Munde mit den

beiden Lippen, gebraucht sein könnte; stützt aber doch die angenommene Erklärung eher, als daß sie ihr hinderlich wäre. Unter den Orto sodann verstehe man nicht sowohl das Mahlwerk selbst, also die Zähne, als vielmehr den Ort, wo sich dieses befindet, die ganze Mühle, d. i. die ganze Mundhöhle. Dem entsprechend ist die Stimme der Mühle nichts Anderes als die Menschenstimme und der Sinn des ganzen Passus ist: Nach Außen hin stumpft sich das Gehör ab, daß fremde Stimmen nicht mehr vernommen werden, während zugleich die eigeue Stimme sinkt, dumpf und leise wird.

Noch enthält B. 4 einen anderen Baffus, der allerdings befonbere Schwierigkeiten barbietet, wenn man bei ber Erklärung von den Gebrechen des Alters beharrt, fich aber ziemlich leicht und einfach erklären läßt, wenn man in dem ganzen Abschnitt ein schweres Unwetter geschilbert findet. Denn es lägt fich nicht leugnen, gu einer folden Schilderung schickt es fich durchaus, wenn gefagt wird, daß der Sperling oder überhaupt der Bogel fich zum Gefchrei er= hebt ('יקום לקול) und alle Töchter des Gefanges, d. i. wiederum alle Bogel, fich ducken ober nach Elfter's Erklärung fich fenken und unruhig am Boden hinflattern, wiewohl hiemit schon in den Text mehr hineingetragen wird, als er wirklich enthält. Allein, wenn auch an diesem einen Bunkte die neuere Erklärung vor der älteren sich empfehlen follte: so kann bas doch nicht entscheidend fein. Bielmehr, da in allem Borhergehenden die altere Erklarung fich ebenso gut, meistens noch beffer aufrecht erhalten läßt, als die neuere: fo ift nicht zu verzagen, daß fich auch die Schwierigkeiten, die fich an diefer Stelle erheben, auf die eine ober die andere Beife muffen heben laffen. Wir, ohne auf andere Berfuche gu diesem Zwecke einzugehen, schlagen vor, zu übersetzen: Und fie (nämlich die Stimme der Mühle, die Greifesstimme) erhebt fich zur Stimme des Sperlings und es zischeln alle Töchter des Ge= fanges, d. i. alle Laute, die aus der Rehle kommen. Rurg vorher nämlich heißt es, daß die Stimme des Greifes fich fenkt (50w), matt und dumpf wird. Nun wird hinzugefügt; daß, wenn fie fich ja einmal erhebt, fie es doch nur zu dem zirpenden Laut eines Sperlings bringt und fo nichtsbeftoweniger alle Stimmlaute schwach und furzathmig bleiben. Töchter des Gefanges von Bögeln

zu verstehen, liegt allerdings nahe, besonders, nachdem kurz zuvor neudlichen, liegt allerdings nahe, besonders, nachdem kurz zuvor genannt ist. Indeß könnten damit doch auch die einzelnen Gesangtöne, allgemeiner die einzelnen Stimmlaute bezeichnet sein; in der Beise, wie die Pfeile Söhne des Köchers, Söhne des Bären die einzelnen Sterne in diesem Sternbilde genannt werden, und würde es der Räthselsprache unseres Abschnittes wohl augemessen sein, einen solchen doppeldeutigen Ausdruck zu gebrauchen. Beiläusig mag angemerkt werden, daß Jes. 29, 4 jenes now, was an unserer Stelle von den Töchtern des Gesanges ausgesagt ist, die gedämpste Rede des Todtenbeschwörers oder des von ihm beschworenen Gespenstes bezeichnet und daß daselbst auch die Bergleichung einer solchen Stimme mit dem Bogelgezwitscher nicht sehlt; was beinahe auf den Gedanken bringen könnte, daß Koheleth bei Entwerfung seines Bildes eben dieses Prophetenwort im Sinne gehabt habe.

Bon besonderer Schwierigkeit ift noch die letzte Hälfte des fünften Verses. Elster übersett: Auch von der Höhe fürchtet man sich (indem das Unwetter von dort herabbrauft) und Schrecken ruht auf dem Wege (so, daß man sich nicht hinauswagt); wenn man verschmäht die Mandel, wenn widerwärtig ift die Grille und ohne Reiz die Rapper, d. h. wenn man, vom Schrecken übermannt, die einladendsten Speisen unberührt läßt. Ob diese Erklärung in ihren einzelnen Momenten sich sprachlich genügend rechtfertigen läßt, mag unerörtert bleiben. Der Sinn aber, der auf folche Beife gewonnen wird, kann als besonders empfehlenswerth nicht angesehen werden. Denn nachdem schon gleich Anfangs, B. 3, gefagt ift, daß die Hüter des Hauses gittern, und mit Angst und Schrecken bem Einsturz besselben entgegensehen, murde es fehr sonderbar fein. wenn hinterher noch hinzugefügt ware, daß man fich fürchtet vor dem Unwetter, das von der Höhe kommt; da es ja schon längst nicht als kommend, sondern als bereits in aller Stärke gegenwärtig gedacht und geschildert sein soll. Bu fagen überdies, daß man nicht mage, in's Freie hinauszugehen, ware noch fonderbarer, da fcon vorher augeführt ift, daß die Thuren nach draußen zu verschließen nöthig geworden ift. Auch daß den Leuten der Appetit zu Lecker= biffen vergeht, mare ein feltsam gemählter Zug, um damit die Befturzung und Angst zu malen, die ein verheerendes Unwetter er=

regt. Biel beffer, wenn man einmal, was von der Mandel, der Beufchrede, der Rapper gefagt ift, als Berschmähung von Speisen erklären will, die noch am ehesten den Appetit reigen, ift babei an die Stumpffinnigkeit des höheren Alters zu denken und kann es gang in ber Ordnung erscheinen, daß, nachdem bereits der Stumpf= heit des Gefichts, des Gehors und der Sprachorgane gedacht ift. nun auch die Stumpfheit des Geschmacks eine Erwähnung finde (vgl. 2 Sam. 19, 35). Rur machen bei diefer Erklärung wieder die vorhergehenden Worte Bedenken, wenn man sie, wie gewöhnlich. bavon versteht, daß alte Leute nicht gerne höher hinansteigen und schon vor jedem Gange Furcht haben. Denn das murde nur die= felbe Kraftlofigkeit schildern, die durch das Zittern der Sände und die Gebogenheit der Aniee B. 3 schou viel stärker geschildert ift. und würde auf feinen Fall einen fo neuen, charafteriftischen Zug enthalten, daß derselbe verdiente, mit dem nachdrucksvollen Da ju Anfang des Berfes eingeleitet zu werden. Bielleicht ließe fich die fem Uebelftande abhelfen, wenn man annimmt, daß, nachdem im Borhergehenden die Gebrechen, welche das Alter an fich fummerlich und freudlos machen, zur Genüge dargeftellt find, nun noch hingugefügt werden folle, wie diese Freudlosigkeit vermehrt und vollendet wird burch das, was im Alter über die kummerliche Gegenwart hinaus, in der Zufunft als unabwendbar herankommend zu befürchten steht, nämlich durch die Aussicht auf den nicht mehr fernen Tod. Um diesen Sinn zu gewinnen, könnte man erklären: Auch von der Höhe her fürchtet man sich, d. h. man fürchtet sich por dem, mas aus der Höhe kommt; mag man sich unter der Sohe die Ferne benfen oder den Simmel, von wo Gott das Loos des Todes fendet; und Schrecken ist auf dem Wege, wo aller Reiz bes lebens feine Rraft verliert, denn es ift dies der Weg, der den Menschen zu seinem ewigen Saufe, seinem Grabe führt. Allein wir meinen, berfelbe oder ein anderer Sinn ift noch beffer zu erlangen bei einer anderen Erklärung der einzelnen Aushrücke.

Was nämlich bisher vorausgesetzt worden, daß von Verschmähung folcher Speisen die Rede sei, die noch am ehesten die Eflust zu reizen vermögen, ist eine Annahme, die bei näherer Erwägung als sehr zweiselhaft erscheinen muß. Von der Kapper allerdings mag

zugegeben werden, daß sie sich als Speife nennen ließ, die, wenn nicht burch ihren Wohlgeschmad, boch burch ihre Scharfe geeignet ift, den Appetit zu wecken. Aber schon bei der Mandel wird eine ähnliche Annahme miglich. Es ift mahr, fie wird 1 Mof. 43, 11 unter den besten Erzeugnissen des Landes Kanaan genannt, wird also ohne Zweifel für eine wohlschmeckende Frucht gegolten haben; aber schwerlich in dem Mage, daß Grund sein konnte, sie allein, vor allen andern Früchten zu erwähnen. Bielmehr, wenn etwas ganz besonders Wohlschmeckendes genannt werden sollte, so sollte man in der erften Reihe die Erwähnung des Honigs erwarten, deffen fonft so häufig in diesen Sinne gedacht wird, (vgl. Bf. 19, 11; 119, 103; Sprüchw. 24, 13; Ezech. 3, 3). Roch bedenklicher ift die Aufführung der Grille oder Heufchrecke (an) in einem folchen Sinn. Denn schwerlich möchte fich von der erweifen laffen, daß fie insgemein als ausgesuchter Leckerbiffen gegolten habe; wenn= schon sie, wie aus den von Bochart im Hieroz. gesammelten Stellen hervorzugehen scheint, bei armen Leuten in einem gemiffen Ansehen mag gestanden haben. Immer ift zu behaupten, daß, wie ftatt der Mandel, auch statt der Heuschrecke leicht etwas Passenberes hätte genannt werden können, wenn wirklich hatte gefagt werden follen, daß unter den Umftanden, die gemeint waren (fei es nun bei einem Umwetter oder im Alter) felbft die Speifen ihren Reiz verlören, von denen man das am wenigsten erwarten follte. Die Aufgabe, sich nach einer andern Art der Erklärung umzusehen, ist daher nicht zu umgehen.

Diese zu sinden, lasse man sich zuvörderst als allgemeinen Simi von B. 5 den gefallen, der schon angegeben ist, daß geschildert werden soll, wie die Freudlosigkeit, die schon dem Alter an sich eigen ist, noch vermehrt werde durch die Aussicht auf das herannahende Lebensende. Dies vorausgesetzt, muß das von der Mandel, der Heuschrecke, der Kapper Gesagte eben solche Anzeichen enthalten, die auf das herannahende Lebensende deuten. Ein solches Anzeichen nun bietet sich gleich in den Worten zw dar, wenn wir dieselben nach althergebrachter Weise vom Blühen des Manzelbaums erklären und davon verstehen, daß die Haare schneeweiß werden. Daß das Weiswerden der Haare durch ein solches Wild

ausgedrückt sein könne, wird niemand in Abrede stellen, der be= achtet hat und weiß, in welcher Weise der Mund des Bolfs mit folden Bilbern fvielt. Sodann gehört das Beinwerden und ichon das Ergrauen der Haare so sehr zu den charafteristischen Renn= zeichen des Alters, auch in der Redeweise des Alten Teftamentes, daß es zu verwundern wäre, wenn in einer ausführlichen Abschil derung des Alters dies Kennzeichen ganzlich fehlen follte. Das Weiswerden der Haare aber ist an sich von keiner Beschwerbe. Eine ernste, trubselige Bedeutung hat es nur insofern, als es an die vorgerückte Lebenszeit, damit denn auch, in Uebereinstimmung mit unserer Annahme, an das nahende Lebensende erinnert. Empfohlen wird diefe Erklärung noch, wenn wir auf das voranstehende zurückgehen. Vorhin ift vorgeschlagen, dies Wort von der Ferne der Zukunft oder von der Himmelshöhe zu verstehen. Ermägt man aber, daß in der gangen Schilderung es immer Mieder und Organe des Leibes find, die in Gleichniffen abgebildet werden - Bande, Rniee, Zahne, Augen, Ohren, Stimmorgane -, so liegt es nahe, auch unter jenem Wort die bilbliche Bezeich= nung eines Körpertheils zu vermuthen und was konnte dann damit anders bezeichnet fein als das Haupt oder ber Scheitel, die Gipfelhöhe bes ganzen Leibes? So ware zu Anfang bes Berfes bie Rede von einer Furcht, die vom Scheitel her entsteht, und dies fande bann gleich barauf feine nahere Erklarung, wo bie Bluthe des Mandelbaums, die Weiße des Haares, als Grund derfelben Furcht angegeben wird.

Für das, was folgt הרוב ift die allereinfachste Erklärung die, welche schon Kimchi gegeben hat: die Heuschrecke wird zur Last. Diese Erklärung aber paßt auch sehr gut in den voraussgesetzten Zusammenhang. Es kommt nämlich auch sonst vor, daß der gebraucht wird, um etwas zu bezeichnen, das vor andern Dingen klein und geringfügig ist (vgl. 4 Mos. 13, 34; Jes. 40, 22). Derzenige daher, dem schon dieses Thierlein (wir würden etwa sagen, dem schon eine Mücke) zur Last wird, muß im höchsten Grade krastlos sein. Es zeigt daher dieser Ausbruck die völlige Entkräftung des Alkers an, die schon ein Ansang des Stersbens ist, dies selbst also als nahe bevorstehend ankündigt. Das

Gurlitt ...

um so mehr, wenn noch das Letzte hinzugenommen wird, daß die Kapper ihren Reiz oder ihre Kraft verloren hat; was zu versstehen gibt, daß auch an eine Wiedererweckung der gesunkenen Lebensgeister nicht mehr zu denken sei.

Für den ganzen Bers ergibt sich hieraus folgende Erklärung: Auch fürchtet man sich von wegen des Gipfels (des Scheitels) und Schrecken oder Angst und Zagen ist auf dem Wege (mit Angst und Zagen geht man vorwärts, der Zukunft entgegen), denn es blüht der Mandelbaum und die Heuschrecke wird zur Last und die Kapper hat keine Kraft (die Haare werden schneeweiß, alle Lebensskräfte schwinden und kein Reizmittel ist vermögend, sie zurückzurusen); darum, weil der Mensch auf dem Wege zu seinem ewigen Hause (seinem Grabe) ist und schon die Klagelieder umzgehen in der Gasse (sich schon bereit halten, ihm die letzte Ehre zu erzeigen).

Mag nach diesem Allen in dem ganzen Abschnitt B. 3-5, wenn darin eine Schilderung des Alters foll nachgewiesen werden, noch immer die eine oder die andere Erklärung einzelner Züge nicht Jeden zufrieden stellen: fo gilt doch daffelbe, wie wir gefehen haben, in noch höherem Mage, sobald man in diesem Abschnitte nichts weiter als die Schilberung eines schweren Unwetters finden will. Die Hauptsache und von entscheidender Bedeutung ift Fol= gendes. Lägt man einmal die Erklärung vom Alter zu, die wit gegeben haben, fo gewinnt jeder einzelne Bug im Bilde feine finn= volle Bedeutung; fein wesentlicher Bug ift vergeffen, feiner auch wiederholt oder überfluffiger Beife beigefügt, und die gange Schilderung schreitet in wohlbedachter Ordnung fort: Zitternde Bande, geknickte Aniee, zahnloser Mund, trübe Augen, schwerhörige Ohren, unvernehmliche Stimme; endlich schneeweißes haar und allgemeine Leibesentkräftung, als gemisse Anzeichen des nahen Todes, dem jeder Schritt weiter auf bem Wege, ben man geht, unfehlbar entgegen= führt. Will man dagegen in demfelben Abschnitte das Gemälde eines furchtbaren Unwetters finden: fo mag man erklären, wie man will, immer werden die einzelnen Büge diefes Gemäldes ganz nach Zufall und Willfür ausgewählt erscheinen. Ueberdies, wenn mit dem Allen nichts weiter follte gefagt fein, als wie trube und

angstvoll die Zeit sei, wenn der Tod hereinbricht über den Mensschen: so genügte dassür vollkommen B. 3 in Verbindung mit B. 6 und 7, und ein Vild, wie B. 3 angedentet wird, noch weiter auszumalen, in dem Umfange, wie angenommen wird und ohne daß der Hauptgedanke durch sinnreiche Beziehungen der einzelnen Züge des Bildes irgendetwas gewönne, das dürste dem guten Geschmacke noch weniger zusagen, auch der dem Koheleth durchweg eigenen Darstellungsweise noch ferner liegen, als sich dies der Erklärung vom Alter jemals mit Grund wird nachsagen lassen. Unbedingt ist daher diese Erklärung vorzuziehen.

3m 6. und 7. Berje mird der vorangehenden Schilderung ichließ= lich noch in wenigen fraftigen Zugen das Bild der letten Rataftrophe beigefügt, und hier murbe es allerdings geschmacklos fein jeden einzelnen Ausdruck zu preffen und dafür eine specielle allegorische Deutung suchen zu wollen. — Zwei Momente nämlich find es, die in jener Rataftrophe, im Sterben des Menfchen, am gewaltigften der Wahrnehmung entgegentreten; einmal das Erlöschen bes Bewußtseins und zum andern der völlige Stillftand und gangliche Verfall des leiblichen Organismus. Beides wird V. 6 und 7 auf's anschaulichste verfinnbildet. Zuerft das Erlöschen des Bewußtseins durch das Bild der goldenen Campe, die an filberner Schnur inmitten des Hauses oder Zeltes aufgehängt ift und nun, da die Schnur gerreißt, die fie halt, herunterfturgt und gerschellt fo, daß alsbald tiefe Dunkelheit umher entsteht. Das Erlöschen der Leuchte des Hauses ist schon sonft ein beliebtes alttestament= liches Bild des äußerften Berderbens und völligen Unterganges (vgl. Hiob 18, 6; 21, 17; Sprüchw. 13, 9; 20, 20; 24, 20. Um so mehr schickt es sich, mit dem Lebensuntergange zugleich das Erlöschen des Lebenslichtes, des Lichtes im Menschen d. i. eben seines Bewußtseins abzumalen. Dag die Lampe als golden, der Strick, daran fie hängt, als filbern bezeichnet wird, zeigt nur an, daß von einer Lampe oder einem Licht von unvergleichlich hoher Bedeutung die Rede ift. - Die Zerftörung des leiblichen Organismus fodann wird vorgestellt unter dem Bilde eines Brunnens, an welchem die wesentlichen Bestandtheile seiner Maschinerie, Eimer und Rad, zertrümmert und für immer unbrauchbar geworden find,

In einer an fünstlich zusammengesetzten Maschinen höchst armen Reit bot sich für die kunftvolle Maschinerie des menschlichen Leibes, für den leiblichen Organismus gar fein näher liegenderes und Jedem bekannteres Bild dar als diefes. Empfehlen tonnte fich daffelbe noch dadurch, daß auch fonft im Alten Testament das Sinschwinden des Lebens gern mit dem Verrinnen und Verfiegen des Wassers verglichen wird (vgl. 2 Sam. 14, 14; Hiob 14, 11). - Wollte Giner noch weiter geben und fragen, mas im Ginzelnen der Strick bedeute und die Lampe, der Eimer und das Rad; fo wird das Jedem ungehörig erscheinen muffen, und wenn altere Eregeten wirklich dafür Erklärung suchten, wenn fie 3. B. in bem filbernen Strick das Rückenmark oder die Pulsadern, in dem Brunnen mit seinen verschiedenen Bestandtheilen, Berg, Lunge, Leber, Magen abgebildet fanden: so war das allerdings geschmacklos genug und wurde dabei nicht unterschieden, was zum Wefen folcher Bilder und was zu ihrer vollständigen Ausmalung gehört.

Die Hauptprobe für die Haltbarkeit einer Erklärung eines in einer fremden Sprache vorliegenden Textes ist eine wortgetreue Uebersetzung. Eine solche von dem hier erklärten Abschnitte zu geben, werde zum Schluß versucht, wenn auch mit leiser Andesquennung an modernes Verständniß:

Bedenke beines Schöpfers in ber Jugend Tagen, Bevor die bosen Tage kommen und die Jahre Sich nah'n, davon du fagen wirft: Ich mag fie nicht! Bevor die Sonne fich verfinstert und das Licht. Der Mond gusammt ben Sternen Und Wolfen wiederkehren nach dem Regen; Dann, wenn des Saufes Barter gittern und fich beugen Die Rraftbegabten; wenn, die mahlen follen, feiern, Weil ihrer wen'ge nur; die durch die Fenfter schauen, Berfinftert find, verrammt die Thuren nach ber Gaffe, Dieweil der Laut der Mühle finkt, fich nur erhebt Bum Sperlingsichrei und alle Sangestinder flüstern; Wenn auch vom Gipfel Grauen tommt und Augst und Bangen Den Weg erfüllt, indem die Mandel blüht, die Mücke Bur Laft wird, feine Scharfe mehr ber Pfeffer hat, Weil unterwegs ber Menich zu seinem ew'gen Saufe Und ichon die Leichenträger in ben Gaffen umgehn;

Bevor zerreißt die Silberschmur, die gold'ne Ampel Zerschellt, zerlechzt am Born der Eimer, Des Brunnen Rad zerbricht und wiederkehrt zur Erde Der Staub, wie er gewesen, und der Geist zu Gott Der ihn gegeben hat. — D Uebermaß der Citelkeit! Es sagt Koheleth: Es ist alles eitel.

2

## Die Handauflegung

pon

Pfarrer 23. Pauer in Enslingen bei Schwäbisch = Hall.

Wir haben in unserer gangen driftlichen Dogmatik keine besonbere διδαχή έπιθέσεως χειρών, Hebr. 6, 2, wie atwa über die andern in der genannten Stelle bezeichneten Buntte, Buge, Glaube, Taufe u. f. w. Und wir mögen uns vielleicht um so mehr darüber wundern, je unmittelbarer wir jene Handlung dort ausdrückfich in vov the doung vov Xolotov doxov verschlungen und mit ben Elementarlehren unferes Chriftenglaubens zusammengestellt sehen. In der That tritt auch die Sandauflegung in der heiligen Schrift Alten und Neuen Bundes in einer fo reichen bedeutungsvollen Weife und entgegen, daß es sich wohl lohnen wird, ihrem Vorkommen bort näher nachzugehen und zu sehen, was sich als Sinn und Ameck biefer handlung im Geifte der heiligen Schrift ergibt. Undererseits können wir gerade in der evangelischen Kirche es wohl erklärlich finden, wenn man eine derartige Handlung, so zu fagen, mit Miftrauen betrachtete und lieber gang von ihr absah, als daß man gemissen offenbaren folgenschweren Irrthumern der römischen Kirche mit ihr wieder die Thür geöffnet hatte. Saben wir boch dort die impositio manuum, wenn nicht als besonderes Dogma, doch als wesentliches Element verschiedener religiöser, facramentaler Acte in einer Weise hingestellt, wie sie unmöglich

unserm evangelischen Glauben zusagen kann. Und das Bedenkliche dabei ift, daß der Gegner uns hier, wie nicht leicht sonst mit unsern eignen Waffen, mit Beweisen aus der heiligen Schrift, schlagen zu können scheint. Ob es freilich lauter "öffentliche, klare und helle Gründe" sind, das wird sich fragen. Jedenfalls wird es stets gerathener sein, Schwierigkeiten, die sich erheben, offen in's Auge zu sehen, und auch dem Gegner, wo er Recht hat, Recht zu lassen, statt zu leicht darüber wegzugehen oder etwas ganz zu leugnen, worauf der Gegner als auf einer halben, mit Unrecht völlig bestrittenen Wahrheit nur um so dreister die ungeheuerlichsten Folgerungen baut, die wir dann doch nicht gründlich überswunden haben, die vielmehr unvermerkt im eigenen Lager Propaganda machen können.

Wir beschränken uns hier auf das biblische Vorkommen der Handauflegung, ohne auf ihren hiftorisch kirchlichen Gebrauch einzugehen. Wie sich Letzteres in der Hauptsache leicht aus jeder Symbolik ergänzt, wird sich aus Ersterem auch das vergleichende Urtheil unschwer von selbst ergeben.

Bunachst einige allgemeine Vorbemerkungen. Die Band, das abfolute Wertzeug nach Begel, wird in der heiligen Schrift als das vorzüglichfte Organ unserer Thätigkeit und Rrafterweisung, in unmittelbar wirklicher und bildlicher Bedeutung, bei Mensch wie Gott gebraucht und als Zeichen und Mittel der Gewalt und Macht dargestellt, 3. B. Pf. 89, 14; Siob 5, 15; Apostelgesch. 12, 1. Dahin gehören Redensarten wie: in der Hand eines Andern fein, Ginen in die Sand eines Andern geben, unter die Sand des Andern befehlen, demüthigen, Einen in der Sand haben u. f. w. Näher dient die Sand als Organ des Nehmens wie des Gebens, der Bitte wie der Gewährung, des Schutzes wie der Strafe. Ausdrücke wie: die hand guthun, aufthun, abziehen, aufheben u. dgl. find in diefer Richtung gang und gabe. Unfer ganzes Thun und Treiben, unfer Leben und Streben, Beift und Berg ift mitgemeint, wenn gefagt wird: "bem Menschen wird vergolten, nach dem feine Sande verdient haben" (Spr. 12, 14); ober: "reiniget eure Bande" u. f. w. (Jaf. 4, 8; vgl. Pf. 24, 4; 18, 21; Hiob 17, 19); oder von Seiten Gottes, wenn ber Prophet fagt: "bie Sand bes Berrn kam" — "fiel auf mich" (Hefek. 1, 3; 8, 1); ganz entsprechend bem andern Ausdruck: "der Geist des Herrn fiel auf mich" (11, 5). Das Organ der Lebensäußerung steht für das Leben selbst, den zu Grunde liegenden, bewegenden und bestimmenden Geist und Willen.

Unter den beiden Händen ist jedoch ein Unterschied. Wird auch sonst, wo von einem Machterweis u. dgl. die Rede ist, statt des allgemeinen Ausdrucks: Hand, bestimmter "die Rechte" bezeichnet, so ist es, wo beide Hände in Vergleich kommen, ausdrücklich die stärkere Rechte, die die größere Vedeutung hat und verleiht (1 Mos. 48, 14). Bei der Handaussegung werden übrigens nicht beide Hände zugleich gebraucht, dadurch die Thätigkeit und das Interesse bes Handelnden als um so mehr auf den bestimmten Act concentrirt, die Vedeutung der Handlung selbst verstärft und erhöht erscheint. Doch geht der Gebrauch auch nur Siner Hand nebenher, ohne daß das Gewicht der Handlung damit alterirt werden soll.

Die gebräuchlichen Ausdrücke für das Handauflegen sind: סָבַר ; יוָרוֹ (יְדִיהֶם, יְרָוֹ); im Neuen Testament: ἐπιτίθημι, τίθημι χείζα τινί, ἐπί τινα, ἐπίθεσις χειζών.

Das Subject der Handlung kann ebensowohl Einer sein als Viele. Das Object bilden immer lebendige Wesen, Mensch oder Thier, und wiederum Einer oder Viele zumal, denen diese Hand-lung gilt. Näher bezeichnet, wird die Hand auf das Hanpt gelegt oder über den Häuptern ausgebreitet. Wie die Hand als das vorzüglichste Werkzeug, so gilt das Haupt als der vornehmste, wenn nicht ausschließliche Sitz und das Organ aller höheren geistigen Kräfte, überhaupt als derjenige Theil des Körpers, in welchem als dem in jeder Hinschlicht hervorragendsten, bedeutungs-vollsten Glied sich das Individuum nach seiner ganzen Art und Eigenthümslichkeit, generell und speciell, leiblich und geistig gipfelt und kennzeichnet.

Die Handlung selbst und ihren Charafter werden wir zum Borsaus nach dem ganzen Zusammenhang, in dem sie vorkommt, als einen religiösen bestimmen können. In dieser Richtung ist für sie bezeichnend die Beziehung auf Gott und gottesdienstliche Gebräuche, die Berbindung mit Gebet und Segen u. dgl., in welchem Zussammenhang wir die Handauslegung gewöhnlich treffen.

Bestimmter bezeichnet, stellt sie sich als einen symbolischen Act und zwar als einen Act der Weihe dar. Dabei können wir jedoch wieder verschiedene Momente, in die sich die Handlung auseinanderslegt, unterscheiden.

Indem ich meine Hand erhebe und sie dem Andern auf's Haupt lege, sondere ich ihn aus dem Complex der übrigen Geschöpfe aus, setze mich zu ihm in bestimmte unmittelbare Beziehung, in Rapport. Näher spreche ich über ihn eine gewisse Macht und Gewalt an und nehme ihn, indem ich meine Hand gegen ihn hin ausstrecke, sür mich in Anspruch. Dabei mag es sein, entweder daß ich, indem ich meine Hand öffne und auf ihm ruhen lasse, ihm etwas mittheile, zuspreche, zu tragen gebe; oder daß ich, die offne Hand von mir abkehrend, den Andern, auf dem sie ruht, selbst zu etwas hingebe und, aus meiner unmittelbaren Gemeinschaft ihn entlassend, obwohl meine Dhmacht, mein stetes Anrecht an ihn versiegelnd, ihn zu etwas beordre, bestelle, aussende. Beides mag jedoch auch so, daß das eine oder andere Moment eine vorherrschende Bedeutung gewinnt, vereinigt stehen.

Gehen wir nun näher auf die biblische Grundlage unseres Gegenstandes ein und bleiben, hier zunächst bei dem Alten Bunde stehen, so sehen wir, wie das, was dem Anderen in jener Handlung zugetheilt wird, sowohl Segen als Fluch sein kann. Der Segen ist im Allgemeinen der theokratische, wie wir ihn in Berbindung mit den dortigen Berheißungen und Gnadenossenbarungen Gottes im Alten Testament, treffen. Und zwar schließt er sawohl gewisse geistige Gaben und Kräfte, wie die Einsetzung bestimmter theokratischer Aemter und Würden in sich.

Zuerst treffen mir die Handauslegung, gerade in dieser segnenden Richtung, 1 Mos. 48, 14—20. Es ist der Segen Jakobs, durch den dieser die beiden Söhne Josephs unter Handauslegung und Gebet zu den mit seinen eigenen Söhnen gleichberechtigten Stammes- häuptern Jsraels einsetzt. Ausdrücklich bittet Jakob, daß Gott sie segne. Den Borrang des Sinen vor dem Andern, wie er ihn nach freier eigener Wahl ertheilt wünscht, deutet er durch den ausgesprochesnen Unterschied in der Verwendung der rechten und linken Hand an.

Der Segen felbit, der mit der Ginfetung in die gefonderte

Stammeswürde zunächst eine zeitliche Segensverheißung ("daß sie wachsen und viel werden auf Erden") verbindet, trägt doch in seinem theokratischen Charakter, vermöge dessen die Gesegneten zu besondern Trägern der göttlichen Heils und Gnadenverheißungen werden, auch ein geistiges und geistliches Element in sich, das wir nicht verkennen dürfen:

Während nun der hohepriesterliche Segen (3 Mos. 9, 22), bei dem Aaron seine Hände über das Volk breitet, wohl überhaupt, ohne daß eine nähere Bestimmung darüber vorläge, die innere, geistliche Stärkung der Gemüther von oben zum Ziele hat, so sehne wir dagegen, wie die segnende Handauslegung besonders zum Behuf einer Einsetzung und Uebertragung eines besonderen Beruses stattssindet (4 Mos. 8, 10). Während ursprünglich alle Erstgeborenen männlichen Geschlechts zum Priesterdienste verordnet waren (4 Mos. 3, 12. 13), werden die Leviten wegen ihrer Treue gegen den wahren Gott (2 Mos. 32, 29), von dem übrigen Volke ausgesondert und zum Dienst des Herrn berusen, wobei ihnen die ganze Gemeinde die Hände ausse Haupt legt zum Zeichen und Siegel, daß sie den neuen Priestern, die aus ihrem Preis und an ihrer Statt zum Dienst des Herrn ausschließlich berusen, diese ihre Würde nach des Herrn Willen hiermit übertrage und versiegle.

Wie aber hier die Berufung und amtliche Einsetzung eines ganzen Stammes, so haben wir 4 Mos. 27, 18—23 die feierliche Weihe eines Einzelnen für sein Amt. Es handelt sich um den Nachfolger für den scheidenden Moses. Als solcher wird vom Herrn Josua bezeichnet und gesagt: "Nimm Josua zu dir, den Sohn Nun, der ein Mann ift, in dem der Geist ist, und lege deine Hände auf ihn und stelle ihn vor den Priester Eleasar und vor die ganze Gemeinde und gebeut ihm vor ihren Augen und lege deine Herrlichkeit auf ihn, daß ihm gehorche die ganze Gemeinde der Kinder Israel." Das Amt Mosis als des obersten Bolkssührers wird unter Handaussegung an Iosua übertragen. Dabei sehen wir, daß, wie die Berufung auf das Gebet Mosis und den Besehl des Herrn geschieht, Iosua selbst zum Boraus als ein Mann, in dem Geist, der Geist Gottes sei, bezeichnet wird. Er tritt zunächst als der Diener auf, dem sein Amt von einem

höhern Herrn befohlen wird. Die Herrlichkeit aber, die ihm übertragen wird, ist hier zunächst nur die äußere Würde und Antorität, die er als gotterkorner Nachfolger Mosis mit Recht in Anspruch nehmen konnte.

In letterer Beziehung ist bagegen bie correspondirende Stelle 5 Mof. 34, 9 zu beachten: "Josua, ber Sohn Nun, mar erfüllet mit bem Geifte der Weisheit, benn Mofe hatte feine Sande auf ihn gelegt." Hier handelt es sich nicht mehr nur um eine äußere amtliche Würde, fondern um eine geiftige Begabung, und diefe wird in ganz cafueller Beife auf die Handauflegung zurückgeführt. Bas in erfter Stelle mehr als Grund, erscheint hier als Folge der Handauflegung. Ohne uns in eine Erklärung des Berhältniffes beider Stellen einzulaffen, wollen wir nur die Thatfache beffen, was hier als mit ihr verbunden und durch sie erzeugt angegeben wird, hervorheben. Zu bemerken aber scheint uns, daß gerade das frühere, uriprüngliche Referat den Besitz des Beistes ichon vor= aussetzt, nicht erft an die Handauflegung bindet. Sodann geschieht die ganze Handlung auf ausdrücklichen Befehl Gottes und wohl ebendarum auch unter Anrufung Gottes als ein gottesbienftlicher Uct. Die ganze Stellung und Bedeutung eines Anführers des theofratischen Bolts brachte ohnedies von felbst die Forderung, daß derfelbe vom Geifte Gottes erleuchtet fei, mit fich. Und wenn es nun von Moje als dem auserwählten Ruftzeug und fichtbaren Organe Gottes heißt, daß er durch feine Handauflegung den Geift an Josua mitgetheilt, wobei mit dieser Sandlung der ganze feier= liche Act der Amtsübertragung miteingeschlossen ift, fo ift es eben nicht sowohl die äußere Handlung als solche, sondern vielmehr die ganze göttliche Miffion, wie fie fich allerdings in diesem äußerlichen symbolischen Act der Sandauflegung am anschaulichsten gipfelt, darin die Beistesmittheilung ihren Grund hat.

Daß diese Geberde auch unterbleiben kann, wo man sie nach bem Borigen vielleicht hätte erwarten können — zum Zeichen, wie wenig an dem äußeren Zeichen allein gelegen ist —, das ersehen wir aus der Geistesmittheilung an die 70 Aeltesten, die Moses auf den Befehl Gottes wählt und die nun die besondere Gabe der Beissagung empfangen (4 Mos. 11. 17. 25. 26).

Wie nun die Handauflegung nach dem Bisherigen vor Allem zur Mittheilung eines Segens, einer Gnade und Gabe von oben gebraucht wird, so findet sich auch eine Reihe solcher Handlungen, an denen umgekehrt ein Unsegen, Fluch und Strafe dem Andern auf's Haupt gelegt wird.

Dies kann in doppelter Weise geschehen: daß der Andere entweber der Schuldige selbst ist, der nun auch seine Schuld, Fluch und Strafe tragen soll, oder daß einem Unschuldigen die Schuld bes Andern aufgelegt wird, daß er sie an dessen Statt trage.

Ersteres geschah bei den Zeugenaussagen, 3 Mos. 24, 14. 15: "Führe den Flucher hinaus vor das Lager und laß Alle, die es gehört haben, ihre Hände auf sein Haupt legen und laß ihn die ganze Gemeinde steinigen. Und sage den Kindern Ifrael: welcher seinem Gotte flucht, der soll seine Sünde tragen." (Lgl. Suf. 34; 2 Sam. 13, 19.)

Es wird von den Zeugen die That auf den Schuldigen bekannt und ihm auf's Haupt gelegt, daß er sie trage, d. h. buße.

Die Fälle, da die Schuld einem Andern als dem Schuldigen aufs gelegt wird, daß er fie an deffen Stelle trage, haben wir beim Opfer.

Daß das mosaische Gesetz keine Menschenopfer kennt, ift be= fannt. Der Mensch bringt an feiner Statt Gott eine Gabe befonders aus der Thierwelt dar, dadurch er seine eigene Hingabe an Gott darftellen und vollziehen will, fei es daß, wie bei dem Schelamim, das Berbundensein mit Gott, der Friede mit ihm als beftehend vorausgesett wird, fei es daß, wie bei den Gund = und Schuldopfern, das rechte Bundesverhaltniß, die Ginheit zwifchen Gott und Menich nach eingetretener Störung wieder hergeftellt werden foll. Indem der Priefter dem Opferthier, bevor es geschlachtet wird, die Sande auf's Saupt legt, ift darin wohl junachft nur der Gedanke des Darbringens und Hingebens an feiner Statt ausgedrückt. So fehr nun aber bei allem Opfer die 3dee, daß der Tod der Sunde Sold, gurudtritt und darum der Hauptnachdruck ftatt auf das Schlachten des Opferthiers, auf die Sprengung des Bluts und die dadurch symbolifirte Wieder= vereinigung des Menschen mit Gott fällt: fo fehlt doch auch andererseits die Idee ber Guhne bei keinem Opfer gang, da

auch der frommfte Mensch, gegenüber bem heiligen Gott unrein und fündhaft ift, das feine Unreinheit durch das reine Opferthier, beffen Leben im Blut ift, zudecken muß. Damit dag die Bedeutung bes Todes zurucktritt, ift noch nicht gefagt, daß die Elemente eines ftellvertretenden Strafleidens nicht bennoch im Reime hier schon niedergelegt sind. Das Opferthier vermag nur, indem es stirbt, erst recht als ein reines für den unreinen Menschen einzutreten. Dadurch aber ift auch für die Sandauflegung bei den gewöhnlichen Opfern die Bedeutung, daß dem Opferthiere die Schuld des fün= bigen Menschen aufgeladen werde, nahe gelegt. Erinnern mitffen wir uns jedoch stets, daß auch die Sündopfer nur für folche Sünden und Gefetesübertretungen, die aus Jrrthum oder Uebereilung begangen worden waren, gebracht werden konnten, während für wissentliches Unrecht allein das öffentliche Strafrecht als Suhnmittel bestand. Darum tritt überhaupt beim Opfer der Gedanke der Sühne, die anderwärts vollzogen wurde, zurück und das Opfer wird wefentlich zum Berföhnungsmittel mit Gott: wenn auch nur erft in symbolischer Weise.

Dagegen finden wir nun eine förmliche und feierliche Auflegung von des Menschen. Sünde und Schuld auf das Opferthier am jährlichen Berföhnungsfest bei dem zweiten Bock, 3 Mof. 16, 21. 22: "Da foll benn Aaron feine beiden hande auf fein haupt legen und bekennen auf ihn alle Missethat der Kinder Irael und alle ihre lebertretung in allen ihren Sünden und foll fie dem Bock auf das Haupt legen und ihn durch einen Mann, der vorhanden ift, in die Bufte laufen laffen: daß also der Bock alle ihre Miffethat auf ihm in eine Wildnif trage und laffe ihn in der Wilfte" u. f. w. Dem erften Bod, der zuvor geschlachtet worden, murden die Gun= ben des Bolks nicht aufgelegt, wie diesem zweiten. In jenem vollzieht fich eben die herrschende Bersöhnungsidee, wie fie im Opfer gelegen ift. Dag nun aber die stellvertretende Sühne im Leiden dem Gefetz keineswegs fremd, beweift der zweite Bock. Dies geschieht allerdings nicht auch durch Schlachtung. Dadurch wäre ein Gedanke, der nun einmal dem gesetzlichen Opfer noch ziemlich ferne lag, zu fehr mit der herrschenden Opferidee in Gine Linie gerückt und damit ein die übrige Anschauung vom Opfer mehr

störendes als förderndes Element aufgenommen worden. Während das Blut des geschlachteten Bockes in die Nähe der Gottheit gesbracht wird, sendet man den mit den Sünden des Bolks beladenen Bock in die Wüste zum Afasel. Gott, der im Blut des reinen Opferthums die sündige Gemeinde selbst wieder für rein angenommen, erhält, was Gottes ift, der Teufel aber, was des Teufels ift. Diese Fortschaffung der Sünde vollendet erst die gänzliche Reinigung des Bolkes. Und ob diese Eeremonie auch nur am jährlichen Bersschungsseste vollzogen wird, so dürsen wir doch, eben weil es bei dieser festlichen Gelegenheit ein so wesentliches Moment bildet, ihre grundlegende Bedeutung für sämmtliche Opfer, die das Jahr über dargebracht werden, nicht übersehen.

Nirgends fehen wir jedenfalls eine Auflegung und Zutheilung von Sünde und Fluch an einen Anderen, daß er sie an des Schulstigen Statt trage, ausbrücklicher ausgesprochen, als bei diesem Bock des Afasel.

Im Neuen Testament tritt uns die Handlung wesentlich und im segnender Bedeutung entgegen, wobei sie nur an Menschen vollzogen wird. Dieser Segen kann leiblicher oder geistlicher Art sein. Die geistliche Wirkung aber kann sich auf Uebertragung eines bessonderen Amtes und Beruses innerhalb des Reiches Gottes oder auf Pflanzung und Stärkung des inneren geistlichen Lebens und die Mittheilung besonderer geistiger Gaben und Kräfte besziehen.

Während wir von leiblichen Gnadenwirkungen, die mittelst der Handaussegung vollzogen werden, im Alten Testament kaum annähernd eine Spur haben (2Kön. 4, 34), weist uns das Neue Testament eine Reihe solcher Handlungen auf. Auch abgesehen von Vorkommnissen, wo der Herr überhaupt die Hand braucht, sie ausveckt, die Kranken anrührt u. dgl. (vgl. Matth. 8, 3. 15; 9, 25; 14, 31 20.), sind es verschiedene Zeichen, Krankenheilungen und Todtenerweckungen, bei denen die geschene Handaussegung ausschücklich genannt wird, oder dazu die betreffenden Personen sich diese Handlung namentlich erbitten (vgl. Matth. 9, 18; Mark. 5, 23; 6, 5; 7, 32; 8, 23. 25; 16, 18; Luk. 13, 13; Apge 9, 12, 17; 28, 8).

Die einzelnen Stellen für fich anzusehen, wird nicht nöthig sein. Unftreitig dient in allen hier bezeichneten Fällen die Sandauflegung zur Bermittlung verschiedener Wunderthaten. Doch wird befonders ein Doppeltes zu beachten sein. Einerseits wird diese Sandlung theils unter ausdrücklicher Anwendung des Gebets, da Gott um Bulfe und Beiftand angerufen wird, vollbracht (Mark. 7, 34; Apg. 28, 8), theils geschieht fie unter Umftanden und von Berfonen, bei denen eine ausbrückliche göttliche Sendung zu diesem 3meck, jedenfalls Gottes Geift als diefe munderwirkende Macht und Rraft vorausgefetzt wird. Anderntheils lernen wir die Handauflegung auch wieder nur als eines der mancherlei äußeren Zeichen und Mittel fennen, die bei dem Herrn und seinen Jungern jum gleichen Zwecke in Anwendung fommen. Wie die bloge außere Berührung, die er an den Rranken, oder die Rranken an ihm vollführen, fo ift es ein Bischen Speichel, ein Stückhen Roth u. dgl., d. h. gerade die an sich unscheinbarften und in der That unwirksamsten Dinge, die zu Mitteln seiner Gnade werden können. Hofft man boch von dem blogen Schatten der Apostel Heilung (Apg. 5, 15); ja Pauli Schweißtüchlein und Roller allein treiben Seuchen und boje Beifter aus (Apg. 19, 12). Wie wenig aber auf alle äußeren Bermittelungen als folche Gewicht zu legen ift, das erkennen wir daraus, bag einerseits ausdrücklich dem Worte des Herrn auch ohne jedes mei= tere äußere Mittel folche munderwirkende Rraft zugesprochen wird (Matth. 8, 16), andererseits in dem, daß der Herr bei folden Beilungen, Glauben erweckend und Glauben ftarkend, oft genug verfichert: Dein Glaube hat dir geholfen! Statt eine blos mechanisch und magisch wirkende Action also vor uns zu sehen, haben wir objectiv und subjectiv, von menschlicher wie göttlicher Seite bei der Sandauflegung die nöthigen Boraussetzungen zu beachten, vermöge beren sich solche Wunderwirkungen mit ihr verbinden.

Die Uebertragung besonderer Würden und Aemter mittelst der Handauflegung noch ohne Mittheilung geistlicher Kräfte und Gaben finden wir an mehreren Stellen.

Apg. 6, 3—6, bei der Wahl der Diakonen, schlagen die Zwösse versammelten Gemeinde vor: ἐπισκέψασθε οὖν ἀδελφοὶ ἄνδρας ἐξ ὑμῶν μαρτυρουμένους ἕπτα, πλήρεις πνέυματος

άγίου καὶ σοφίας, ους καταστήσομεν u. f. w. Und nachdem diese gewählt und sie die Gewählten den Aposteln dargestellt haben, heißt es: καὶ προςευξάμενοι ἐπέθηκαν αὐτοῖς τὰς κεῖρας. So zunächst für äußere Angelegenheiten und Bedürfnisse (ἐν τῷ διακονία τῷ καθημερινῷ), als besondere Centralbehörde, als erstes eigentliches Gemeindeamt im neuen Israel gewählt, wird doch der rechte Gottesgeist in den Gewählten schon vorausgesetzt. Das ἐπέθηκαν bezieht sich wohl zunächst auf die Apostel, als die Häupter der Gemeinde, die damit die geschehene Wahl seierlich bestätigen und versiegeln. Uebrigens erscheint eine Mitwirfung der Gemeinde auch hierbei keineswegs als nothwendig ausgeschlossen. Und jedenfalls sehen wir auch hier den Act der Handauslegung ausdrücklich mit Gebet verbunden, um zu der menschlichen Wahl für dies Amt den göttlichen Segen zu erslehen.

Apg. 13, 2—4 werden aus der Reihe der übrigen Propheten und Lehrer in Antiochien auf ausdrücklichen Befehl des heiligen Geistes Barnadas und Paulus ausgesondert zu dem Werke, dazu er sie berusen hat, zum Apostelamt unter den Heiden: róre vystescoavtes kal neosevhäue voikal eniberves täs kešpas avtošs, änklusav. Neben dem ausdrücklichen Geheiß von oben, das die innere Tüchtigkeit der Bezeichneten schon voraussetzte, fehlt auch hier bei der Handaussegung das Gebet nicht, wozu noch als Borbereitung zu einem frischen, reinen, geisteskräftigen Gebet, das von keinen irdischen, sinnlichen und sinnverwirrenden Gedanken alterirt sei, das Fasten kommt. Von Ertheilung besonderer Kräfte und Gaben ist nicht die Rede. Es handelt sich nur um eine feierliche Abordnung dieser bestimmten Männer zu ihrem bestimmten Beruf. Und dieser Beruf, diese Sendung, wird in der Handaussegung ihnen förmlich zugetheilt.

Wie nun aber diese Handlung einestheils als Vermittlung für seibliches Leben und Wohlsein dient, anderntheils damit die Berufung und Einsetzung in ein besonderes Amt, die Uebertragung einer besonderen Würde damit ausgedrückt wird, so dient sie im Neuen Testament insonderheit auch zur Mittheilung geistiger Segensund Gnadenkräfte. Diese selbst können entweder mehr vorbereitender, grundlegender, verheißender Art sein, oder ist in ihnen die ganze

Fülle des Verheißenen, die volle Reife des inneren geiftigen Lebens mit feinen wunderbaren Geistesfrüchten gegeben.

In erstgenannter Beise finden wir die handauflegung bei dem Segnen der Kinder (Matth. 19, 13-15; Mark. 10, 13-16 [Luf. 18, 15-17]). Es ift noch nicht der den Menschen wieder= gebarende heilige Geift, der den Kleinen hier mitgetheilt wird, daß er jest schon ein volles eigenes neues Leben in ihnen gewinne. Dieser Geist war noch gar nicht erschienen und bleibt immer für feine Einwohnung in uns an den buffertigen Glauben gebunden. Dazu war ja auch eine ganz andere Handlung, die Taufe mit dem heiligen Geift, bestimmt. Beachten wir daher, daß der Herr allerdings diese Taufe an den Rleinen nicht vollbringt. Ebenso wenig aber will er diese Kinder von feinem Segen und damit von feinem Reiche ausgeschloffen wiffen. Auch foll ber Gegen, den er ihnen gibt, keineswegs blos ein Guteswünschen, ein bedingungs= weises Berheißen u. dgl. ausdrücken. Es ist vielmehr eine reale göttliche Gnaden = und Rrafterweisung, die fich mit diesem Segen verbindet. So gewiß anch das Kind Mensch ift, d. h. ein geift= leibliches, zumal aber fündiges, der Gnade und Erlöfung bedürftiges Wesen, so gewiß ist der Mensch auch als Kind in seinem Mage und nach seiner Urt fähig und bedürftig, diefer Gnade, die Gott aller Welt entgegenträgt, theilhaftig zu werden. Gerade hier zeigt es fich, daß die erlofende und verfohnende Liebe nicht von uns, sondern von Gott ausgeht, in ihm ruht und wurzelt und ohne all unfer Zuthun an und in uns mächtig wird. Demgemäß bebt Gott in folchem Segen auch das Kind schon aus dem Complex der übrigen profanen fündigen Welt herans, sichert ihm feine erbarmende Liebe, die es darnach (und zwar dann nicht als einen Raub nur) ergreifen foll und darf, im buffertigen Glauben als fein göttlich geschenktes Aurecht zu und beginnt von Früheftem an selbst es in die Bucht und Schule seines Geistes durch innere und äußere Ginmirfung auf seine Stimmung, Richtung und Lebensentwicklung ju nehmen. Das Rind aber hat "das Grunderforderniß zum Reich Gottes noch als natürliche Anlage in sich, während es die Aelteren. um die Jungertaufe, die Lehrbundstaufe zu erhalten, erft wieder durch eine in's Rindliche zuruckgebende Sinneswendung gewinnen muffen" (Beck, Chriftl. Glaubenslehre, S. 23). Darin liegt benn auch die Rechtfertigung der Kindestaufe in ihrer eigenthümlichen Bedeutung.

Wie wir nun bei bem Rinde, also gleich auf der erften Stufe unferer ganzen inneren und äußeren Entwicklung, einen folden porbereitenden, bahnbrechenden Segen mit Sandauflegung finden. fo treffen mir gang Aehnliches auf der höchsten Stufe diefer Vorbereitung, da wo der Mensch schon vor der Pforte des vollen Beifteslebens fteht, wo er aber bei aller Fülle und Rraft der em= pfangenen Geisteseinwirkungen und Gnadenerfahrungen doch noch nicht zum wirklichen eigenen, vollen, sicheren Besitz biefes Geiftes hindurchgedrungen ift. Go hebt der auferstandene Berr, indem er im Begriff ift, gen Simmel zu fahren, im Scheiden noch die Sande auf und segnet seine Jünger (Luk. 24, 50). Noch sollen sie erst warten auf die Berheißung vom Bater, bis fie angethan würden mit der Rraft aus der Bobe. Das ganze Leben, Sterben und Auferstehen des Herrn, das fie darnach bezeugen follen, liegt hinter ihnen vollbracht. Aber noch mahrt es eine, wenn auch furze Frift, bis jene Berheißung fich erfüllt und fie zu ihrem Zeugendienft auch innerlich vollends ausgerüftet werden mit der Kraft des heiligen Geiftes. Für folches treue Ausharren und Warten auf die von Gott bestimmte Stunde fegnet und ftartt fie der scheidende Berr.

In merkwürdiger Weise sehen wir nun aber, wie die Borbereitung, so gerade auch die Erfüslung und Anssührung der vollen Geistesmittheilung an die Handaussegung geknüpft. Und wenn uns diese Handlung schon bei der Einsegnung der Kinder unwillfürlich zu einer Parallele mit der Tause, und zwar nach ihrem geschichtlichen, kirchlichen Bestand als Kindertause, treiben kann (obwohl wir oben von einem näheren Eingehen darauf Umgang genommen), so ist es andererseits der die volle Geistesmittheilung begleitende Act der Handaussegung, der zum ideellen oder, wenn wir wollen, zum realen biblischen Begriff der Tause sich in nähere Beziehung und Bergleichung stellt. Während nämlich, jener segnenden Handaussegung bei den Kindern entsprechend, der eigentsichen Wiederzgeburtstause, der Tause mit Geist und Feuer, eine "Jüngertausse" vorangeht (Joh. 3, 22; 4, 1 ff.), dadurch der Mensch zunächst in die Neihe der Hörenden und Lernenden, auf die der Geist von

oben seine Gnabeneinwirkung erst beginnt, aufgenommen wird: so vollzieht sich die Geistes = und Wiedergeburtstause ihrer Jbee nach eben in dem, daß nun der heilige Geist nicht mehr blos auf den Menschen einwirft, und der Mensch nicht mehr blos als ein Ansfänger und Schüler dasteht, sondern daß dieser Geist jetzt im Christenherzen eine selbständige reale Gottesmacht und Kraft ges worden, die allerdings auch stets noch der Ersrischung, der Stärstung und Kräftigung bedarf, und in der der Christ erst allmählich zum vollen Mannesalter Christi heranwachsen soll und kann, die aber doch nun ein ganz neues selbständiges Sein und Leben Christi im Menschen setzt.

De facto nun mag das, was dem Begriffe nach zusammensgehört, im Reiche Gottes, das ohnedies sich nicht nach dem Maße der Welt messen läßt, nach Zeit und Raum auseinanderfallen, so daß Wiedergeburt und Tause keineswegs immer zusammengeht, ohne daß doch die Tause darum, wenn sie auch erst eine "Jüngertause" war, wiederholt werden müßte. So sehen wir denn auch die Handaussegung und Geistesmittheilung der Tause bald vors, bald nachgehen.

Apg. 8, 14 2c. lefen wir, wie die von Philippus bekehrten und getauften Samariter erft nachträglich durch die Handauflegung ber Apostel ben heiligen Geist empfangen.

Es sind dabei verschiedene Fragen, die sich uns aufdrängen. Was ist unter dieser Gabe des heiligen Geistes, die die Samariter empfangen, zu verstehen? Wie verhält es sich mit dieser Geistese ertheilung in Rücksicht auf die Mittheilenden selbst? In welcher Beziehung endlich steht diese Geistesspendung zu der Handauslegung?

Glauben und Getauftsein des Samariters ist zum Boraus bezeugt (Cap. 8, 12 2c.). Ist nun dieser Glaube, wie Neander andeutet, nur ein äußerlicher, scheinbarer, noch gar nicht in das innere Leben der dortigen Christen eingedrungener gewesen, der erst durch die Einwirfung der Apostel Wahrheit und Leben in ihnen empfangen hat? Oder umgekehrt: Ist, wie Löhe meint, der heilige Geist und mit ihm auch das rechte, volle Glaubensleben schon seit der Tause des Philippus dagewesen und sind durch die Apostel nur die einzelnen außerordentlichen Gaben und Kräfte, die sonst bei

foldem Beiftesempfang noch befonders hervorgehoben werden, hingugefügt worden? Un der Aufrichtigkeit und Wahrheit des Beifalls, ben die Samariter dem Worte Gottes gaben, ju zweifeln, haben wir keinen Grund. Aber war es schon bas rechte Glauben? Das bloße Beifallgeben und Fürmahrhalten macht den vollen Glauben bekanntlich noch nicht aus. Sie hingen ber Predigt von Jesu Chrifto aufrichtigen Herzens an. Aber doch mar es nur erft auch eine Einwirkung des heiligen Beiftes auf fie und ihr Berg, noch nicht ein wirkliches Lebendigwerden feiner felbst in ihnen. Sie hatten einen wirklichen Sauch seines Odems an und in sich ver= spürt. Aber wie wenig doch schon der heilige Geift in ihren Ber= gen einen feften, flaren Grund und Boden gefaßt, ein felbständiges neues Leben geschaffen hatte, das feben wir an dem Zauberer Gimon, der mit den Anderen gläubig und getauft worden war und doch gleich barauf fich von feinem alten gewinnsuchtigen Sinn und Beift fo fehr überwältigen und fortreißen ließ, daß er jenes Beld= offert machte und damit in fittlicher und religiöfer Beziehung eine völlige Miftennung beffen, um was es fich hier handelte, an den Tag legte. Er migfennt, daß die Mittheilung des heiligen Geiftes eine δωρεά του θεου ift, also einmal als δωρεά ein freies Gnadengeschenk, bas bemüthig, dankbar empfangen, nicht aber er= worben, verdient, gefauft merden fann, und bann, dag biefe Babe, biefer Besitz nicht von Menschen und unter Menschen beliebig weiter= gegeben, verhandelt ober übertragen wird, fondern daß immer Gott ber Geber ift und bleibt, der fie uns felbst verleihen muß, wenn wir fie empfangen und haben wollen. Er miffennt, daß diefe Gottesgabe auch von menschlicher Seite wesentlich an sittliche Bebingungen gefnüpft ift ber Art, daß Gott feine Berlen nicht bor die Sane werfen und seine Gaben migachtet und migbraucht haben will, sondern daß das Herz ed Bela evanior rov Jeov sein miisse. Daß andererseits Simon feine Sunde bereut, beweist, daß immer= hin ein gläubiger Sinn und Trieb zum Herrn hin in ihm Wurzel geschlagen. Db freilich biefe Buge und Befferung eine vollftandige gewesen und geworden fei, erfahren wir aus dem Terte so wenig, als wir mit Anderen geradezu annehmen dürfen, daß es nur eine oberflächliche, unechte Sinnesanderung gewefen. Es ist ein schwacher

358 Baner

Anfang zum Guten, der zwar zunächft noch an die Fürbitte Anderer fich wendet, ohne fich felbst gleich in volle Buge hineinzugeben, und mehr aus der Furcht vor der Strafe der Sunde, denn aus dem herzlichen Abscheu vor ihr hervorzugehen scheint. Dennoch ift es unftreitig ein ernstlich gemeinter Anfang jum Beffern, der fich im weiteren Berlauf auch entschiedener bazu entwickeln fonnte. Nur erfahren wir nichts weiter darüber. Diefer ganze Zustand voll Schwachheit und Schwanken, voll Unficherheit und Unklarheit, die am Meugerlichen haften bleibt und innerlich eine leichte Beute bes alten Menschen, ber alten Gunde wird - biefer Buftand, wie er gerade im Gemüthe eines schon Bekehrten und Gläubiggeworde= nen, eines Getauften sich zeigt, er läßt uns e contrario am Besten erkennen, was unter jenem Geistesempfang verstanden ift. Es ift ber im Gläubigen nun subjectiv gewordene heilige Geift als felb= ftändiger gemiffer Lebensgrund und volle reife geiftliche Lebenstraft. Vorher hatte es gedämmert und war wohl auch schon helle gewor= ben. Aber jest erft tritt das Geftirn des neuen Tages, die Geiftesfonne in Chrifto Jefu, bligend und strahlend über die Berge und ben Gefichtstreis des Gläubigen. Und jum Beweis der vollen Reife des inneren Geisteslebens treten nun, als die goldenen Früchte an diesem neuen Lebensbaum, jene wunderbaren Geistesgaben und Rrafte zu Tage, von denen uns hier wie fonft gefagt wird. Simon fieht (Θεασάμενος oder έδων), daß der heilige Geift gegeben ward, wem die Apostel die Sande auflegten. Er ermißt diese also an gewiffen Aeuferungen des Geistes, und welcher Art diese find. erfahren wir z. B. Apg. 2, 4; 10, 45. 46 = bas Zungenreden und bergleichen. Diefe Früchte dürfen wir von dem Banme felbit nicht trennen und sie uns durch die Geistesmittheilung mehr oder minder äußerlich angeheftet denken. Wir durfen aber auch nicht die befondere Beziehung diefer Gaben zur Gründung und erften Ausbreitung der chriftlichen Gemeinde vergeffen und in diese aufer= ordentlichen Erweifungen bes Geiftes feine ganze specifische Rraft und Gnade feten.

Die andere und zum Theil wichtigere Frage ift, in welcher Beziehung die Geistesmittheilung hier zu den Mittheilenden, den Aposteln, stehe? Hatte Philippus, eben weil er kein Apostel war, diese Kraft der Mittheilung nicht besessen und haftet dieselbe also an dem von Jerusalem abgesandten Petrus und Johannes als ein apostolisches Monopol? Bekanntlich wird diese Frage nicht nur dem Katholicismus, sondern auch von einem Theil der evangelischen Kirche bejaht. Insbesondere aber legt die römische Kirche auf die Geistesmittheilung durch Apostel und zwar hiebei sowohl darauf, daß unter den Mittheilenden hier Petrus wieder voransteht, als darauf, daß der Spissopat der rechtmäßige Erbe des Apostolats gewesen, entscheidendes Gewicht. Abgesehen nun aber von allem Anderen zeugt gegen eine Monopolisirung der Geistesmittheilung zu Gunsten der Apostel schon Apg. 9, 17, wie andererseits Petrus gerade hier als Abgesandter und Diener des Apostelcollegiums und damit als unter, nicht über ihm stehend erscheint.

Offenbar wirkte die Bekehrung Samaria's für einen großen Theil der Judenchriften und felbst die Apostel epochemachend. Obwohl der Herr felbst durch Wort und That zum Voraus die Allgemeinheit feines Seiles ausgesprochen, fo komite man doch nicht vergeffen, daß diefes Beil wie von den Juden, fo vor Allem für die Juden erschienen, und wie sehwer man fich von der Ausschließlichkeit beffelben in diefer Richtung losgemacht, feben wir auch fonft, 3. B. Apg. 10. Zumal war nun befanntlich gerade das wegen feiner leiblichen und geiftigen Berwandtschaft fo nahe stehende und doch so vielfach mit heidnischem Wesen durchschlungene Bott der Samariter ben reinen orthodoxen Juden ein Grenel. Um so mehr mußte bie Runde feiner Betehrung einschneidend wirten und um fo mehr galt es auch, bas fo tief verachtete Samaritervolf, nachdem es gläubig geworden, in feierlicher, formlicher Weise in das neue geiftliche Frael aufzunehmen und fie als völlig gleiche Brüder in Chrifte anzuerkennen. Dagu war aber eben nöthig, daß gerade die Banpter der Chriftengemeinde, die damals unbeftritten die Apostel waren, fich gleichsam in amtlicher, nekundlicher Weise zu ihnen bekannten. Dies thun sie, thun es aber nicht in blos äußerlicher, menschlieher Weise durch Anerkennung ihrer Gemeinschaft mit ihnen, fondern bitten Gott, daß er felbst zur Befräftigung und Berfiegelung ihres Thuns auf ihr menfchlich Ja ein göttlich Amen lege durch Ausgiegung seines Beistes: προςηύξαντο περί αὐτῶν ὅπως λάβωσι nrevna Error. Und diese Bitte erfüllt Gott in reichlichster Beise,

Mit dem bisher Gesagten ist nun auch schon die letzte Frage, wie sich die Geistesmittheilung zur Handauflegung verhalte, in der Hauptsache beantwortet. Wie überhaupt nicht von Menschen, so hängt die Geistesertheilung auch nicht von einer bestimmten mensche lichen Handlung ab. Und wie wenig in der That hierbei von einem bloßen opus operatum, einer rein mechanischen, äußerlich wirkenden That und Handlung die Rede sein kann, sehen wir gerade wieder an Simon.

Simon sieht wohl das äußere thatsächliche Zusammensein von Sandauflegung und Geistesmittheilung, aber erkennt nicht ben inneren geistigen Zusammenhang beider. Bon dieser rein äußerlichen Un= schauung und Auffassung des Berhältnisses beider bildet dann fein Geldgebot nur die unmittelbare Folge und Frucht, darin sich fein verkehrter Standpunkt charakterisirt (8, 18. 19). Die große Ent= schiedenheit aber, mit der die Apostel folches Anerbieten unbedingt zurückweisen und verdammen (B. 20-23), dient zum Beweis, wie unendlich fern das Evangelium von jeder blos magischen Auffassung jenes Berhältniffes fteht. Ausbrücklich wird die fittliche Forderung, daß das Berg rechtschaffen sei vor Gott, für jenen Geistesempfang vorausgesett (B. 21). Anderntheils wollen die Apostel weder felbst geradezu als Richter ein maßgebendes, schlechthin gultiges Urtheil fällen (el'n els anwheiar), noch wollen sie ihm von sich aus unter gemiffen Bedingungen wieder Gnade und Vergebung feiner Sünden angedeihen laffen, sondern weisen ihn damit an Gott (δεήθητι τοῦ θεοῦ, εἰ ἀρα —). Der auch in Simon nach fei= ner Bekehrung (8, 13) unftreitbar vorhandene mahre Reim eines neuen Glaubenslebens, der aber so wenig wie bei den anderen Samaritern ichon vor dem Ericheinen der Apostel zur vollen Ge= wißheit und Rlarheit durchgedrungen mar, follte bei diesem Mangel rechter Sicherheit und Stärke, wie wir fahen, ben Regungen bes alten, in Simon zu befonderer Sündenmacht gelangten Menschen unterliegen und zu Falle kommen. So kann er uns recht als Prototyp der ungeiftlichen Richtung gelten, die mitten im Schoofe des Chriftenthums sich von der Vorstellung mechanischer, magischer Geisteswirkungen nicht losmachen fann.

Wenn wir nun vorhin bemerkt, daß. Geistesmittheilung und Handauflegung hier ber Taufe nachfolgen, mährend jene Mittheilung

ber Taufe auch vorgehen könne (wobei jedoch Apg. 10, 47 von der Handauflegung nicht ausdrücklich die Rede war), so sehen wir ein Beispiel für diesen Vorgang Apg. 9, während in einem anderen Falle die Handauflegung und Geistesmittheilung mit der Taufe wieder in Einen Act zujammenfallen.

Apg. 9, 10—19 spricht der Herr zu Ananias, Paulus habe im Gesicht einen Mann zu sich hereintreten sehen, επιθέντα αὐτῷ χεῖρα, δπως ἀναβλέψη (B. 12). Und da Ananias zu ihm hineinfommt, legt er die Hände auf ihn und spricht zu ihm: "Der Herr hat mich gesandt — daß du wieder sehend und mit dem heiligen Geist erfüllet werdest. Und alsobald siel es von seinen Augen wie Schuppen — und stund auf und ließ sich tausen."

Wie vom Sturm erfaßt und von gewaltiger Band auf feiner Bahn geradezu umgedreht, von der perfonlichen Erscheinung des geftorbenen und auferstandenen Berrn als von einem Blite im Innerften getroffen und entzündet zum Glauben an den von ihm guvor Behaften und Berfolgten, alfo hatte Baulus mahrend feiner Blindheit in ftiller Sammlung und buffertiggläubiger Erwägung ber wunderbaren Erfahrung, die ihm zu Theil geworden, etliche Tage nach dem Wert und Wort des Herrn zugebracht, bis fein wohl auch erst stürmisch bewegtes Herz sich in sehnliches Flehen und Beten zu bem ihm erschienenen Berrn und Beiland auflöfte und der Herr erft im "Geficht" und dann leibhaftig ihm durch Ananias die erbetene Sulfe und weitere Beisung zufandte. Nicht nur aber daß, mas fein eigenes perfonliches Glaubensleben anbelangte, Paulus jest feierlich in den Bund der göttlichen Erlöfungs= gnade aufgenommen und der Beift, der ihn zuvor dort bei Da= mascus erfaßt, ihm in feiner ganzen Gulle und Rraft zugetheilt werden follte: es wurde ihm jetzt gerade auch fein amtlicher Beruf und seine vornehmste Sendung, τοῦ βαστάσαι τὸ όνομά μου ενώπιον εθνων, von Gott zu Theil. Wenn dabei in der zwei-, beziehungsweise dreifachen parallelen Erzählung (dem Gefichte des Baulus, der Offenbarung an Ananias und dem Berfahren des Unanias bei Paulus) einiger Unterschied vorliegt, so werden wir die Differengen nicht im Uebermaß premiren durfen. Bei dem Referat über das Geficht des Paulus wird zunächst die Hand. auflegung in Verbindung mit der Wiedererlangung des Gefichtes

erwähnt. Bu Ananias fpricht ber herr bann noch, auf beffen porgebrachte Zweifel hin: σχενος έχλογης μοι έστιν ούτος τον βαστάσαι 2c. Ananias aber, indem er ihm die Hand auflegt, fagt, der Herr habe ihn gesandt, όπως αναβλέψης και πλησθής πνεύματος άγίου. Das auserlesene Gefäß, in dem und durch das Bott feine Beilsbotschaft vornehmlich, wenn auch nicht ausschlieflich, an die Beidenvölker der Erde tragen laffen will, muß selbst zuerft von dem rechten göttlichen Seilsinhalt erfüllt sein. Die körperliche Heilung, wie sie Paulus zunächst im Gesichte schaut, gehört für Gott nur erft noch zum Anfang feiner unendlichen Gnade und bildet fo zu fagen das Gleichniß zu dem, was er über menfch= liches Bitten und Verftehen in Wahrheit an feinem ermähl= ten Diener und Ruftzeug geiftig auszurichten im Begriffe fteht. Das aber ift gerade angedeutet in dem oxevos exloyis und wird nach seiner Realität bestimmt ausgesprochen in der Erfüllung mit dem heiligen Beift. So ift nun hier diefe leibliche und geiftige Gnadenmittheilung mit der Handauflegung verbunden. Diefer ganze Act aber geht, wie wir nicht verkennen können, der Taufe. die nun Paulus von Angnias empfängt, voran. Auch von ihr war im Vorhergehenden keineswegs ausdrücklich die Rede. Nichtsbestoweniger verstand fie sich fowohl auf Grund der Worte Gottes an Ananias, wiewohl insbesondere auf Grund gerade ber zuvor fcon geschehenen Geiftesmittheilung, wie bei Cornelius, von felbft.

Einen Fall endlich, wo Geistesmittheilung, Handanstegung und Taufe in der Hauptsache in Einen Act zusammenzusallen scheint, haben wir Apg. 19, 1—7. Die Johannesjünger dort hatten nur die auf den Herrn vorbereitende Taufe zur Buße empfangen, und wenn sie auch, da sie schlechthin zunächst als "Jünger" bezeichnet wersden, von Jesu von Nazareth gehört und sich selbst zur Gemeinde der Gläubigen in Sphesus gehalten und gezählt haben mochten, so war ihnen doch die ganze Fülle und Tiefe der in Christo wirklich erschienenen Heilswahrheit, war ihnen zumal das Kennen und Dazsein des heiligen Geistes, in dem sich die Offenbarung Gottes vollzendete und durch den die geoffenbarte Gottesgnade in uns selbst ein subjectives Leben, persönliche Kraft und Wirksamseit erhalten sollte, noch unbekannt.

So tauft sie Paulus mit der rechten Christustaufe. "Und",

lefen wir unmittelbar angefügt, "ba Paulus die Hände auf fie legte, tam der heilige Geift auf fie und redeten mit Zungen und weif= fageten".

Wir haben hier Taufe und Handauflegung als zwei nicht wesentstich unterschiedene, wenigstens der Zeit nach nahe zusammenfallende Handlungen. Und ob wir nun auch die Handauflegung als nach der Taufe vorgenommen setzen, so ist doch gerade an sie wieder die Erfüllung mit dem heiligen Geist ausdrücklich geknüpft. Dem Acte selbst geht die Predigt des Apostels und das Hören der Jünger, beziehungsweise die gläubige Aufnahme der Predigt, voran. Die Mittheilung des heiligen Geistes aber erweist sich wieder alsebald in außerordentlichen Zeichen und Kräften, wie dem Zungenzeden und Weissagen.

Die beiden Hauptrichtungen nun, in denen wir die Handauflegung im Neuen Testament gebraucht sehen, sosern sie entweder die Weihe zu einem besondern Amt und Beruf in der Gemeinde, oder die Wittheilung des heiligen Geistes und besonderer geistiger Gaben und Kräfte darstellte und vermittelte; diese tressen wir wohl auch vereinigt, insosern als bei der Einweihung zum Amt auch von einem mittelst der Handauflegung ertheilten, beziehungsweise empfangenen xáquoma die Rede ist. Diese sinden wir in den Parallelstellen I Timoth. 4, 14 und 2 Timoth. 1, 6. An beiden Orten ist von einem xáquoma die Rede, welches dem Timotheus durch die Handauflegung mitgetheilt worden sei und welches der Apostel seinen jungen Freund dittet, nicht außer Acht zu lassen, vielmehr nach Krästen anzusachen. Außer Zweisel scheint es zum Boraus, daß hier von einer und derselben Thatsache in beiden Fällen die Rede ist, obwohl die nähern Umstände etwas verschieden angegeben sind.

Mit dem Worte  $\chi \alpha \varrho \iota \sigma \mu \alpha$ , sagt Meyer (Comment. XI. Abtheil., S. 152), worunter jede dem Menschen durch die  $\chi \alpha \varrho \iota \varsigma$  Gottes versiehene Gabe Gottes verstanden werden könne, werde im Neuen Testament sowohl allgemein das in dem Gläubigen durch den heisligen Geist gewirkte neue Geistesleben, als auch jedes zu einer des sondern christlichen Birtsamkeit mitgetheilte Talent oder Fähigkeit bezeichnet. Hier, wo von der Amtsthätigkeit des Timotheus die Rebe sei, könne darunter nur die ihm zu Theil gewordene Bestähigung für dieses Amt, namentlich für die  $\pi \alpha \varrho \alpha \lambda h \sigma \iota \varsigma$  und

364 Sauer

διδασχαλία (nicht freilich bie διδασχαλία felbst, oder das Amt für fich) oder, wie es fpater heißt, die dem Timotheus gur Ausrichtung bes έργον ευαγγελιστού von Gott verliehenen Geiftes= gaben, sowohl bie Lehrfähigkeit als bie Lehrfreudigkeit (lettere besonders in der zweiten Stelle) verstanden fein. Es ift also von einer Amtsgabe, einer befondern Umtsbefähigung die Rede, von der es das eine Mal heißt, daß sie δια προφητείας μετα έπιθέσεως τ., das andere Mal δια της έπιθέσεως 2c. gegeben sei. In Betreff ber Berheißungen, die bem Timotheus bei feiner Amtseinsetzung zu Theil wurden, vgl. 1 Tim. 1, 18. Während dabei aber das μετά zunächst nur eine Gleichzeitigkeit, eine mehr außerliche Begleitschaft ausdrückt, ift in dem späteren dea die eigentliche Bermittlung durch die Handauflegung viel schärfer hervorgehoben. Diefe Handauflegung endlich geschah nach ber ersten Stelle vor dem gesammten Collegium der Presbyter, mahrend Paulus 2 Tim. 1, 6 nur von sich spricht. Diese Differenz wird fich allerdings badurch ausgleichen laffen, daß Paulus, wie DeWette fagt, qu= gleich mit den Aeltesten und zwar als der Erste die Handauflegung verrichtete, wobei bas "perfonlich innige Berhaltniß" zwischen bem Apostel und Timotheus, das der zweite Brief zur besonderen Grundlage und zum Gegenftande hat, wie die Aufforderung des Apostels "für ihn, durch den er die Gabe hat, die Gabe wirksam werden zu lassen" (Wiefinger), mitbestimmend sein mochte.

Während nun hier Paulus seinen Freund wiederholt auf das mit und mittelst der Handauslegung erhaltene  $\chi \acute{a} \varrho \iota \sigma \mu \alpha$  hinweist, daß er es seiner Pflicht gemäß mit neuem Eiser tractire und für seinen Beruf verwende, so hören wir an einer andern Stelle noch, wie Paulus denselben Freund warnt:  $\chi \varepsilon \tilde{\iota} \varrho \alpha \varsigma \tau \alpha \chi \acute{e} \omega \varsigma \mu \eta \delta \varepsilon \nu i \, \acute{e} \pi \iota - \tau \iota \vartheta \varepsilon \iota$ , 1 Timoth. 5, 22.

Im unmittelbar Vorhergehenben war von dem richtigen Vershalten gegen die Aeltesten die Rede, und zwar sowohl gegen die καλώς προεστώτες als gegen die άμαρτάνοντες. War nun auch Vers 21 dieser Abschnitt in gewisser Beziehung abgeschlossen, so ist doch nicht mit Grund schlechthin zu bestreiten, daß Vers 22 sich noch an die vorangegangene Gedankenreihe anschließe. Andererseits ist alsbald das nachfolgende μηδε κοινώνει άμαρτίαις άλλοτρίαις zu beachten. Der Apostel will seinen Freund und

Genoffen wohl eben in Bezug auf die Aeltestenwahl, gerade weil auch αμαρτάνοντες unter den Gemählten stets sein können, vor jeder Boreiligkeit warnen, zumal weil die Beihe eines Unwürdigen ben Weihenden selbst mit in Schuld und Berantwortung verftricke, vielleicht wohl auch die nähere, zunächst durch das Umt veranlaßte und gebotene Gemeinschaft mit leichtfertigen, im Dienft ber Sünde ftehenden Benoffen auch auf die Reineren anftectend wirke. Wie fo durch die Sandauflegung anderwärts die Mittheilung einer befondern Würde, ja des göttlichen Geiftes felbst und feiner Gaben vermittelt wird und zwar da, wo nicht nur der Mittheilende felbft als ein würdiges Organ ber göttlichen Gnade und Rraft fich barftellt, fondern auch der Empfangende fich diefer Gnade durch feine Empfänglichkeit, durch feine ganze buffertig gläubige Bergensftellung zu Gott sich würdig erzeigt; so würde andererseits hier= nach durch jenen Act gleichsam auch die Brücke geschlagen, auf welcher ber noch ungebrochene Sündengeift bes unwürdig Geweihten. von diesem aus vordringend, sich und seinen Einfluß auch auf den Weihenden geltend machte. Daher die Warnung. Doch ift diese immerhin zu allgemein und kurz gehalten, um barauf besondere Confequenzen grunden zu können. Jedenfalls erscheint die Sandauflegung hier, wenn man sie näher mit dem μηδέ κοινώνει ε. aufammennimmt, als ein Weiheact, beffen mechanischer Bollzug feineswegs an sich schon besondere Gaben und Rrafte mittheilt ober zu einem geiftlichen Umte befähigt, sondern der vielmehr die rechte religiös fittliche Tüchtigkeit im Empfänger voraussett, fo dag gerade die Brufung in diefer Richtung keineswegs überfluffig ift.

Rurz, nur mit Namen genannt, darum in seiner nähern Bebentung wohl zweiselhaft, dagegen durch die unmittelbare Zusammensstellung mit andern Hauptstücken unserer christlichen Lehre ausgezeichnet, tritt uns unser Gegenstand zusetzt noch in Hebr. 6, 1 u. 2 entgegen: διο άφεντες τον της άρχης τοῦ Χριστοῦ λόγον — μη πάλιν θεμέλιον καταβαλλόμενδι μετανοίας ἀπο νεκρῶν ἔργων καὶ πίστεως ἐπὶ θεον, βαπτισμῶν διδαχης, ἐπιθεσεώς τε χειρῶν 2c. So wird hier, wie Buße und Glaube, wie die Lehre von der Taufe, von der Auferstehung und dem Gericht, die Handaussegung zu den Ansangsgründen, den Elementen des christlichen Lehrens und Lebens gezählt. Ohne uns in die vers

366 Baner

ichiebenen exegetischen Fragen und Schwierigkeiten unferer Stelle zu vertiefen, wollen wir nur bemerfen, daß wir uns trot DeWette u. A. zu Denen stellen, die βαπτισμών und έπιθέσεως u. ff. als - pon didaxne abhängig ansehen, letterem also nicht eine selbständige Stellung neben den übrigen Genitiven einräumen. Damit aber tritt uns die Handauflegung als ein selbständiger, wichtiger Act, über den sich schon eine besondere Lehre, eine eigene Theorie ausgebildet, entgegen. Worin aber diese Sidaxn' bestanden, mag uns, da ohne= bies in jenem Zusammenhang je zwei Glieder in eine engere Parallele gestellt zu sein scheinen, aus der unmittelbaren Anreihung an die Taufe am ehesten erhellen. Es ift damit wohl nichts Anderes als jene Beiftesmittheilung gemeint, wie wir fie zumal in fo außer= ordentlichem Mage, mit wunderbaren Gaben und Rräften berbunden, wiederholt getroffen. Sie scheidet sich von der Taufe, tritt aber bennoch gerade zu ihr in das innigste Verhältniß, ja bildet mit ihr eigentlich nur einen gemeinfamen Sauptact, deffen verschiedene Theile getrennt, wohl auch umftellt werden können, im Wefentlichen aber doch zusammengehören und aufeinander hinweisen. Die Taufe bleibt da, wo es sich um Gründung und Schaffung eines neuen Geifteslebens im Menschen handelt, der eigentliche, gottgeordnete, darum nothwendige Centralact, darin Gott dem Menfchen feine Gnade zusichert und ihm den göttlichen Lebensfaamen barreicht, ein neues Leben in ihn pflanzt. Bas nun anderwärts in dem gewöhnlichen Lauf der Dinge gemäß des Unterfchiebes zwischen Gaen und Reifen in einen langern Lebensprocef auseinandertritt, das mag nach der wunderbaren Gnade Gottes in außerordentlichen Fällen zusammenfallen; es mag die Schöpfung bes neuen Menfchen auch mit Einem Schlag geschehen, fo daß derfelbe völlig gerüftet und geschmückt mit jenen munderbaren Gottesgaben mit Ginem Male dafteht. Dennoch werden wir Beides, wie hier geschieht, wohl auseinanderhalten burfen. Dies um fo eber, je mehr man mit dem Act der Handauflegung neben ber Berfiegelung der geiftlichen Lebensreife überhaupt insonderheit die Mittheilung jener außerordentlichen Geistesgaben, wie damals ge= schah, verbindet. So wenig als das Berührtsein und Sichangeregt= fühlen von dem Sauche des neuen Beifteslebens fchon fo viel als Biedergeburt ift, fo wenig ift mit der Wiedergeburt, ber Satung

bes neuen aus Gott geborenen Lebens, schon von selbst auch dessen. Bollendung die τελειότης, nach der der Christ trachten soll, gegeben. Was Anderes freilich ist die Vollkommenheit selbst, von der der Apostel in unserer Stelle sagt: ἀφέντες τὸν τῆς ἀφχῆς τοῦ Χριστοῦ λόγον, ἐπὶ τῆν τελειότητα φερώμεθα, und etwas Anderes die Lehre davon. Darin nun aber, daß hier die διδαχή ἐπιθέσεως χειρών in so bedeutungsvoller Weise auftritt, scheint uns ein Doppeltes, was der Beachtung werth, zu liegen. Sinmal nämlich wird hier der Handalissegung eine Bedeutung zuerkannt, die wir nicht unterschätzen dürsen und in dieser Weise in unserm firchlichen Leben kaum mehr kennen. Wir werden sie zwar sür jene Zeit am ehesten bezeichnen, wenn wir eben jene wunderbaren Geistesgaben, wie sie Gott in der ersten Christengemeinde austheilte, damit in nächste Verbindung bringen. Mit dem Verschwinden der Gaben selbst tritt auch die ihre Mittheilung bezeichnende Handlung zurück.

Den Rern des Actes felbst aber, sofern er sich auf die Reife bes innern geiftlichen Lebens überhaupt - freilich in bem höchft relativen, bescheidenen Mage unseres gewöhnlichen Chriftenlebens biefer Zeit — bezieht, haben wir in der Confirmation. In der Premirung biefes Acts an unferer Stelle mag dabei auch für uns noch die Mahnung liegen, daß wir nicht, in falscher Furcht, das Sacrament der Taufe zu beeinträchtigen, den wenn auch nicht von dem herrn ausdrücklich eingesetzten und für die Mittheilung des gottmenschlichen Lebens gleich dem Sacrament bestimmten Act ber confirmirenden Handauflegung ungebührlich unterschätzten. Ift er doch, wie durch die Natur der Sache, fo durch den vielfachen biblischen Gebrauch und ihre ausdrückliche Anerkennung unter den Elementarlehren des Chriftenthums geweiht und insbesondere dem firchlich recipirten Gebrauch der Kindertaufe gegenüber wohl begründet. Anderntheils aber will uns doch fast bedünken, als ob mit der διδαχή επιθέσεως χειρών, und zwar eben in der Ber= bindung, in der fie damals mit der Austheilung der Beistesgaben auftrat, die Sache felbit an einer gewiffen äußerften, letten Grenze, jenfeits ber ber evangelische Geift felbst zu Schaben gekommen wäre, angelangt gewesen fei.

Sobald nämlich jene Reife des geiftlichen Lebens, und dabei gerade auch jene Mittheilung der außerordentlichen geiftlichen Gaben

368 auer

und Kräfte zu einem regelrechten eigenen Lehrtropus; zu einer Theorie, zum System ausgebildet worden, lag die Gefahr eines äußerlichen Schematismus nahe, aus dem Gottes Geist und Kraft um so leichter entsliehen konnte, je mehr Gewicht man etwa auf die bloße äußere Form legte. In der That geschah es auch so. Dies lehrt uns die Geschichte der solgenden Jahrhunderte in der Kirche. Mit dem Geist sind jene Formen Alles; ohne ihn Nichts, ja weniger als dies: sie nügen nicht nur nichts, sie schaden vielsfach geradezu.

Schauen wir nochmals auf das Gefagte gurud, fo werden wir jett, was wir anfänglich gefagt, bestätigt finden, daß uns die Sandauflegung in der heiligen Schrift, wenn auch nicht ausdrücklich ge= boten, doch allenthalben von den frühesten Zeiten an als eine durch ihren Gebrauch höchst bedeutsame Handlung entgegentritt. Wesentlichen ein symbolischer Act, zeigt fie im Alten Bunde ihre eigenthümliche Bedeutung besonders durch ihr Berwobensein mit bem Opfer, das der Mensch für sich und an seiner Statt Gott barbringt. Diesem facrificiellen Gebrauch gegenüber tritt gewiffermagen ihr facramentaler Charafter im Neuen Testamente mehr hervor, fofern wir fie hier vornehmlich als fegenvermittelndes, die Rraft und Gnade Gottes der Perfon applicirendes Zeichen fennen lernen. Speciell gewinnt fie hier nächft ihrem applicativen Gebrauch bei leiblicher Heilung u. dgl. besonders entweder eine ordinirende oder confirmirende Bedeutung. Nirgends freilich weiß die heilige Schrift, insonderheit das Evangelium bei dieser Handlung etwas von einem opus operatum. Ebenso wenig ift hier von einem thierischen Magnetismus und Aehnlichem die Rede. Die wirfende Rraft liegt nicht in dem äußerlichen, physischen Act als folchem, fondern liegt, gerade fofern irgend Segen und Gnade barin ge= spendet wird, in Gott und Gottes Geift. Go vollzieht fich diefer Act deshalb auch theils ausdrücklich in Begleitung des Gebets. theils wird er vollzogen in Gottes Namen, nach feinem Sinn und . Willen und an seiner Statt, beziehungsweise von den Trägern und Berolden der göttlichen Offenbarung; andererseits fett diese Mittheilung auch bei ben Empfängern gewiffe geiftige Bedingungen voraus, die den Unwürdigen ausschließen follen. Gine Stellung, wie sie ber handauflegung in verschiedenen Sacramenten ber romi-

ichen Rirche zuerkannt ift, finden wir nicht begründet. Wenn befonders der Episkopat es ist, in dem und durch den allein nach katholischer Anschauung der beilige Geift in der Kirche fortlebt und der Besitz der infallibeln Wahrheit und seligmachenden Rraft und Gnade begründet und verbürgt wird, und wenn die Fortpflanzung biefer Gnadenkraft wie der ganzen firchlichen Gewalt an die ununterbrochene Succession der Bischöfe geknüpft erscheint, für diese Succession selber aber eben die Handauflegung bas mefentliche Bindeglied abgibt: fo haben wir, wie fich anderwärts ein ähnliches Refultat für die übrigen Glieder dieses folgeschweren Rettenschlusses ergibt, junachft für die Sandauflegung den biblifchen Ungrund diefer Anschauung gesehen. Auf der andern Seite ift es Unrecht, diese Handlung nicht fowohl als äußerlichen für fich beftehenden Uct, als vielmehr nach ihrem Sinn und Zweck vornehmlich in confirmirender Richtung dem biblifchen Gebrauch zuwider für möglichst werthlos zu achten. Und fast scheint es, als ob die evangelische Rirche auch hier in der Schen vor der alles Maß überschreitenden Auffassung von Seiten der römischen Rirche lieber einen Schritt hinter die garte Linie der Wahrheit guruckgethan.

3.

## Die vaticanischen Correctorien der Bulgata

pon

## D. At. Dressel, d. 3. in Rom.

Man muß es eine reformatorische Bestrebung innerhalb ber römischen Kirche nennen, wenn einzelne aufrichtige ihrer Glaubenssgenossen schon im Mittelalter Correctorien ber Bulgata aus handsschriftlichen Quellen zusammenzutragen bemüht waren. Ist dieser Arbeit gleich nur die unterste Stufe der Kritik anzuweisen, so ging sie doch aus jenem Bewußtsein der Unzulänglichkeit des vorhansbenen Bibeltertes hervor, welches immerhin ein Element des sich

selbst beiftimmenden Gedankens enthielt, und somit über die enge Grenze der scholaftischen Dogmatif in das weitere Gebiet der Wiffenschaft hinüberblickte.

Bei früheren patristischen Quellenstudien, besonders während einer eingehenden Prüfung der in der vaticanischen Bibliothek vorhandenen und für eine kritische Ausgabe der Schriften der Apostolischen Bäter benutzbaren Handschriften wurde ich nicht selten auf die Bergleichung der in ihren Text verslochtenen Stellen des Alten und Neuen Testaments mit dem Cod. Vatic. 1209, bekanntlich dem vor der Entdeckung der sinaitischen Handschrift ältesten griechischen Text der Septuaginta wie des Neuen Bundes, dann aber auch auf drei interessante Correctorien der Bulgata hingewiesen. Ich ergänze meine eigenen beiläusigen Notizen betress der letztern durch eine über dieselben erschienene aussührliche Abhandlung des Barnabiten Pater Bercellone. Die Baticana besitzt drei Codices, welche Bariantensammlungen aus ältern zum Theil nicht mehr vorhandenen Quellen, dann auch Conjecturen wie anderes einschlagendes kritisches Material enthalten.

Der erste, Ottobon. 293, in Quart im XIV. Jahrhundert auf 54 Bergamentblättern in Doppelfpalten gefchrieben, wie die meiften Manuscripte dieser Unterabtheilung der Baticana, einst Eigenthum des Herzogs Johannes v. Altemps. Die Correcturen erstrecken sich über die ganze Bulgata, die Pfalmen ausgenommen. zweite, Vatic. 3466, auf 158 Pergamentblättern aus dem XIII. Jahrhundert, der Bibliothek vom Cardinal Carafa hinterlaffen, vordem im Rlofter S. Maria del monte Oliveto. Er umfaßt bas Alte und Neue Testament mit Ausnahme des Buchs Baruch. fritische Material über die deuterokanonischen Schriften des Alten Bundes (Tobias, Judith, Weisheit Salomonis, Prediger und Maccabäer) wurden von späterer Sand gegen das Ende hingu= gethan. Der dritte, Vatic. 4240, in Groß Quart auf 112 Bergamentblättern in zwei Colonnen aus dem XIV. Jahrhundert, verbreitet fich über die ganze Bulgata.

Diese drei Correctorien (1. 2. 3) sind nicht ohne innere Aehnlichkeit; größer ist ihre wesentliche Berschiedenheit. Sie blieben bisher unbeachtet; Bercellone theilt ihre fritischen Ergebnisse in seinem bereits begonnenen großen Werke »Variae lectiones Vulgatae latinae Bibliorum editionis« mit. Betreffe ihrer gegenseitigen Beziehungen ift zu bemerken, daß 1 und 2 Auszüge aus größeren Werken find, beffen einem die deuterokanonischen Schriften und beffen anderem das Pfalterium fehlte: Diefe Lücken wurden durch Nachträge aus dem erften für das zweite und umgefehrt ausgefüllt. Der Autor des dritten hatte die Quellen des zweiten vor fich, befolgte aber eine gang verschiedene Methode; nur im Renen Teftamente gehen beide fast Sand in Sand. Alle drei find bemüht, die von den Abschreibern der Quellen begangenen Irrthumer und Conjecturen zu verbeffern. Die wesentliche Berschiedenheit ber brei läßt sich in Folgendem zusammenfassen. Das erfte Correctorium bringt beispielsweise für die Genefis etwa 150 Emendationen; die doppelte Bahl finden wir im zweiten, etwa 600 im dritten. Gin gleiches Berhältniß ber Emendationen ift auch in den übrigen Büchern wahrzunehmen; doch im Neuen Testament weicht das zweite vom dritten nicht ab. Gehr verschieden aber ift auch die Methode und die Dekonomie der Arbeit. Das erfte gibt felten die Gründe für die Correcturen an; mo es burch Beibringung von Zeugen geschieht, befleißigt sich ber Berfaffer der möglichften Rurze; felten läßt er fich auf Discuffionen ein. Die entgegengesette Norm beobachtet der Berfaffer des zweis ten; ihm find Dialektik und Scharffinn nicht abzusprechen. citirt das des ersten häufig, doch nur um ihn zu widerlegen. Auch hat der Coder Randgloffen von einer Sand des XV. Jahrhunderts. Dort finden sich auch Lesarten aus einem älteren Exemplar, die gewöhnlich benen im Texte nicht gunftig find. Das dritte Correctorium ift das reichste an Bariantenzahl, aber das fürzeste betreffs der fritischen Methode. Der Berfasser bezeichnet bie zu ftreichenden Worte wie die, welche dem hebraischen, dem griechischen oder dem lateinischen älteren Bulgata : Text entsprechen, mit Sigeln. Zuweilen citirt er für bie Bestätigung feiner Barianten ältere Rirchenväter.

Es ist bekannt, daß die von Hieronymus nach dem Urtext beforgte lateinische Uebersetzung unter Gregor dem Großen Anfangs
des VII. Jahrhunderts in den öffentlichen Gebrauch eingeführt zu
werden begann. Bor dieser Zeit bedienten sich ihrer nur gelehrte
Rirchenväter beim Privatgebrauch, die alte Itala zu erklären, wie

Auguftinus, Caffiodorus, Juftus Urgellitanus, Arnobius. Die alte Stala fam im VII. Jahrhundert ebenfo außer Gebrauch wie das Unsehn der Bergion des Hieronymus zunahm. Dies scheint nicht durch eine specielle Berordnung einer Synode oder von Rom aus, fondern ex consensu Ecclesiae geschehen zu fein. Denn Sugo Victorinus (Sec. XII) schreibt De sacra Script. C. IX: »Ecclesia Christi per universam latinitatem prae caeteris omnibus translationibus . . . . hanc solam, legendam et in auctoritate habendam constituit« und Roger Bacon (sec. XIII.) Opus mai. ed. Lond. 1733, p. 49: »Hanc sacrosancta a principio recepit romana ecclesia et iussit per omnes ecclesias divulgari.« Genug, im VII. und noch mehr in den folgenden Jahrhunderten wurde des Bieronymus Ueberfetung fehr oft abgeschrieben und, wie es beim häufigen Copiren zu geschehen pflegt, durch Jrrthumer entstellt. Alcuin's Berdienste um ihre Reinigung find zu hoch angeschlagen; er richtete sein Augenmerk vorzüglich auf Orthographie und Grammatik.

Alcuin's Recension der Bulgata behauptet ihr Ansehn bis zum XI. Jahrhundert, wo Lanfranc, Petrus Damianus, Olpertus, Gondolphus, im XII. Jahrhundert der Ciftercienfer = Abt Stepha= nus, Nic. Diaconus fie hier und da verbefferten, ohne jedoch ein eignes Werk zusammenzutragen. Das Uebel wuchs. Nic. Dia= conus fagt: »Paene quot codices tot exemplaria reperi« (f. Card. Bessarion »In illud Iohannis« XXI, 22 im Cod. Vat. 3526), noch bestimmter Ugo da S. Bittore: »Usu pravo invalescente, qui nonnunquam solita magis quam vera appetit, factum est, ut diversas diversis sequentibus translationes, ita tandem omnia confusa sint, ut paene nunc quid cui tribuendum sit ignoretur.« Dies entging ben Gelehrten der Bariser Universität im XIII. Jahrhundert nicht. Wir wissen aber zu wenig, was und wie sie arbeiteten. Roger Bacon hatte eine geringe Meinung von den in Paris 1226 bekannt gewordenen Correcturen; zehn Jahre später entstand ein Correctorium im Dominicaner =, ein anderes im Franciscaner = Orden, das eine wie das andere voll von Widersprüchen. (Bacon in Fragmentis bei Hody De textib. origin. pag. 422 sq.: »Quia caput non habuerunt, quilibet correxit sicut voluit usque in hodiernum

diem. Et cum habent sensus diversos, accidit tanta diversitas in textu, quod non est finis . . . Item quia non sequuntur antiquas Biblias, et quia ignorant graecum et hebraeum.... Item grammatica Prisciani in maiori volumine maxime valet ad correctionem textus..... Praeterea specialis causa erroris est quod non advertunt qua translatione utitur Ecclesia latinorum. Nam propter hoc quod vident litteram diversificatam secundum capita diversorum, credit vulgus theologorum quod non sit translatio S. Hieronymi, sed alia versio mixta et compilata ex diversis: et propter hoc cum maiori libertate miscentur vocabula quae volunt. Sed istud falsissimum est«.) Die Dominicaner beseitigten ihr früheres bald durch ein neues. In ihrer Bibliothet St. Jaques zu Paris waren noch im vorigen Nahrhundert 4 Codices mit Correctorien über die gange Bulgata mit Ausnahme des Pfalteriums vorhanden. Auszüge davon finden fich in Leipzig in ber Bibliotheca Paulina (Carpzow, Doebersein und Rofenmuller fprechen davon), in Nürnberg, in der Bibliothef des Arfenals zu Paris Dr. 119, in der Turiner Universitäts= bibliothet, in der Bodleiana. Auf denfelben Ursprung wie diese ift das erfte Correctorium der Baticana zurückzuführen. Roger Bacon fpricht aber auch von einem Anonymus als bem Berfaffer eines Correctorii, der fich 40 Jahre mit dem Emendiren beschäftigte. Aus diesem ift nach Bercellone das der Sorbonne ge= flossen, wie es sich in der Markus = Bibliothet zu Benedig, in Wien, in der königlichen Bibliothet zu Turin, auch im Rlofter S. Carlo ai Catinari ju Rom wieder findet. Hierzu gehört bas zweite Correctorium der Vaticang. Das dritte vaticanische floß aus bem zweiten, wenn auch, wie schon erwähnt, nach einer gang verschiedenen Methode ber Zusammenftellung. Sind aber barum die Correctorien des XIII. Jahrhunderts für fritische Studien zu vernachläffigen? Gewiß nicht. Alexander Geddes fah schon das Richtige, indem er bemerkt: »Dolendum, quod quae intendebatur anno 1749 eius correctorii dominiciani adcurata editio. perfecta non fuerit: verum absque dubio fiet adhuc, et optima quidem ratione fiet.« (De vulgarium sacrae Scri-Theol. Stud. Jahrg. 1865. 25

pturae versionum vitiis eorumque remediis, Bambergae 1787 p. 61.) Ob die römischen Correctoren der Bulgata die vatiscanischen Materialien stets gewissenhaft benutzten, ist zweiselhaft, obgleich Cardinal Carasa, der Eigenthümer des zweiten Vaticanus, in der Revisionscommission saß. Dasselbe gilt von dem höchst werthvolsen Codex Amiatinus in Florenz.

Die Bedeutung des zweiten vaticanischen Correctorii erhellt aus bem fritischen Canon, deffen fich ber Berfaffer bedient. gleicht nämlich seinen Bulgata = Text mit drei Classen von Sand= fchriften und Cobices, neuen, alten, fehr alten. Die alten find ihm die sich auf Acuin's Recension beziehn, er nennt sie zuweilen Biblia Caroli Magni, die fehr alten, die vor Alcuin, Exemplaria ante tempora Caroli scripta, barunter hat er Biblia Gregorii Magni und Biblia S. Genofevae. Er hält sich streng an die Bulgata des hieronymus, um fie rein herzustellen; deshalb ver= meidet er den Weg Derer, welche der alten Itala folgten und den aus ihr genommenen Citaten bei sateinischen Kirchenvätern, wie er auch Nichts von benen bei ben griechischen miffen will. Die von Bercellone gemachten Bergleichungen der heutigen Bulgata mit den besten in Italien vorhandenen Codices, d. h. mit dem Amiatinus, einem der Benedictiner bei S. Paul und einem der Oratorianer in Rom zeigen, daß dies Correctorium fich ftreng an ihre Lesarten halt. Wo die lateinischen Quellen dem Verfaffer nicht genügten, fragte er die hebräischen und griechischen, wobei er jene nicht allein in alte und neue, sondern auch in gallische und spanische theilt und auch die chaldäische Berfion berücksichtigt. Rennicot und Gianberde de Roffi würden, da die meiften heute noch übrigen hebräischen Codices junger als das X. Jahrhundert sind, gar manche Berle hier gefunden haben. Noch mehr. Der Berfasser berücksichtigt auch die rabbinische Literatur, wie manchen lateinischen Rirchenscribenten, der innerhalb der Zeit von Hieronymus bis auf seine Tage lebte.

Recensionen.



Evangelische Glaubenslehre nach Schrift und Erfahrung von Hermann Plitt. Gotha, Andreas Perthes. Bb. 1, 1863 (XVI und 443 SS.); Bb. 2, 1864 (XIV und 416 SS.).

Erft vor einem Jahre noch ift in Schnedenburger's Borlefungen über die Lehrbegriffe der kleineren protestantischen Rirchenparteien, in benen ber eminente Scharffinn ihres Berfaffers mit allen feinen Borzügen und Nachtheilen auf's Reue uns fund wird, über die herrnhutische Brudergemeinde der Sat ausgefprochen worben, daß eine wissenschaftliche Schrifttheologie in ihr nie fich geftaltet habe. Es ift wiederholt worden ein früherer Ausfpruch der Evangelischen Rirchenzeitung, daß aus der Brüdergemeinde nicht ein einziges Werk hervorgegangen fei, welches von tieferer Schriftforschung zeugte. Das wird für ben Beift ber Brubergemeinde charafteriftisch gefunden. Im gleichen Jahre aber ift aus ihr felbft ber erfte Band von Plitt's Glaubenslehre an's Licht getreten, welchem jest auch der zweite und hiemit der Schluß bes Wertes gefolgt ift. Jeder Ginblid in fie zeigt fogleich, baf fie gum Mindeften den ernften und fraftigen Willen habe, gu leiften, was bort vermißt worden ift. Dazu sieht man alsbald, daß sie auch in ihrer Form ftreng wiffenschaftliche Art haben, ein echt wissenschaftliches Lehrganzes vortragen will. Und wie wir hinsichtlich bes Berhältniffes von Spangenberg's Lehrschrift zu Zinzendorf's

378 - Röftlin

Lehrweise bei Schneckenburger lesen, daß dort besonders das Bedürfniß des theologischen Semingrunterrichts gewirkt, welches eine Schulform mit fich geführt habe, fo ift es jett eben der Lehrer bes Seminars ber Brudergemeinde, ber biefes neue Werf uns barbietet. Es nimmt, ichon wenn wir es von diefem Gefichtspunkt aus betrachten, im Boraus ein hohes Intereffe für fich in Unfpruch. Und im Voraus darf ich auch schon, indem ich auf daffelbe aufmerkfam mache, die Ueberzeugung aussprechen, daß die Zeit für Urtheile der genannten Urt, die allerdinge einft ihre Berechtigung hatten, mit ihm vorüber ift. Dabei hat es fich in die Bewegung, in welcher die gläubige evangelische Theologie Deutschlands gegenwartig begriffen ift, mit fichtlicher lebhafter Theilnahme hineingeffellt: und doch verleugnet es nirgends ben Charatter eines aus der Brudergemeinde stammenden Wertes und ben Ginflug, welchen der Beift diefer Gemeinde, fo mahr er überhaupt noch fortlebt, auch auf die Gestaltung einer wissenschaftlichen Glaubenslehre üben mußte.

Seine Darftellung, fagt Plitt felbft, gehe nicht blos äußerlich aus der Bridergemeinde hervor. Er fei utsprünglich in ihr Beiniffth, in the geboren und erzogen, habe in ihrer Schule die beftimmende Richtung feines theologifchen Dentens empfangen. Anderer= feits verwahrt er fich gegen die Meining, daß der Inhalt feiner Schrift ein wiffenschaftliches Bekenntnif der Brüderunität als Kirche oder auch nur ihres beutschen Theiles sein follte; derfelbe ftehe vielmehr lediglich da als ber Ausbruck der individuellen drift lich theologischen Ueberzeugung des Autors. Go oft er ferner auch einen Zingendorf ober Spangenberg titirt und fo fehr er feine Bahnen mit ben ihrigen eine zu finden fich freut, fo wenig' tragt' er Bedenten, auch Mitgriffe" bei ihnen anzuerkennen und aufzubeden. Ja leicht konnte man, wenn nicht dagwischen jene Citate begegneten, fande Abschnitte in Blitt's Buch lefen, ohne einen Anlag gu' ber Bemertung zu haben, dag ber Berfaffer nicht blos überhaupt ber glaubigen evangelischen Chriftenheit und Theologie, fondern fpeciell der Brudergemeinde zugehore. Hiemit ift num aber boch feines wegs gefagt, daß unfer Berfaffer mit jener Meugerung" über bas Bestimmtseint seines theologischen Dentens durch die herrnhutische

Schule in einer Selbsttäuschung befangen fet ober bag bie Eigenthumlichkeiten der herrnhutischen Glaubens- und Lehrweise überhaupt durch den Ginfluß der Reuzeit und der neueren protestantischen Theologie weggeschwemmt worden seien. Es ift mahr: unfer Theolog aus der Brüdergemeinde fagt Weniges, was nicht auch anderswo volle Zustimmung finden könnte. Allein die Urfache liegt nicht etwa blos in einem Ginflug von jener Seite her, fondern zugleich in dem Ginflug, welchen der Geift der Brüdergemeinde theils durch Unregungen des praftischen Lebens, theils durch die Theologie Schleier= macher's eben auch feinerseits innerhalb ber außerherrnhutischen evangelischen Kirche und Theologie erlangt hat. Und was hierin die Brüdergemeinde darzubieten hatte und hat, das ift jetzt in fconer Beftimmtheit und Frische befonders eben bei Plitt gum Ausdrucke getommen. — Sehr auffallen mag es jett allerdings, wie das= jenige, was Schneckenburger nach Zinzendorf'schen Schriften als recht charafteristisch für das "Herrnhuterthum" hingestellt hat, in ber Blitt'schen Glaubenslehre eine höchst gemäßigte Form ange= nommen hat, ja großentheils gang verschwunden ift. Aber gerade das Plitt'iche Werk treibt uns auch auf die Frage hin, ob jenes Alles wirklich fo wesentlich herrnhutisch fei, wie es bei Schnecken= burger erscheint. Wir kommen hiemit auf den Charafter von Schneckenburger's eigenem wiffenschaftlichen Berfahren. Wie er die lutherische und reformirte Lehre nicht aus ihren erften Quellen geschöpft hat, wo diese beiden in ihrem gefundeften Leben, aber freilich noch nicht in ihrer Zuspitzung und Formulirung nach bestimmten Extremen hin fich barftellen, sondern vielmehr aus späteren orthodoren Dogmatitern, bei welchen rechte Extreme fich aufgreifen laffen, so hat er dagegen für's Herrnhuterthum aus Zinzendorf geschöpft, in deffen Meußerungen mit der urfprünglichen Lebendigkeit auch gerade die einseitigsten Extreme und Extravaganzen sich verbunden haben, ohne daß diese von der Gemeinde felbft, feit fie gu ruhiger Befinnung über ihre Lehrweise gekommen ift, jemals fanctionirt worden waren (die neueren "Synodalverlaffe" der Brudergemeinde mit ihren officiellen Erklärungen über das Berhältniß gu' ben Confessionen find bei Schneckenburger, vgl. S. 152 ff., auch von dem die Literatur nachführenden, fehr verdienten Berausgeber

380 - Köftlin

nicht einmal genannt). Von Plitt freilich wäre zu wünschen gewesen, daß er doch wenigstens im geschichtlichen Interesse noch weit mehr, als er es thut, auf die, von ihm bei Seite gelassenen besonderen Eigenthümlichkeiten des Stifters der Gemeinde sich hätte beziehen mögen.

Charafteristisch für eine aus der Brüdergemeinde hervorgegangene Dogmatif wird man nun fogleich den Titel finden: "Evange= lifche Glaubenslehre nach Schrift und Erfahrung." So wenig hat der Berfasser sich gescheut, gewissen Rritikern von vornherein den Argwohn und Vorwurf an die Hand zu geben, daß er eine "subjectivistische" herrnhutische Herzenstheologie vortrage. Wir fügen jedoch sogleich auch die Bemerkung Plitt's bei: jenes werde kein rechter evangelischer Theologe dahin migverstehen, als follte dadurch eine zweite Erkenntnifquelle der heiligen Schrift nebengeordnet oder gar über sie gestellt werden; es solle vielmehr nur damit gefagt fein, daß feine Lehre meder auf ein einfeitiges Schriftprincip in buchftäblich gesetzlicher Weife, noch auch auf ein unevangelisches, mechanisch traditionelles Confessionsprincip sich grunde. Seine wirkliche Ausführung zeigt dann, daß ihm eben im Bufammenhange mit den unabweisbaren Thatfachen der inneren Erfahrung vor Allem derjenige göttliche Charakter der heiligen Schrift feststeht, vermöge deffen das chriftliche Erkennen, auch wo es die Bufammenhänge der objectiven Wahrheiten unter fich felbst und mit unferen inneren Zuständen noch nicht klar durchschauen kann, unter ihr objectives Zeugnig von diefen Wahrheiten fich beugen folle. Nach diesem Grundsatze verfährt er bei der Ableitung aller Dogmen, fo fehr er auch zugleich den Inhalt der inneren Zeugniffe als folden auszuheben und jene Wahrheiten durch Beziehung auf diese Zeugnisse uns nahe zu bringen versucht. Dazu will er die einzelnen Schriftausfagen nicht in ihrer Bereinzelung aufnehmen, fondern will tief in dasjenige Lehrganze oder diejenige Lehranschauung eindringen, der fie ursprünglich angehören; der Gebrauch, melchen ein Spangenberg in seiner Idea fidei fratrum von ber heiligen Schrift gemacht hat, läßt fo mit bemjenigen, welcher hier gemacht worden ift, in Binficht auf Tiefe, Gründlichkeit und umfassenden Zusammenhang sich nicht mehr vergleichen. — Vermöge

ber Stellung, welche Plitt mit feiner Beziehung auf die driftliche Erfahrung boch immer nur unter ber Schrift einnehmen will und einnimmt, unterscheidet fich nun der Standpunkt und das Berfahren feiner Glaubenslehre fehr nicht blos von dem Schleiermacher's schen, fondern auch von dem der fühnen und oft willfürlich sub= jectiviftischen und phantastischen Lehr= und Predigtweise Bingen= borf's. Im Unterschied hievon hat vielmehr gerade an die streng biblifche Richtung eines Bengel, ber vor jener Bingendorf'ichen Manier fo scharf warnte, unser neuer herrnhutischer Dogmatifer fich angeschloffen. In berjenigen Beife ber Schriftauslegung, burch welche eine echt chriftliche Syftematik der Glaubenslehre zu er= reichen fei, fennt er "feinen befferen Begweifer als den dafür vor Anderen begabten 3. T. Bed" (Bd. 1, S. 85). Allein nichtsdeftoweniger will er zugleich mit der Begründung des schrift= gemäßen Glaubens auf die Erfahrung und mit der Behauptung des Geiftesprincips gegen einen Buchftabendienft Ernft machen. und in der Bestimmtheit und Unbefangenheit, womit er darüber auch im Unterschied von manchen andern Bertretern eines ähnlichen biblifchen Standpunttes - fich ausspricht, erkennen wir eben wieder biejenige Freiheit, für welche die gläubige Brudergemeinde eine eigen= thumliche Stätte darbietet. Raum möchte ein anderer, jenen Standpunkt theilender neuerer Dogmatiker bei einer fo principmäßigen und thatfächlichen Singabe an die Schriftzeugniffe zugleich fo offen und ausdrücklich von vornherein zu erklären magen, daß feine Glaubenslehre eine "Glaubenslehre nach Schrift und Erfahrung" fein wolle. Go fehr ferner Plitt bei feinen materiellen Lehraus= führungen mit voller Hingebung und mit einem Denken, das nach feiner eigenen Forderung ein "findliches" fein foll, an den Inhalt des Schriftwortes sich anschließt, sofern will er doch von einer überspannt transcendenten Auffassung bes Urfprungs und Charafters der Schrift, von einer mechanischen Inspirationslehre u. f. w. bleiben; er will auch ihr höheres Wesen im Zusammenhang mit dem Walten und Wirfen des driftlichen Beiftes überhaupt erfassen. Es ift eine "freie, urbildliche Darftellung" bes evangelischen Lehrinhaltes, mas er in der Schrift findet, mahrend, wie er fagt, eine gesetlich äußerliche Firirung deffelben der Beiftes382 Röftlin

natur des Evangeliums nicht angemessen wäre. In der "neutestumentischen Begeistung," stellt er Unterschiede der Urt und des Grades auf, wobei er Beck folgt. Er geht aber weiter als Beck in ber Anerkennung ber menschlichen und geschichtlichen Seite ber beiligen Schriften. Insbesondere beachtet er beim Gebrauche der neuteftamentlichen Schriften gefliffentlich und eingehend die verschiedenen Typen der Anschauung und Lehrweise; hierin erinnert er an Schmid: ihn nennt er auch zusammen mit Beck einen treuen Schrifttheologen, bei welchem fördernde Sandreichung für die schriftmäßige Grundbes ftimmtheit des evangelisch-dogmatischen Standpunktes zu fuchen fei. Bei allen, auch den am höchsten begeisteten neutestamentlichen Zeugen will er Einfluffe ihrer menschlichen, natürlichen Individualität anerkannt und in ihren Schriften nicht Alles gleichmäßig als "Wort Gottes" bezeichnet sehen. Was die Anwendung dieses Namens auf die heilige Schrift als Buch betrifft, fo erflart er: die Bezeichnung habe keinen unmittelbaren Schriftgrund, am wenigften im Sinne einer folden Ausschließlichkeit und Unmittelbarkeit, wie er mit derfelben oft verbunden werde; fie konne nicht mit Fug dagu gebraucht werden, die Göttlichkeit jedes Wortes, Sates ober Schrifttheils, ohne Weiteres zu beweisen; was bann Plitt; in diefer Bezeichnung anerkannt haben will, ift dies: "daß das Ganze der Schriften bas von Gott gegebene Befaß feiner Beileoffenbarung an, die Menschheit ift, deffen unter feiner Leitung geschichtlich fo verbundene einzelne Theile fammtlich ihre bestimmte organische Begiehung jum Mittelpunkte ber Offenbarung, bem Worte von Chrifto, und damit auch ein jeder feine eigenthümliche Bedeutung und Geltung haben." Wie er ben eigentlichen religiöfen Wahrheitsgehalt und das auf ihn gerichtete Wirken des göttlichen Geiftes von äußeren Elementen und Formen bes Schriftwortes und von den hierauf wirkenden menfchlich geschichtlichen Ginfluffen scheiden mill, wird man g. B. aus feiner eben nur in gemiffen Grundwahrheiten fich concentrirenden Anwendung der mofaischen Schöpfungs. geschichte sehen; er acceptirt dabei die Borstellung von "einer Bifion rudwärts" und erflart die hier uns vorgelegte Offenbarung für eine folche, welche, mahrend sie mit ihrem wesentlichen Gehalte ber Bestimmung für alle Zeit gerecht werde, doch in ihrer Gin-

Heidung ebenso fehr dem nächften Bedürfniß und Berftandniß der bamaligen Zeit Rechnung trage. — Fragt man, wie weit die Ginfluffe menschlicher Individualität und menschlicher Schwäche auch auf die Form und ben Inhalt der heiligen Schrift sich ausdehnen und wie weit einzelne in der Schrift zur Sprache kommende Dinge wohl auch schon ihrer gauzen Natur nach wefentlich blos Gegen= ftande einer weltlichen und beschränkten menschlichen Erfahrung haben bleiben muffen, fo feben wir den Berfaffer in diefer Binficht auch por fehr bedeutenden, stillschweigenden und ausdrücklichen Zugestandniffen nicht zurüchschrecken. Während er auch der Bibel einen gottmenschlichen Charafter beilegt, so läßt er doch die Ginwendung gelten, daß diefer nicht in demfelben Ginne ihr zukomme wie Chrifto, ba bei Chriftus (und eben nicht desgleichen bei ihr) mit der Gunde jedes Clement des religiöfen Frrthums oder ber "unganzen" Wahrheitserkenntnig ausgeschloffen fei; wir durfen, fagt er, so auch nicht das heilige Buch an die Stelle des herrn treten, sondern durch baffelbe nur zu Ihm uns leiten laffen; auch ichon die Gläubigen der apostolischen Zeit haben fo schon in verschiedenem Daß begeiftete und nicht immer burchaus einige Bermittler ber Wahrheit gehabt (1, 54). Indem er hiernach auch für das Gebiet ber religiöfen Wahrheit selber, beren höchste urbildliche Ausprägung durch ein befonderes Wirken bes Geiftes er in der Schrift behauptet, bennoch fo viel ziigibt, verwahrt er sich nur zugleich bagegen, daß irgendwo. in der gangen heiligen Schrift auch "Falfches, wesentlich Falsches, zu finden sei, wodurch auch ein einfältig und aufrichtig nach Beil und Wahrheit suchendes Berg ohne feine Schuld irregeführt werden tonnte"; Gott, fagt er, habe in dem Buch, welches nach feiner Provideng jum unentbehrlichen Quell der Beilserkenntnig für die Rirche auf immer geworden fei, seinen Rindern nicht ftatt. Brodes einen Stein, statt des Fisches eine Schlange gegeben (1, 71. 52 f.). — Plitt weiß wohl, wie bedenklich seine freiere Auffassung des Schriftwortes manchen redlichen Gemuthern, befonders aus prattischen Ruchsichten sein werde. Er weiß: "jeder äußerliche menschliche Brithum, jeder Gedachtniffehler, je ,eigene Buthat' it. f. w. möchte Derjenige durchaus leugnen, der fich noch zu schwach fühlt, traft der Erkenntniß des Geiftes und Wesens 384 Röftlin

ber Offenbarung im einzelnen Falle zwifchen Wefentlichem und Unwesentlichem mit Sicherheit zu unterscheiben, wie bas mentlich in der driftlichen Laienwelt und befonders bei den Anfängern im Glauben faum anders fein fann". Auch warnt er vor unzeitigen und gewaltsamen Bersuchen, den noch halb knechtlich, halb kinderhaft benkenden Chriften die Schranken und Stuten, beren fie noch bedürfen, wegzureißen. Das nun aber, worauf wir mit diefer freieren Auffassung ber Schrift immer gurudgewiesen werden, ift das von oben mitgetheilte, durch's Schriftwort felbft vermittelte eigene innere Beisteslicht oder eben jene innere Erfahrung. Getroft verläßt fich Plitt barauf, daß jedes "offene Auge" auch gerade unter den Mängeln, welche die äußere Erscheinung der Schrift habe, die durch's Gange hindurchgehende Ginheit besjenigen Geiftes erkennen werde, der Allem, mas dem natürlichen Sinne nahe liege, fo gang entgegengesett fei und ber Schrift den unzweibeutigen Stempel bes göttlichen Ursprungs gebe. Er ift überzeugt, bag, wie Jeder in letter Inftang nur vermöge des unmittelbaren inneren Zeugniffes des Geiftes aus dem Worte gum Glauben tommen könne, fo eben berfelbe in alle Wahrheit leitende Beift auch, wo es Noth thue, die erforderliche Kraft verleihe zum Unter= scheiden des Wesentlichen und Unwesentlichen oder doch zum einältigen Stehenlaffen beffen, mas für die Zeit noch nicht verftanden werbe. — Indem ich mit dieser freieren Auffassung mich nur einverstanden erklären kann, mache ich wiederholt barauf aufmerksam, daß wir in Plitt's Glaubenslehre zugleich ein recht flares Beifpiel bafür haben, wie gut gerade mit ihr die innigfte Liebe gur Schrift und die tieffte Singabe in ihre Zeugniffe fich vereinigen läßt. Während übrigens Plitt nur vor unvorsichtigem Vortrage berfelben warnt und die richtige Inspirationslehre als eine Speise erft für die "Bollkommenen" bezeichnet, wird bei aller Zustimmung hiezu anderer= feits auch noch zu bemerken fein, daß zwar folche Schwache und Un= mundige, welche bisher im Glauben an eine mechanische und äußerlich gesetzliche Inspirationetheorie feststehen, nicht voreilig aus bemfelben herausgeriffen werden dürfen, daß es aber gerade in der Wegen= wart nicht minder unangemeffen ware, wenn man folden Schwach= gläubigen, welche bereits in fritischen Zweifeln gegen ben göttlichen Ursprung und Charakter der heiligen Schrift sich bewegen, zuerst eben diese Theorie aufdringen oder neu befestigen wollte, um von ihr aus erst zur Speise für die Bollkommenen sie weiterzussihren.

Man hat wohl einen Berzensglauben und eine Berzenstheologie im Gegensatz gegen Schriftglauben und schriftgläubige Theologie für echt herrnhutisch erklärt; wir haben bemerkt, wie hingegen Blitt in diefer Beziehung fich ftellt. Man fett fodann die herrnhutifche Auffaffung des Bergens und inneren religiöfen Lebens felbit mefent= lich darein, daß jenes der Ort der Gefühle fei und diefes ganz im Gebiete der Gefühle sich bewege; und dasjenige Recht, welches man hiezu gehabt hat und noch jett hat, foll auch von uns keines= wegs geleugnet werden. Bei Plitt aber fällt nun neben aller Be= beutung, die er bem Gefühle beilegt, gang besonderer Nachdruck auf das ethische Moment in Religion und Christenthum. Inbem er die Religion "wesentlich Herzensleben" nennt, vorsteht er hierunter "persönliches Leben, durch eine innerste Grundrichtung alles Erkennens, Fühlens und Wollens getragen und bestimmt" (1, 4). Und da lehrt er nun ein Empfinden und unmittelbares Erfahren des Göttlichen, zugleich aber eben mit besonderem Rach= druck ein freies, ethif ches Einswerden mit demfelben; Religion fei bewufte und freie Beziehung des gefammten inneren und äufferen Lebens auf Gott, Herzens= und Lebenshingabe an Gott. Der Glaube, und zwar dann gang besonders der chriftliche Beil8= glaube, ift ihm "intensive perfonliche That, Act des innerften Bergens, Grundrichtung in Bezug auf das Denken und Wollen ". (2, 40); er will den Glauben so auch in die unmittelbarfte Ginheit mit der Liebe setzen; Alles liegt ihm dabei wesentlich an der Berzensstellung der ethischen Personlichkeit zu Gott in Chrifto. Much von der Theologie oder der wissenschaftlich vermittelten chriftlichen Erkenntniß fordert er fo, daß fie "auf dem Glauben als ethischer Grundrichtung rube" (1, 89)a). - Diefes fein besonderes

a) Es sei mir hierbei diese persönliche Bemerkung gestattet: daß ich selbst einer solchen Betonung des Ethischen auf's Entschiedenste Recht gebe, ja wohl noch schärfer als Plitt zwischen dem Momente des Gefühls und dem ethischen

Interesse für's Ethische durchdringt dann auch seine Auffassung und Darlegung der einzelnen materialen Lehrpunkte und Lehrstücket seine Darstellung des Wesens und der Stgenschaften Gottes, seine tief eingehenden anthropologischen Auseinandersetzungen, seine Begründung der Art, wie durch Christus das Heil für die schuldbesladenen Sünder ausgewirft worden sei, seine Bestimmung der Heilsvordung u. s. w., — bis zu den letzten eschatologischen Fragent über die Normen des jüngsten Gerichtes, über eine allen Menschen möglich gemachte Selbstentscheidung für oder gegen das Heil; über eine angebliche Apolatastasis.

Sieht man für die herrnhutische "Berzenstheologie" bas mit als charafteriftisch an, daß fie in ihrem Subjectivismus nach beit dogmatischen Arbeiten und Festsehungen ber firchtichen Bergangen heit und überhaupt der objectiven Kirche wenig frage, und wetter wohl auch, daß fie statt deffen den dogmatifden Gigenthumlichkeiten und Sonderlichkeiten Zingendorf's und feiner erften Geiftesgenoffen fich ergeben habe: fo finden wir hiegegen nun bei Plitt einestheils eine gewissenhafte Ruchsichtnahme auf die altkirchliche Lehr= tradition und gang besonders auf die reformatorifde Lehre! anderntheils ein unbefangenes Urtheil auch gegenitber von fenem älteften herrnhutifchen Typus. Unferem Berfaffet fetbft aber - und zwar ihm eben als einem Theologen ber Britbergemeinde - ist gegenüber von allen den geschichtlich entstanderten und allen den möglichen Ausprägungen des Dogma's und der Cotts' fessionen vor Allem das eigen, daß er überhaupt und von vorn herein freien Raum für Berschiedenheit innerhalb der Ginheit und hiemit auch für bas burch keine zu enge Formel gebindene Ur= theilen und Weiterstreben des einzelnen Dogmatiters haben will.

Momente als demjenigen, mit und in welchem Glaube und echte Religiofität erst sich verwirkliche, unterscheide, mag zwar Jeder leicht aus meiner Schrift "der Glaube u. s. w." (1859) und aus meiner Abhandlung in den Jahrbüchern sür deutsche Theologie, Bd. 4, H. 1, ersehen; dennoch sei es auch hier ausdrücklich ausgesprochen, nachdem Kahnis (luther. Dogmatik, Bd. 1, S. 142) mich einsach als Genoffen der "Genütststheologie" aufgesührt hat, und zwar neben Carlblom, welchen gerade ich dort nach jener Seite bin bekampft batte.

Wie schon in seiner Betrachtung der heiligen Schrift felbst, fo legt er vollends auch mit Bezug auf die aus ihr schöpfende Lehrbildung großes Gewicht auf den Unterschied zwischen Wesentlichem und relativ Unwesentlichem ober minder Wesentlichem. Bahrend er recht wohl weiß, daß die gange Wahrheit Gin objectives Ganzes ift, unterscheidet er zwischen Centralem und Beripherischem, will diefes eben vom Centrum aus begriffen feben und erklärt es nun geradezut für unvermeiblich, baf bei folden Studen, welche in ihrer mehr peripherischen Stellung auf dem längeren Wege vom Centrum aus leichter verfehlt oder falsch gesehen werden, während unserer Zeit des Glaubens und Forschens und nicht des Schauens in Folge der Mannichfaltigkeit menschlicher Individualitäten, Bedürfnisse, Gaben, Stufen u. f. w., endlich auch in Folge ber Mannichfaltigkeit ber Schriftzeugniffe felbst verschiedene Resultate zu Tage kommen: "feine lebendige driftliche und firchliche Theologie, wie fein gefundes driftliches und firchliches Leben, ohne Anerkennung der Tros pen!" (1, 100). Wir verweisen hiefür zugleich auf seine Abhandlung, welche feither im 9. Bo. der Jahrb. f. deutsche Theol., S. 621 ff. erschienen ift. Spangenberg, fein Borganger in ber Brüdergemeinde, ift es, beffen "edlem Borbild" in der Idea fidei fratrum er in der eigenen dogmatischen Arbeit mit der Freiheit des Geiftes nachfolgen will. Und vermöge deffelben Standpunktes hat er auch die katholische Lehre so in den Kreis seiner Betrachtung ziehen wollen, daß er fie nicht blos befämpfe, fondern auch nach verstümmelten Wahrheiten in ihr forsche; das habe zwar nicht Spangenberg, wohl aber mehrfach Zingendorf gethan, der deshalb neben seinen hundert anderen Schmähnamen auch den eines Arnptokatholiken bekommen habe. Plitt's Buch muß vermöge diefes Standpunkte für die Brüdergemeinde und das Bemuftsein, welches fie von ihrer eigenen Glaubens= und Lehrweise und dem Berhältniß ihrer Tropen zu einander hat, ein sehr wichtiges Wert sein. Und es arbeitet zugleich tüchtig mit an den neueren Verhandlungen der deutschen Theologie überhaupt über Confessionen, Consensus, Union u. f. w. Das aber verfteht fich bei unserem Berfaffer von felbst, daß er mit einer Union des Indifferentismus oder der Negation Nichts zu schaffen haben will. Dabei erklärt er mit Entschiedenheit,

daß der Geift des Bekenntniffes in der durch Zinzendorf erneuerten Brüdergemeinde porwiegend, ja wesentlich lutherisch von Anfang an gewesen sei und noch sei. Und ebendasselbe haben wir nun auch in Betreff feiner eigenen Glaubenslehre anzuerkennen; fo fpricht er z. B. gleich hinfichtlich der Lehre von der heiligen Schrift oder von der Norm und Quelle der Wahrheit dem lutherischen Geifte die größere Freiheit und Geistestiefe zu. Nur muffen wir fogleich beifügen, daß er, was die Theologie des Reformationszeitalters betrifft, doch vorzugsweis an Melanchthon sich gewiesen zu sehen bekennt: biesem, faat er, fei es zwar bei bem Beftreben, die anfängliche Ausformung der lutherischen Theologie im Geifte der Schrift hie und da zu berichtigen, nicht vollständig gelungen, auch deren ursprüngliche Rühnheit und Tiefe allenthalben zu bewahren, und die volle Wahr= heit werde öfters nur fo zu gewinnen fein, daß für den lutherischen Urgedanken im Geiste der melanchthonischen Theologie ein reicherer und schärferer Ausdruck gesucht werde; aber die bescheidene Borsicht und praktische Ginfalt ber letteren laffe biefem Streben auch einen freien Raum; - Spangenberg's Lehrdarstellung zeige mit Melanch= thon's mildem und flarem Geift oft überraschende Bermandtschaft. während Zingendorf Borzüge und Mängel vielmehr mit Luther gemein habe. Uebrigens bemerkt Plitt felbst, daß vermöge feines gan= zen Standpunktes seine Lehrdarstellung überhaupt mehr den Charakter . der biblisch en Systematit behalte, als in den einer sonderfirchlich scharf ausgeprägten Dogmatik eingehe; so verhalt es sich auch wirklich mit ihr, doch fetzt sie sich weit mehr, als die eines Spangen= berg oder als in neuerer Zeit z. B. die Hofmann's und Beck's zugleich mit den kirchlichen Lehrformen auseinander, schließt sich nach felbständiger Prüfung an fie an und trägt felbst eine Geftalt, wonach sie eben evangelische Glaubenslehre auf Grund der Schrift und nicht etwa biblifche Dogmatik zu heißen hat. — Bei alle bem weiß nun der Verfasser recht wohl, daß der Vorwurf einer "Jaund Nein-Theologie", welchen der einseitige Confessionalismus der Union macht, auch ihn treffen werde. "Wir wollen", fagt er (1, 110), "diefen Borwurf getroft tragen und von dem Berrn felbst lernen, dies Jenen so verdächtige , Weder - Noch' gegen= über dem einzelnen kirchlichen Lehrsatz als solchem und seiner gegebenen Fassung richtig zu verbinden gegen den Geift und das Wesen der allgemein-kirchlichen und evangelisch-kirchlichen, zunächst der lutherisch-brüderlichen Lehrtradition, indem wir Christi Wort an die Samariterin Joh. 4, 21. 22 mutatis mutandis auf dies Verhältniß anwenden."

So weit nun Blitt wirklich über die Lehrformen ber alten Rirche. ber Reformation oder auch der Brüdergemeinde hinausstrebt, findet er dazu fich veranlagt eben durch die heilige Schrift und zugleich durch die Interessen des inneren Lebens und die Ergebniffe der innern Erfahrung, die eben auch den Blid in die Schrift icharfen und ihrerseits durch die richtig erfannten Schriftzeugniffe bestätigt werden muffen. Es ift aber hiebei gang besonders jenes ethische Moment, das bei feiner Beurtheilung der überkommenen Lehrformen in Uebereinstimmung mit dem Inhalte des Schriftwortes sich geltend machen will. — Er verfolgt in folchen Bersuchen der Beiter= bilbung des Dogma's (ausgenommen wohl nur gewiffe Sate feiner Lehre von der Rirche und ihren Gnadenmitteln, wo gang fpecifische Einflüffe der Brüdergemeinde fich fundgeben) mit anderen neueren Theologen eine und diefelbe Bahn; doch nicht minder feben wir auch. daß es der Drang eigener Forschung, eigenen Denkens und por Allem eigenen inneren Lebens, eigener innerer Erfahrung ift, ber ihn treibt, diese Wege mit zu verfolgen. - Zugleich sei hier bemerkt, daß er auch von demjenigen Gebiete, welches fonft eine "Glaubenslehre" ober Dogmatif in der neueren Theologie behandelt und, wie mir unstreitig icheint, gemäß ihrem Begriff und dem Wefen der Gegenstände wirklich zu behandeln hat, in der großen Ausbehnung abgeht, mit welcher er auch Grundlehren der Ethit, ja, furz gejagt, bas gange Centralgebiet bes sittlichen Lebens (Grund= tugenden, Stufen, Aufgaben, Normen, Motive beffelben) in feine Darstellung hereinzieht, sodann bei der Lehre von der Rirche auch ben Fragen über die Berfaffung, das Berhältniß jum Staat u. f. w. eine wenigstens furze Erörterung zu Theil werden läßt. Man mag hierin einen Ginfluß feben, welchen die praftische Richtung des Berrnhuterthums und fein Werthlegen auf die außere Dronung der Gemeinde auf die Blitt'sche Arbeit geübt haben. Jedenfalls aber ift anzuerkennen, daß er in materieller Beziehung den Unterschied zwi=

390 Röftlin

schen dem objectiv Gegebenen und von Gott Gesetzten und Gewirkten als solchem und zwischen dem Gebiete der menschlichen Selbstbestimmung als solcher, welches wir eben der Ethik zureihen, recht wohl kennt und festhält, daß er ferner keineswegs das Wesen und den Bestand der Kirche an gewisse einzelne Versassungsformen zu binden geneigt ist. Und ihrem inneren Werthe nach gehören nun gerade jene ethischen Aussührungen zu den dankenswerthesten Gaben, welche der Versasser in seinem Buch uns bietet. Daß er sie nicht doch vielmehr einem eigenen Werk über Ethik vorbehalten hat, hängt wohl mit dem Umstande zusammen, daß in den Vorlesungen des theologischen Seminars der Brüdergemeinde, welchen Plitt's Buch zu dienen haben wird, der Ethik kein eigener, selbständiger Eursus eingeräumt ist.

Was im Ginzelnen jene Versuche dogmatischer Fortbildung auch mit Abgehen von den alten firchlichen Lehrformeln anbelangt, fo finden wir einen solchen schon in der Trinitätslehre des Berfaffers. Plitt nämlich will (ähnlich wie z. B. Gef) innerhalb ber Gleichheit der drei Personen einen gemissen Subordinationismus. Er findet ihn in der Schrift, und er macht auch für ihn einen ethischen Gesichtspunkt geltend: die abstracte Unterscheidung einer Mehrheit von göttlichen Personen, welche in allem Wesentlichen einander absolut gleich seien, und auch die blos äußere Berbindung der drei durch den gesetzten Ursprung der zweiten aus der ersten und der dritten aus jenen beiden genüge nicht, um ein ewiges feliges Leben der Geifte Bliebe einigermagen verfteben zu lernen; ferner muffe das göttliche Innenleben auch in feiner mahren Urbilblichkeit für den gefammten Rosmos des geschaffenen, abbildlichen Lebens in metaphyfischer und ethischer Sinsicht zur Erkenntniß ge= bracht werden; namentlich muffe die ethische Herrlichkeit des voll= endeten heiligen Liebeslebens in ihrer Doppelgeftalt als Berab= laffung und Unterordnung, durch beide aber die Seele und Krone der Liebe, die Demuth, auch im göttlichen Urbilde felbft jur klaren Erscheinung kommen. Bum firchlichen Bekenntniffe, meint Plitt, verfalte fich diefer Subordinationismus nicht fo. bak er metaphysisch von der Grundlage desselben abweiche, sondern nur jo, daß er dieselbe vollende und ethisch vornehmlich erfülle. Er fei daher nicht wie der hiftorische Subordinatianismus ein Bin=

derniß für's ahnende Erfassen des Geheimnisses, sondern eine Försderung dafür. Und es solle nun eben hiemit die richtige, lebendige Synthese der vorathanasianischen und athanasianischen Theologie gemäß dem Geiste der letzteren selbst im Unterschied von ihrer Erscheinungsgestalt hergestellt werden.

Enge schließt sich an diesen Bersuch des Berfassers in der Tri= nitätslehre ber in der Christologie an. Mit großer Entschiedenheit, obgleich nicht bis zu denjenigen Consequenzen, zu welchen Geg (und zwar meiner Ansicht nach richtig und nothwendig) in Betreff des Sündigenkönnens Chrifti fortgeschritten ift, geht bier Blitt auf den Weg der fo genannten neueren Renotiker ein. In ber heiligen Ordnung, nach welcher uns durch Chriftus und in Chriftus das Leben mitgetheilt werden follte, findet er begrundet, daß dieser die Fülle seiner Herrlichkeit nach der metaphysischen Seite nicht in's irdische Dasein mitgebracht, daß vielmehr die selbsthingebende Liebe in tieffter Berablaffung und Selbstentäußerung erft pollständig an unserem Wesen theilgenommen habe, um dann vollständig mittheilen zu können. Und die Möglichkeit diefer Selbstentäußerung liegt ihm eben schon in jener ewigen Stellung des Sohnes gegenüber vom Vater. Zugleich findet er für biefes Eruft= machen mit der Renosis einen Borgänger schon in Zinzendorf, der mitunter die menschliche Seite Jesu in ihrer Anechtsgestalt so betont und in paradoren Ausdrücken übertrieben habe, daß er felbst habe umlenken muffen, dem indessen dach nur mit Unrecht (von Dorner) porgeworfen werde, daß er sich den Logos in einen armen Galiläer vermandelt denke.

Am directesten bethätigen sich die ethischen Principien des Verfassers, wie sich erwarten läßt, in seinem Verhältniß zur kirchlichen Lehre vom Sünden stande und von der Aneignung des Heils. Wir können die Grundanschauungen, auf welchen seine eigene Lehrsgestaltung ruht, wohl darin zusammenfassen, daß er in's Wesen der Persönlichkeit als unveräußerliches Moment eine Treiheit setzt, vermöge deren sie, wenn auch nur auf Grund gegebener Kräfte und steter Hinnahme von oben, ihren eigentlichen sittlichen Charakter sich selbst geben müsse, — eine Freiheit, die auch durch die augeborene Sündhastigkeit noch nicht schlechthin ausgehoben sei und hier gerade

392 Köftlin

auch in ethischer Beziehung sich noch äußern könne und fo einen erft mit mahrer perfonlicher Schuld verbundenen Fortschritt in ber Sündhaftigfeit hervorbringen, - eine Freiheit, die endlich gegenüber vom driftlichen Seil in der Form einer freien Sinnahme deffelben sich bethätige. Er weiß, daß er hiemit von der auguftinisch=refor= matorischen Lehrform abgeht. Aber wie zwischen der vorathanafianischen und athanasianischen, so will er auch zwischen der voraugustinischen und augustinischen Theologie eine Synthese versuchen; er findet fie vorbereitet durch die Schritte, welche Melanchthon gethan, und durch die Art, wie vor Anderen auch Zingendorf und Spangenberg diefen Weg weiter betreten habe. Er tonne, fagt Plitt, weder eine Schuld, noch eine Macht der Sünde über die Berson zugeben, welche unmittelbar ober mittelbar auf unfreiem, naturhaftem Wege (fo auf dem Wege der Bererbung) eingetreten und doch eine absolute ware. Man durfe so wenig eine Frefiftibilität der Erbfünde lehren, als eine Frrefiftibilität der Gnade, die eben jener nothwendig correspondire; der gefallene Mensch fei noch nicht schlechthin todt, sondern werde dies erst, wenn er awar aus Anlag der ererbten Sündhaftigfeit, aber doch erft fraft der ihm noch gewährten perfonlichen Freiheit - mit Bewußtsein - Brincip gegen Brincip - wider Gott fich auflehne; und erft die bewußte und freie Berwerfung der Erlöfungsgnade führe auch vollständige und endgültige Verdammung herbei. Andererseits in= beffen protestirt Plitt gegen die, theilweise auch von der "neueren gläubigen Theologie" angenommene Ansicht, nach welcher der Mensch aus eigener Rraft eine folche Widerstandsfähigkeit gegen ben fündhaften Sang habe; vielmehr gebe es überhaupt kein eigenes Gute des Geschöpfes, und der gefallene Mensch habe jene Fähigfeit nur in Kraft der Gnadenzüge, die eben auch vor und außer= halb der Erlösung durch Chriftus in mancherlei Art an die Seelen ergehen. Eben als "receptive Potenz gegenüber ber göttlichen Erweckungsgnade aller Art" laffe der fündhafte Sang die ethische Perfönlichkeit doch noch wesentlich fortbestehen. Dem Menschen werde fo "durch Gottes Gnade entweder blos innerlich in Anfnüpfung an das Gewissen ober zugleich äußerlich, durch andere Menschen, durch merkwürdige Führungen, onusia, maren es auch Drafel wie jenes delphische yvade osavróv, oder Traume

(vgl. Spangenberg, Idea § 37 cit. Hiob 33, 15 ff.), wie die der Magier, u. dergl. m. eine Hand geboten, b. h. Licht und Kraft gegeben." Während ferner nach Blitt jedes Moment des Lichtes eine gewisse aufweckende Kraft hat und während jedes Moment des Behorsams ober des Sicherleuchtenlassens ben Geweckten ftartt, will er andererfeite ftreng baran fefthalten, daß auch im Benuffe folder gott= licher Unregungen und Rrafte die Entwicklung des Gundenkeimes jum totalen Berderben doch nur relativ aufgehalten, daß aber erft im vollen Genuffe der fiegreichen Gnade Chrifti jenes im Reime vorhandene organische Verderben durch eine mahre Wiedergeburt im Glauben wefentlich und principiell aufgehoben werde: fo bestehen auch, wie er fagt, jene Grade des geweckten Lebens blos vor der Gedulb der göttlichen Gnade, mahrend dabei die Menschen all= zumal Sünder und der Wiedergeburt bedürftig bleiben; es werde aber durch jene Wirksamkeit Gottes an die Bergen die Berfonlich= feit und ihre Freiheit refervirt auf eine dereinstige Wiederherstellung zur vollen Selbstbethätigung für's Gute oder Bofe. Plitt will für diese Synthese ber verschiedenen Seiten vornehmlich an das abschliegende Zeugnig des Johannes fich halten. Mur vermoge beffen, daß fo vor der Darbietung der erlofenden Gnade noch keine absolute Sunde und Schuld da sei, findet er auch die Erlösung felbst möglich. Schon von hier aus ergibt fich, wie ihm dann auch bei der Aneignung der eigentlichen Erlösungsgnade alles Gewicht auf die freie Receptivität fallen mußte. Mag man diefe Gedanken Blitt's für richtig finden oder nicht, - auf keinen Fall wird man sie darauf abfertigen können, daß man sie, wie in sol= chen Fällen Biele zu thun lieben, fie mit einem alteren Reter= namen belegt; man hat ihm nachzugehen in feiner felbständigen, fcon zusammenhängenden Deduction und Entfaltung derfelben und in der tief dringenden und umsichtigen Erörterung der Schrift= und Gemissengnisse, aus welchen er sie schöpft und in welchen fie auch meines Erachtens, so manche Mängel ihrer Ausführung anhaften mögen, doch nach ihrem wesentlichen Sinn und Ziel wirklich auten Grund haben. Hier übrigens, wo wir vom Verhaltniß der neuen Lehrdarstellung zu den geschichtlich vorliegenden Lehr= formen handeln, muffen wir noch barauf aufmerksam machen, daß bierüber der Berfasser selbst nicht aanz klar geworden zu sein

394 Köfflin

fcheint. Wir finden feine Abweichung von ber auguftinischen und protestantisch = Kirchlichen Lehre nicht blos (worin er felbft ihn wefentlich fest) in seiner Behauptung berjenigen Elemente ber fittlichen Berfonlichkeit, welche er int Subject auch neben der Erb= fünde fortbefteben läßt, fondern gang vornehmlich eben in jener Unflicht von ber Rraft ber von oben über bas Subject tommenden Anregungen, welche auch außerhalb der driftlichen Beilsoffenbarung Statt haben follen. Und zwar geht er in der Unnahme fotder Erweckungen auch auf heibnischem Gebiete weit auch über das. was ein Melanchthon je gelehrt hat, hinaus, mahrend er dagegen in Binficht auf's eigene Wirken und Berhalten des Subjects ben Standpunkt der Gnadenlehre noch icharfer als Melanchthon barin wahrt, bag er das freie ethische Berhalten des letzteren doch zu= nächst gang nur in ein Recipiren fest. Undererseits aber geht er, mas die Rraft folder Unregungen, die auf alttestamentlichem Gebiete erfolgten, anbelangt, grundsätzlich gerade nicht fo weit als die traditionelle firchliche Lehre sammt Melanchthon, da er auch ihnen gegenüber - im Einverständniß mit der gangen neueren "gläubigen Theologie" - bie Möglichkeit einer Wiedergeburt erft für den Renen Bund ftatuirt. In der Entschiedenheit, womit er für den Menschen ftatt eines möglichen Befferwerdens aus eigener Rraft doch nur ein "Sicherleuchtenlaffen" lehrt, unterscheibet er fich auch von der unbeftimmten Lehrweise eines Spangenberg, mel= chem man hier mehr Gemipelagianismus vorwerfen mag (val. inbeffen Idea etc. § 270); wollte er hier noch entsprechendere geschichtliche Vorläufer für fich suchen, so möchte er fie etwa in ben ftrenger gefinnten Quatern finden. Weiter endlich ichlagt er jene Rraft boch nicht fo hoch an, als ein Spangenberg ober bie Quafer gethan haben. Nach ihm nämlich wird durch fie und burch bas Berhalten ber Menschen zu ihnen doch nur eine vorlänfige Krifts oder Entscheidung herbeigeführt. Während Spangenberg für die Beiben, obgleich fie auch nach ihm (§ 55) erft durch den Glauben an Chriftus neue Creaturen werden können, doch annimmt, daß ein Theil berfelben ichon vermoge des Gehorfams aegen jene Anregungen auf Grund des auch für sie gultigen Opfers Chrifti vom Weltenrichter gur Rechten werben geftellt werben, fann nach Plitt auch für fie eine befinitive Entscheidung erft eintreten vermöge der ihnen dargebotenen specifisch driftlichen Erlösungsgnade. Diese Darbietung erfolgt nun nach ihm in der Hadespredigt. So gehören hier mit seinen anthropologischen und soteriologischen Sägen noch wesentlich seine eschatologischen zusammen.

Bei der Frage, wie das von der Erlösungsgnade ergriffene und fich ergreifen laffende Subject nun der Sundenvergebung und Seligfeit theilhaftig werde, ift für den Standpunkt des Berfaffers das Streben bezeichnend, womit er, wie schon oben bemerkt morben ift, den rechtfertigenden Glauben als mit der Liebe schon wefentlich Gins nachweisen will. Eben um's Ethische ift's ihm wieder zu thun, um's ethische Wesen des Glaubens, um die ethische Bedingtheit des Heilsgenusses. Näher angesehen jedoch scheint mir hier seine Lehre von der reformatorischen nicht einmal fo weit abzuweichen, als man auch nach feinen eigenen apologeti= ichen und polemischen Bemerkungen zu Gunften berfelben meinen möchte. Denn wenn er auch behauptet, daß "der Glaube als Bergenshinkehr und Bergensvertrauen feinem innerften Wefen nach ber Liebe gleichartig, also felbst schon wesentlich Liebe, die anfangende Liebe sei", so erklärt er boch nicht minder bestimmt, die Liebe, fofern fie ichon im rechtfertigenden Glauben fei, verhalte fich hier doch noch "ausschließlich empfangend", ober "rein recep= tip". Mit der Kirchenlehre also setzt doch auch er in den Men= schen, der dadurch gerechtfertigt werden foll, nur ein hinnehmendes herzliches Bertrauen. Ausbrücklich halt er auch in der Betrachtung des Glaubens felbst eine zweifache Form auseinander: zu= nächst sei ber Glaube das hingegebene Empfangenwollen des menschlichen Bergens gegenüber der Gottesgnade in Chrifto, bann, nachdem die Gottesgnade dem Bergen mitgetheilt worden, fei er die actuelle Reception, der wirklich vollzogene Empfang, bas fortmährende freibemußte, stetige Empfangen neuer Gnade und Rraft. Und eben hiermit erft läßt er nun die Liebe zu einer gebenden oder wiedergebenden werden, - bas heißt, wie wir wer= ben beifügen dürfen, zur Liebe in demjenigen Sinne des Wortes, in welchem die reformatorische Lehre überhaupt erst das Wort Liebe will angewandt haben. Die Liebe in biesem Sinne macht also doch auch er nicht zur Bedingung, sondern zur Frucht der

396 Röftlin

Rechtfertigung. Und mit Bezug auf bas Leben bes Chriften, ber einmal in jenem herzlichen Bertrauen Gnade empfangen hat, konnte er nun noch ftärker, als er es wirklich (2, 43) thut, sich darauf berufen, daß auch Luther "den Glauben feineswegs der Liebe fo schroff entgegengesett habe". Wohl aber wird sich jett die Frage erheben, ob nicht, wenn das Empfangen oder Empfangenwollen und die Gefinnung und das Berhalten desjenigen, ber empfangen hat, wirklich fo auseinanderzuhalten und namentlich mit Bezug auf die Bedingung der Rechtfertigung fo getrennt zu halten find, die reformatorische Lehre doch auch auten Grund dazu hat, verfchiedene Ramen für Beides festzuhalten. Bemerkt doch der Berfaffer felbst auch von der heiligen Schrift, daß sie, um jene Un= terscheidung dem praktischen Bedürfnisse gemäß recht anschaulich hervorzuheben, in ber Regel für die rein empfangende Liebe ben Ausbruck mioris, dagegen erst für die andere, auch reproductive Liebe ben eigentlichen Ausbruck ayann gebrauche. Gben jene Frage muß ich auch bem Bedauern des Berfaffers barüber entgegenhalten. daß meine eigene Schrift über den Glauben, deffen Auseinander= fetzungen mit ben feinigen in faft allen mefentlichen Bunkten übereinstimmend seien, den Sat von der Subsumtion des Glaubens unter die Liebe nicht geltend mache (2, 42 Anm.). — Weiter bringt bann Plitt im Gegensatze gegen eine außerlich juridische Rechtfertigungslehre darauf, daß die forenfische Rechtferti= gung und die dynamische Gnadenmittheilung jenem recep= tiven Glauben in unmittelbarer Einheit zu Theil werde. Aber er erkennt nicht blos an, daß die neutestamentliche Bedeutung von δικαιουν die forenfische sei, sondern er halt auch mit aller Ent= schiedenheit daran fest, daß begrifflich unter allen Umftanden das juridische Moment das erfte, das dynamische das zweite fei. Er ift ferner nicht einverstanden mit ber von neueren gläubigen Theologen vorgetragenen Lehrform, wornach Gott den Gläubigen barum für gerecht erklärt, weil im Glauben eben ichon der Reim gu aller fpater entwickelten ethischen Berechtigkeit liege und Gott diese schon in jenem ansehe. Er erkennt ihr zwar eine Wahrheit gegenüber von einem veräußerlichten Glaubensrechtfertigungsbegriffe au, findet aber bei ihr nicht gehörig unterschieden zwischen jenem durch die Reugeburt felbft erft actualifirtem Glauben oder neuen Bergen und zwischen dem Glauben als reiner Receptionswilligkeit, wie er allein zur Rechtfertigung und Neugeburt erfordert werde; in diefem, fagt er, fei nur erft bie Möglichkeit für Gott gegeben, in eben dies bereitete Befäß nun den Reim und dann die Früchte beffelben zu legen; man möge biefen, anftatt mit einem Reime felber, vielmehr mit der weiblichen Receptivität für die factische Empfängnig vergleichen (2, 69). Nachdem Blitt an der obigen Stelle meine eigenen Ausführungen mit jenem Ausdrucke bes Bebauerns erwähnt hat, barf ich hier auf fie zurücktommen mit bem Ausbruck ber Freude darüber, gerade mit ihm hier in einer Ausführung, die Anderen hpperorthodox oder wenigstens scholaftisch fubtil geschienen hat, vollständig zusammenzutreffen. — Erst für bas Fortbestehen des Gläubigen im Stande des Beiles und für feine endliche Freisprechung im Gericht macht Plitt — in einer Beife, in ber er mit andern gut evangelisch gefinnten Theologen zusammenstimmt und die auch ich schriftgemäß finde, die aber freilich unseren alten orthodoxen Lehrformen nicht gemäß ift - auch jenes reproductive Berhalten beffelben als nothwendige Bedingung gel= tend: fo jedoch daß er auch hier jedes eigene Berdienft des Menichen will ferngehalten miffen.

Während Blitt fo zu den Grundlehren der Reformation überhaupt fich ftellt, läßt gemäß feinem allgemeinen Standpunkt bie Stellung, welche er zum Unterfchiede der lutherifchen und reformirten Lehren einnimmt, sich im Boraus vermuthen. Der calvinische Brädestinatianismus widerspricht natürlich seiner gangen Gnadenlehre. In der Lehre von den Sacramenten theilt er den Standpunkt berjenigen Theologen, welche hier allen Ernftes eine objective Darbietung des Gnadengutes behaupten, eine wirkliche Aneignung beffelben aber nur da, wo das ethische Organ bes Glaubens vorhanden ift, zugeben, und mas die Lehre von der Taufe anbelangt, das Borhandensein des Glaubens, eben weil diefer Sache bes ichon ermachten perfonlichen ethischen Lebens ift, bei ben neugeborenen Rindern noch nicht zugeben können. Reim= haft indeffen wird doch auch nach feiner Lehre durch die Taufe auch schon den Kindern das gotteskräftige Princip des neuen Lebens eingepflanzt; hiezu genügt ihm doch schon das, daß hier ein vor ber hand noch gang widerstandsloses Gefäß ber Unabe vorliege;

1998 gan Köftlin

erft zur subjectiven Aneignung fei der perfonliche Glaube erforderlich. Die Bedeutung des Abendmahles bestimmt er dahin, daß darin vollendet werde "die objectiv reale, aber pneumatische, also zunächst ethisch = persönliche, weiterhin jedoch auch metaphysische, na= turhafte, gottmenschliche Wefens= un' Lebensgemeinschaft des Gläubigen mit Chrifto, das Sein Chrifti in uns"; der unmittelbar gegenwärtige gange Chriftus werde mit Brod und Bein bargereicht, um durch den gläubigen Genuß der Elemente die innigfte geiftliche und leibliche Gemeinschaft mit den Seinigen einzugehen. Einen wirklichen Genuß des fo bestimmten Sacramentsgutes durch Unwirrdige kann er dann nicht zugeben. Er will in diefer Auffassung dem mustisch = praktischen Standpunkte Melanchthon's sich anschließen, geht jedoch bestimmter und tiefer als diefer in den muftisch-realen Inhalt der Gnadenzutheilung ein. Seinen Grundunterschied von Luther können wir wohl schärfer, als er selbst es thut, darein setzen, daß er eine bloße Mittheilung des Leibes Chrifti (die dann auch den Ungläubigen für ihren Leib zu Theil werden sollte) nicht kennt: dies, daß doch auch Luther ein mahres Eingehen des ganzen Gottmenschen in Ungläubige keineswegs lehrt und daß hierin gewiffe Neulutheraner fehr von ihm abweichen, hat er in seinen historisch-kritischen Erörterungen nicht gehörig beach= tet (übrigens füge ich gegen jedes Migverständnig diefer meiner Bemerkung bei, daß ich nicht meine, Plitt hatte, mahrend er folche Neulutheraner abweift, dafür Luthern in jenem Bunkte folgen follen). Hinsichtlich seines Unterschiedes von Calvin ift wiederum schärfer, als er felbst thut, auf die specifische Bedeutung aufmertfam zu machen, welche er für jene Mittheilung Chrifti an uns dem sacramentalen Uct als solchem beilegt. Bon einer — auch burch neuere Theofophen behaupteten, junach ft leiblichen Wirfung des mitgetheilten Leibes Chrifti oder von einer "specifisch und unmittelbar substanziellen Rährung des Auferstehungsleibes in uns durch die im Sacrament und nur in ihm mitgetheilte Leiblichkeit Chrifti als folche" findet Plitt im ganzen Neuen Testamente "fchlechterdings Richts".

Der Absicht bes Verfassers, möglichst viele Wahrheitselemente auch in Begriffen und Sätzen, welche dem Katholicismus eigen erscheinen, herauszufinden und zur Anerkennung zu bringen,

begegnen wir z. B. in feiner Ausführung über das Berhältniß von Glaube und Liebe mit Bezug auf ben Begriff ber fides caritate formata, in feiner Ausführung über die Rechtfertigung mit Bezug auf die Lehre von der justitia infusa, in feiner eingehenben Erörterung ber Normen bes neuen Lebens mit Bezug auf bie Roee ber consilia evangelica. Wenn es übrigens scheinen konnte, als ob er hiebet felber einen romanistischen Zug hege, so wird vielmehr bei näherem Zusehen sich ergeben, daß er, die protestantischen Principien mahrend, jenen Ideen eine Deutung und Anwendung gebe, die fie nach den Principien und Erflärungen des wirklichen römischen Katholicismus eben nicht haben. Wenn er bann weiter 3. B. hinfichtlich der Fürbitte Berftorbener für Lebende barin, daß man eine folche zu leugnen keinen Grund habe, eine Wahrheit der katholischen Lehre findet, zugleich aber dagegen, daß man Jene um eine folche anrufen dürfe, fehr bestimmt sich er= flart, so hat er hiemit für eine Annahme sich ausgesprochen, die meines Wiffens doch nie an sich von unserer Kirche verworfen worden und daher auch gar nicht als eine eigenthümlich katholische zu betrachten ift, und hat dagegen das, was das eigenthümlich Ratholifche ausmacht, doch einfach abgewiesen. hat er nun aber bei biefem Berfahren, mahrend er einem ichonen Geifte driftlicher Liebe und Einigung folgen wollte und zugleich die positive Wahrheit festhielt, nicht am gebuhrenden Ginblick in ben Gegenfat ge= gen die Wahrheit, der dort eben doch wirklich und principiell Statt hat, es fehlen laffen? - Der Berfaffer bemerkt, daß auf eine früher von ihm veröffentlichte Schrift hin, in welcher er überdies gegen eine Zurechnung feiner eigenen Unfichten an die Brudergemeinde ausdrücklich protestirt habe, von einem gemiffen lutherischen Theologen über diese das Urtheil gefällt worden fei: "fie fei nun aus ber Magdalena zur Sure (mit Rom) geworden". Auf eine Polemit von foldem Charafter, für den ich felbst ein gemäßigtes Praditat nicht suchen will noch kann, war ihm freilich eine Rückfichtnahme nicht zuzumuthen; wohl aber war hier jene Frage von uns aufzuwerfen im Intereffe ber Sache felbst, um beffen willen hier auch Unklarheit und Migverstand zu vermeiden ift.

Was die Einflüsse der Zugehörigkeit des Verfassers zur Brü = bergemeinde auf seine Arbeit anbelangt, so werden wir diese

gang besonders auch in seiner sehr schönen, tiefen und reichen Erfahrung der inneren chriftlichen Lebenszustände und Lebensftufen zu erkennen haben. Bon Ginfluffen einer einfeitigen Borliebe ber Brüdergemeinde für bestimmte Formen biefes Lebens ift hier, wenn man folche nicht gefliffentlich eintragen will, gerade Nichts zu bemerten, - vielmehr gerade ein ebenfo freier als garter Blick in die mannichfaltigen verschiedenen Seiten und Formen, in welcher der Eine Beilsprocef bei verschiedenen Subjecten und unter ver= schiedenen göttlichen Fügungen sich enthalten kann und will. Weiter erinnert uns an jene Ginfluffe namentlich ber Werth, welchen Plitt auf die Brudergemeinschaft der einzelnen echten Chriften unter einander legt, sodann der eigenthümliche Bersuch, den er macht, die "Gemeinschaft" und die "Bucht" unter die Rategorie der Gnadenmittel felbst zu stellen - ale drittes und viertes neben Wort und Sacrament —, wenn auch nur als "untergeordnete" neben diesen als den "erften und fundamentalen". - Andererseits haben wir wiederholt hervorzuheben, daß Plitt mit feinem ernften ethischen Standpunkte ein falfches Gefühlsme= fen, an welchem die Brüdergemeinde unleugbar lange gelitten hat. entschieden fernhält. Wir machen ferner barauf aufmerksam, wie er in der Trinitätslehre die Berirrungen eines Zinzendorf abweift, wie bei ihm von einer Zurückstellung Gottes des Baters auch in hinsicht auf's persönliche Verhältniß der Gläubigen zum Bater und Sohne durchaus Nichts mehr zu finden ift, wie eine sinnlich geartete "Bluttheologie" gegenüber von einer ftreng besonnenen, an der Kirchenlehre weiter arbeitenden Darftellung des Berfohnungswerkes Chrifti völlig verschwunden ift, u. f. w.

Auf Plitt's Verhältniß zu Nichtungen und Theorien, welche der Geschichte der neueren und neuesten Theologie zugehören, hat uns das disher Ausgehobene schon mit hingeführt. Eigens sei hier noch die Freiheit und Selbständigkeit bemerkt, die er bei all seiner besonderen Werthschätzung einer auf Bengel's Grund fortsbauenden Schrifttheologie doch gegenüber von dem Chiliasmus der Gegenwart und von der damit großentheils verbundenen Theorie über die künftige Stellung Israels behauptet. Ausgehend davon, daß hiefür die eigene Natur der neutestamentlichen Zukunftsoffensbarungen ein erst durch die Erfüllung ganz zu hebendes Dunkel

mit fich bringe, daß indeffen auch hiefür doch schon jetzt eine fort= schreitende Erleuchtung aus Schrift und Geschichte zu fuchen fei. findet er verschiedenartige Vorstellungsweisen darüber in der chrift= -lichen Rirche zuläffig, beurtheilt diefelben umfichtig und besonnen und bleibt feinerseits wesentlich auf Spener's Standpunkt fteben. Und zwar waltet auch in dieser Kritik Blitt's besonders wieder das ethische Element: es muffe, fagt er, wie vor einem gesetzlichen Sochfirchenthum, fo jest auch vor der äußerlich entgegengesetten und doch grundwesentlich verwandten Reigung gewarnt werden, momit jene apokalyptisch = chiliastische Richtung mit mehr ober weniger Bleichgültigfeit gegen bas But ber gegenwärtigen Sonderfirchen alles Beil für Kirche und Staat allein vom Millenium erwarte und dies dann in einer Weise alttestamentlich gesetzlich bestimme, daß hier das Evangelium durch falsche Erhebung der Formen und Berhältniffe jener vorchriftlichen Geschichtsperiode beeinträchtigt und verfümmert werbe; nach jenen beiben entgegengesetten Seiten bin mache gegenüber von einem antichriftischen Treiben der Gegenwart eine Reigung zu pseudochriftlichem Nomismus sich geltend. — Auf Blitt's Unnahme einer Beilsbarbietung auch noch für abgeschiedene Seelen, für welche es hienieben an einer folden gefehlt hatte, und auf den Zusammenhang derfelben mit feinen anthropologischen und foteriologischen Grundlehren find wir schon oben zu reden gefom= men. Bermöge eben diefer Grundlehren aber beftreitet er die Lehre von der Apokataftafis: das Wert Gottes an den Seelen drohe bei ihr schlieflich doch zu einem höheren Naturproces zu werden. Nicht abgeneigt ift er indeffen der Annahme von einer endlichen Bernichtung der Gottlosen und der Aufnahme einer folchen Lehre - wenn auch nicht in die öffentliche Berkundigung, so doch wenigstens in ein theologisches Lehrganzes; er erörtert diese Frage in gehaltvoller Weise, hat jedoch einer Entscheidung zu wenig auch schon bei der allgemeinen anthropologischen Grundlegung vorge= arbeitet.

Soweit Plitt selbst über seine Stellung zu den geschichtlichen Gestaltungen der christlichen Lehre und den verschiedenen Richtunsgen darin sich ausspricht, zeigt er für den Grundcharakter dersels ben meist einen seinen Sinn, zugleich im Urtheil eine schöne Milbe. Dagegen scheint er das Einzelne der Dogmengeschichte nicht

zum Begenstande besonderer, scharfer und felbständiger Untersuchun = gen gemacht zu haben. Manches, was er daraus doch vorbringt, ift ungenau: jo 3. B. die von ihm wie freilich auch von Anderen gegebene Darftellung der Lehre Zwingli's von der Erbfünde, als ob derfelbe mit ihr - ähnlich wie die Arminianer (1, 306), oder wie der Verfasser selbst - der Freiheit des Menschen mehr Raum gelaffen hatte (vgl. hiegegen z. B. den Nachweis bei Siegwart). Und was foll gar die Ausfage 2, 60: burch Ofiander's unvorsichtige Weise und hochfahrenden Ton, womit er den zur Rechtfertigung gehörigen dynamischen Borgang behauptet habe, fei Luther immer mehr nach der entgegengesetzten Seite hingeführt worden? wo follte Ofiander mahrend Luther's Leben überhaupt schon fo mit seiner Lehreigenthumlichkeit eingegriffen haben? a) Nebrigens erklärt auch der Verfasser selbst in der Vorrede mit aller Offenheit: während in seinem Werke das, was aus Schrift und Erfahrung geschöpft sei, insgesammt auf feiner eigenen felb= ftändigen Arbeit ruht, habe er seine dogmengeschichtlichen Beziehungen, abgesehen von der Reformationszeit (in welche freilich gerade die vorhin gegebenen Beifpiele auch fallen), meiftentheils aus'zweiter Sand entnommen.

Wir haben die Stellung zu bezeichnen gesucht, in welche Plitt, indem er selbständig auf Schrift und Erfahrung die Lehre gründen will, mit seinen Ergebnissen zu den Hauptlehren der kirchlichen Bestenntnisse und der neueren Theologie sich gesetzt hat. In Allem aber, was wir hier aus seinem Werke mitzutheilen hatten, zeigt sich nun auch schon der lebendige, tiese und echt wissenschaftliche Zusammenhang, in welchem er den gesammten dogmatischen Stoff denstend erfaßt hat. Fragen wir endlich eigens noch nach der Besugniß und Aufgabe, welche er selbst grundsätzlich der men schlichen In-

a) Dazu bemerkt Psitt unten, mit Berufung auf meine Schrift über Luther's Theologie, daß dieser doch auch später noch Rechtsertigung und Wiedergeburt verbinde, ja identissiere. Ich muß bei diesem Anlaß mein aufrichtiges Bedauern darüber aussprechen, daß meine hierauf gehende Wahrnehmung, welche von der traditionellen Auffassung der Lehre Luther's so auffallend abweicht und welche ich nicht ohne recht gründliche Prüfung vorzulegen hätte wagen mögen, dis jetzt, so weit ich sehe, noch von Niemanden einer Kritik unterworfen worden ist.

telligenz, Denkthätigkeit und Erkenntniß gegenüber von ber religiösen und chriftlichen Wahrheit zuweist, so stellt er, wie auch sein bisher beobachtetes Zurückgeben auf Schrift und Erfah= rung gezeigt haben wird, als unerläßliche Boraussetzung einer miffenschaftlichen christlichen Theologie das Credo ut intelligam bin; auch fie, jagt er, muffe auf bem Glauben als ethischer Grundrichtung ruhen und in die jedem endlichen Begreifen eines unendlichen Inhalts gesetzten Schranken sich fügen, insofern auf zwingendes Beweisen verzichten, dagegen die Treue gegen das innere Gefet des Geiftes und der Wahrheit bewahren. Die ihr zukommende Arbeit fett er barein, daß fie, mahrend ihr der Inhalt und Stoff von Gott gegeben werde, ans der göttlichen Offenbarung durch Wort und Geift die Bahrheit empfangen und im gufammenhangenden Denken innerlich verarbeite, vermittle, reproducire. Bei aller männlichen Gründsichkeit und Rlarheit diefer begrifflichen Bermittlung foll fie, wie er fagt, doch dem Wefen des findlichen Den= fens getren bleiben. Die "beschrieenen Schwierigkeiten und Un= möglichkeiten" aber, welche man bem Inhalt ber Offenbarungs= wahrheit entgegenhalte, gibt er hiebei blos zu hinfichtlich des »Quomodo« oder hinsichtlich "ber Urt und Beise des übersinnlichen Seins, der Formen feiner Zufammenfügung und Bewegung", nicht hinfichtlich "des Wefens und Grundes oder des Inhaltes und der Nothwendigkeit" beffelben. In feinen wirklichen Ausführungen feben wir ihn dann von Anfang an das wiffenschaftliche, und zwar nicht blos das formell gestaltende, fondern auch ein gewisses kritisch prüfendes Denken gegenüber von unmittelbar Gegebenem und Feststehendem üben: es war ja nicht anders möglich schon bei der Frage, mas denn wirklich zum eigentlichen Inhalte der innerlich vernommenen Zeugniffe oder der auf den Charafter und das Aufehen des Schrift= wortes oder auf die Schriftaussagen felbst gerichteten inneren Er= fahrungen gehöre. Bon dem in Schrift und Erfahrung gefundenen Grunde aus erhebt fich endlich der Berfaffer auch zu Bermittlungen und weiteren Ausführungen ber Offenbarungswahrheit auf dem Wege speculativen Denkens: so bei der Trinitätslehre. Rach diefer Seite bin feben wir bei ihm befonders Ginfluffe von Liebner und Martenfen, benen er auch fesbst fich dankbar bekennt. Ueber die frühere Theologie der Brudergemeinde ift er natürlich

nach allen diesen Beziehungen weit hinausgeschritten. Er selbst bemerkt mit Bezug auf die ihr eigenthümliche Form oder Stufe der Erkenntniß: dieselbe habe die Erkenntnißreife des Vaterthums in Christo (1 Joh. 2, 13) vorwiegend nur nach der praktischen Seite ausgebildet und weniger nach der theoretischen Seite als gläubige Gnosis, welche doch mit zu dem vollen Begriffe der Erstenntniß gehöre; ferner: sie habe namentlich eben mit Bezug auf die seligen Mysterien der Trinität, die sonderlich gegenwärtig dem Glaubensverständniß auch weiterer Kreise mehr und mehr nahe zu bringen seien, eine Versäumniß gutzumachen und eine Aufgabe zu lösen, — zu der sie auch durch ihre tiese und lebendige Christologie schon den Schlüssel in der Hand habe.

Allein hiemit find wir auf diejenige Seite im Charafter ber Plitt'schen Arbeit gekommen, nach welcher hin doch wohl am wenigften ihre Stärke liegt, vermöge deren fie vielmehr einer mohl= berechtigten und auch einer in den Principien einverstandenen Rritif am meiften Unläffe darbietet. Es ift dies eben die ftreng miffenichaftliche Seite mit Bezug auf die hiezu gehörige Scharfe und Strenge des Denkens, wie fie fich zu bethätigen hat theils im Erfassen des Inhaltes selbst, theils im Ausbruck bafür theils in der sicher fortschreitenden Entfaltung der in Schrift und Erfahrung vorliegenden Bahrheitselemente, theils fcon in der Brufung deffen, was wirklich so vorliege, - theils in einer alle fritischen Instanzen beachtenden Lösung der Probleme, theils auch schon in einer richtigen Stellung derfelben und im Auseinander= halten der dazu gehörigen Momente. Es scheint mir, furz und offen gefagt, daß bei Plitt mit aller Feinheit des Sinnes, aller Warme und Frifche des in der Erfahrung fich bewegenden Geiftes und aller Tiefe der Schriftforschung eben in der bezeichneten Beziehung hin und wieder ein wesentlicher Mangel sich verbinde und daß es gang besonders auch feinem speculativen Denken theilweise an einer scharfen und strengen Kritik gegen sich felbst noch fehle.

Darf doch wohl ein derartiger Mangel wenigstens in rein forsmeller Hinsicht schon dem ersten Paragraphen des Buches vorgeworsen werden, wenn er erklärt, die Religion sei, von der subjectiven Seite betrachtet, die alle drei Grundvermögen gleichmäßig bestimsmende Grundrichtung des Herzens auf Gott, von der objecs

tiven Seite betrachtet, Gemeinschaft des Menschen mit Gott nach Maßgabe seines an unsern Geist ergehenden Offenbarungszeugnisses und kraft des damit verbundenen Zuges an unser Herz, welchen beiden gegenüber dasselbe in freier Receptivität sich bethätige. Oder ist nicht schon dort auch die objective und hier auch wieder die subjective Seite betrachtet? Auch in sachlicher Beziehung aber ist das Verhältniß jener drei Vermögen mit ihrem "gleich=mäßigen" Bestimmtsein und mit dem Zurückgehen auf's Herz als die "organische Sinheit" doch wohl noch nicht erledigt; es bleibt vielmehr noch schärfer zu erörtern, was denn nun beim religiösen Processe in uns oder unserem Herzen zu vörderst erregt werden müsse (Gefühl, Wille u. s. w.?), und mit was andererseits dersselbe erst wahrhaft sich verwirklicht habe.

Bei Plitt's Ausführung von der in der heiligen Schrift niedergelegten göttlichen Offenbarung ware, je mehr man mit feiner Grundauschauung einverstanden ift, nur desto mehr im Interesse gläubiger Wiffenschaft ein noch icharferes Gindringen zu munschen, theils in die Frage, mas an und in der Schrift eigentlich und gunächst den Inhalt des testimonium spiritus S. bilde, theils in die Fragen, welche aus den Ergebniffen einer hiedurch frei gelaffenen hiftorisch = kritischen Untersuchung über einzelne und zwar besonders alttestamentliche Schriften in Betreff des kanonischen Ansehens des Schriftgangen fich erheben. Roch schärfere Antwort möchten wir ferner darüber, mas folche Schriften, denen Blitt felbst nur den niedersten Inspirationsgrad beilegt, so ihrem inneren Charafter nach vor anderen Schriften, von denen gemiß gleich viel "Begeiftung" prädicirt werden könnte, hiernach noch voraus haben, - schärfere Beachtung auch für die Frage, ob vermöge des Raumes, welchen er den Ginfluffen menschlicher Individualität und Geiftesentwicklung neben dem Walten des höheren Geiftes zugesteht, nicht an manchen Orten, wie in der alttestamentlichen Urgeschichte, zu dem vom göttlichen Beifte nach den höchften Offenbarungsideen geftalteten Stoffe doch auch sagenhafte menschliche Traditionen oder auch Speculationen einen Beitrag haben geben können, - ob alfo g. B. die mosaische Schöpfungsgeschichte, wenn man einmal ihre buchstäbliche Geltung aufgibt, dann doch ficher noch das Recht behält, als reine gott-Theol. Stud. Jahrg. 1865. 27

406 Röstlin

gewirkte Bision (vgl. oben) aufgefaßt zu werden. Dazu kommt auch noch der Mangel im Gange der Deduction, daß Plitt die Selbstbezeugung der Schrift mit ihrem kanonischen Charakter für eine "pneumatische Kritik" schon abgehandelt hat, ehe er überhaupt näher auf das Wesen der Inspiration, auf welcher dieser Charakter ruhen soll, sich einließ.

Innerhalb des materialen Theiles der Glaubenslehre laffen fich. wie dies die Natur der Sache mit fich brachte, folche Ausstellungen am meisten erheben bei den Ausführungen, welche das objective göttliche Wefen für fich betreffen, also bei den Bunkten, wo von dem in der Erfahrung Gegebenen an der Hand der Schrift, zugleich aber in vermittelnder Denkthätigkeit, auf die objectiven Prämissen und Fundamente besselben zurückzugehen war. — So richtig hier an sich die Behauptung des Zusammenhanges zwischen dem fichern Glanben an den perfonlichen Gott und dem Wefen eines jeden nicht gang corrumpirten menschlichen Selbstbewußtseins ift und in fo schönen Zügen dann die Idec der Perfonlichkeit nach ihren ethischen und metaphisischen Momenten dargelegt wird, fo durfte doch in Betreff jenes Zusammenhanges dabei noch nicht ftehen geblieben werden, daß gejagt wird: das Bewußtfein bes menschlichen Geistes erkenne in der eigenen Perfonlichkeit dasjenige. wodurch es specifisch erhoben werde über die Natur, und musse darum Gott, der ja nicht etwas Geringeres als der Mensch, son= dern das Höhere und Bolifommnere fei, eben auch als Perfonlich= feit und zwar als absolute denken; übersehen erscheint da die Haupt= frage, ob Perföulichkeit nicht blos etwas relativ der Matur gegen= über Höheres, an sich aber doch etwas dem Besen nach Beschränktes fei, ob fie abfoluten Werth habe und ob fie ihrem Wefen nach als eine absolute gedacht werden könne. Für das, was der Berfaffer über die gewöhnlichen philosophischen Beweise des Da= jeins Gottes geschichtlich und fritisch vorbringt, wird wohl er selbst nicht beauspruchen, daß es der Schärfe philosophischen Denkens nach irgend einer Seite bin genigen follte. - Das Hauptgebiet für folche Ausstellungen aber, die wir auf den andern Gebieten nur für einzelne Bunkte erheben möchten, wird die Lehre von der Trinität und die Lehre von der Selbstentäuferung bes Sohnes fein. Dort finden wir vor Allem ichon die Erörterung

der Schriftstellen, welche den Sätzen über die sogenannte immanente Trinität zu Grunde gelegt werden, ungenau, obgleich ber Berfaffer in gewiffenhafter Untersuchung und Brufung des Gingelnen es vielen anberen, auch neueren Dogmatifern zuvorthut. Wie weit, muffen wir fragen, ift wirklich schon in der "Beisheit" der Broverbien und Apokryphen die hypostatische Unterscheidung in Gott und ber johanneische "Logos" und paulinische »elnwo vorbereitet, wenn doch dort, wie Plitt felbst zugleich fagt (1, 132), nur eine verborgene Mehrheit in eigenschaftlicher Geftalt auftritt"? und hat wirklich jener johanneische und vollends jener paulinische Begriff, wie freilich auch von Underen ohne Beiteres angenommen wird, eine folche specielle Beziehung auf die in der Beltorganifa= tion wirksame Weisheit? Bezieht fich ferner elxwv bei Paulus (vgl. 1, 140. 147) wirklich auf's ontologische ewige Verhältniß des Sohnes zu Gott als folches, oder fteht dem Paulus dabei nicht vielmehr eben der, den unsichtbaren Gott (Rol. 1, 15) sichtbar darstellende, meuschgewordene und jetzt verherrlichte Christus vor Augen? Ift nicht neben allen eine perfonliche Präexiftenz Chrifti aussagenden Schriftworten auch bas bei einem aus Schrift und Erfahrung schöpfenden Lehrbau fehr zu beachten, daß doch die Schrift nie auch eigens redet von einem eigentlichen perfonlichen Verkehr zwischen dem präexistenten Sohn oder Logos und dem Bater, wie ihn nun gerade auch Plitt so eingehend zu schildern liebt, - fo auch nie von einem personlichen Entschluffe des präeriftenten Logos, Mensch zu werden u. f. w.? Werden ferner in Betreff ber Ber= fonlichkeit des heiligen Geiftes die wenigen Bb. 1, S. 135 vorge= brachten Sinweifungen genügen zu einer fichern biblischen Begründung derfelben gegenüber von den Einwendungen, die man eben auch aus der Schrift felbst dagegen vorbringt? (Dag in Joh. 7, 39 trot dem Move nicht ein Sein, sondern ein Wirken des Beiftes gemeint fei, ift zum Mindeften ungenau ausgedrückt.) Bei bem weiteren speculativen Aufbau der Trinitätslehre scheint mir dann der Verfasser vor Allem jenen Unterschied, welchen er hinfichtlich des »Quomodo« u. f. w. fetzen wollte, weit überschritten und zu= gleich die innere Unklarheit und Unhaltbarkeit feiner Faffung eines folden Unterschiedes flar gezeigt, in der unbefangenen Rühnheit 408 Röftlin

aber, womit er hier gemäß feiner ethischen Grundanschauung, weit über das schlichte Schriftwort hinausgehend, die Analogie der menschlichen Liebenshingabe, des Liebeverkehrs und Liebewirkens auf die trinitarischen Bersonen überträgt, die ftartsten fritischen Bedenken geradezu herausgefordert zu haben, ohne felber mit besonnenem Blick ihr Gewicht zu beachten und sie mit mehr als blogen Wortverwahrungen abzuweisen. Steht nun nicht bei ihm einestheils das göttliche Wefen zu den drei Personen eben auch in analogem Berhältniß wie bei Menschen die Gattung zu den Personen (zu dieser - tritheistisch gearteten - Fassung ihres Unterschiedes fommt auch Bb. 1, S. 167 die Auffassung der "Zeugung" des Sohnes, wonach diese nicht ein durch alle Zeit hindurchgehendes und fo den Sohn und Vater einigendes "Dafeingeben" fein foll)? und wird nicht anderntheils auch vermöge der von Plitt gewollten Form des Subordinatianismus Etwas, mas zum Wefen des Göttlichen gehört, nur dem Bater zugetheilt? Eigenthümlich verschoben wird endlich die Stellung des Logos als Sohnes zum Bater beim Fortschreiten der in Analogien sich bewegenden Speculation auf den von Beiden ausgehenden heiligen Geift, wo nun für jene Beiden in ihrer Beziehung auf diesen die Analogie der Stellung von Mann und Weib (und fo der Eltern zum Rinde) noch zutreffender gefunden wird; mit solcher Unbefangenheit wird hier in diesem Ineinanderlaufen jener beiden Stellungen ein freilich auch schon von Undern eingeschlagener Weg weiter verfolgt! Ich kann nur ausspre= chen, daß ich, auftatt in Stellen wie 1 Ror. 11, 3 (Bd. 1, S. 156) eine wirkliche Begründung hierfür zu finden, vielmehr hier gnoftische Frrwege febe, welche über ein "findliches Denken" nicht minder hinauslaufen, als fie die Anforderungen eines fritifchen Ernftes des Denkens dahinten laffen. Für den von Plitt gerühmten prafti= schen Gewinn aus diesen Ideen, nämlich für ihre praftisch vor= bildlichen Beziehungen, finde ich gleich wenig wirklichen Anhalt in ber Schrift, welche meines Erachtens in biefer Beziehung nirgends die innertrinitarischen Berhältniffe, sondern nur das Berhältniß des menfchgewordenen Sohnes zum Bater uns vor Augen ftellt. -Bei Plitt's Chriftologie dürfte wohl die Rritik die Haupt= einwendungen, welche fie fonft gegen jene Renosis = Lehre Anderer erhoben hat, auch der seinigen trot dem, womit er ihnen vorbeugen

wollte, zuversichtlich wieder entgegenstellen. Wenn Blitt in Betreff ber Möglichkeit und Denkbarkeit der Renose fich barauf beruft, daß gemäß der Idee Gottes Gott, falls er es "wollte und wollen tonnte", sein Dafein überhaupt aufheben konnte und daß er bemnach noch vielmehr fein So-fein vorübergehend werbe aufheben können, so müffen wir hiegegen fragen: wird nicht, wenn dieses So-fein, wie Blitt doch felbft in der Lehre von Gott ausgefagt hatte, zum Wefen Gottes gehört, hiermit eben diefes Wefen auf= gehoben? weiter: dürfen wir dann nicht auch hier doch von einem "Wollen = können" des Allmächtigen reden und genügt uns jum Nachweis für dieses Können schon der gute Zweck, welchen jene Renosis gehabt habe? andererseits endlich: ift nicht, wenn die Aufhebung Diefes So - feins wirklich stattgefunden hat, nun eben hiemit ausgesagt, daß der Logos jest nicht mehr volles Gottesmesen und das heißt, daß er überhaupt nicht mehr wahrhaft das gött= liche Wefen habe, vielmehr, was Plitt doch gerade wieder nicht will, zeitweise in ein untergöttliches Subject verwandelt fei? Allein diejenige Haupteinwendung, welche ganz speciell gegen Plitt fich erhebt, ift eine andere: er will nun beim menschgewordenen Logos bas göttliche Wefen um so mehr festhalten in der von Ewigkeit her durch den Logos felbst gesetzten, wesentlich unwandelbaren, guten Beftimmtheit feines Willens, vermöge deren er von ihm die dem Menschen eigene Möglichkeit einer Selbstentscheidung auch zum Bosen von vornherein ausschließt; darüber möchte sich bei anderen Dogmatikern immerhin noch ftreiten laffen; gerade Plitt aber hat vorher und nachher auf's Allerbestimmteste eben jene, zunächst noch die Möglichkeit des Bösen einschließende Freiheit der Selbst= entscheidung für's Grundwesen des Menschlich = Sittlichen in Anspruch genommen: den Menschen ift so der Logos mit all feiner Selbst= entäukerung doch gerade in der Hauptsache, auf die es ankam, nämlich im sittlichen Wefen, nicht gleichartig geworden. — Ein auf Schrift und Erfahrung gründender Dogmatifer hat, meine ich, por allem Andern ein klares Bild besjenigen Gottesfohnes sich festzustellen, der eben als menschlich = ethische Persönlichkeit uns geschichtlich sich dargestellt hat und durch seinen Geist sich uns bezeugt. Seine Idee des präexistenten Logos, die er von hier aus und als Prämisse hierfür zu entwerfen versucht, hat er vor Allem

410 Röftlin

danach zu prüfen, ob von ihr aus hieher der Uebergang sich gewinnen lasse. Und will er überhaupt den Versuch unternehmen, so wird er dann einerseits weit genauer noch zu prüfen haben, wie weit der Juhalt der auf sie bezüglichen einzelnen Schrift= aussagen im Zusammenhang mit der sonstigen Anschauungs= und Nedeform der biblischen Schriftsteller wirklich reiche; andererseits wird ihm gerade auch durch dieselben der Raum und Veruf dazu gelassen werden, noch weit selbständiger mit eigenem speculativem und zugleich streng fritischem Denken an ihr weiter zu arbeiten.

Bei der Lehre vom Werke und befonders Berfohnungs= werke Chrifti ift es am meiften die Alarheit im Beftimmen, Sondern und Aufeinanderbeziehen der reich und tief ausgehobenen Momente, worin wir Mancherlei bei Blitt werden vermiffen durfen. So schon im Eingang, wo er das hohepriesterliche Amt speciell auf unser Gefühlsvermögen bezieht: handelt es sich nicht doch auch nach Plitt bei jenem nur erst an sich um Herstellung eines neuen objectiven Berhältniffes ju Gott, mahrend dann gum Behuf ber Application an's Gefühl Chriftus als der erhöhte Berr durch den heiligen Geift und das Wort wirft? Go bei dem Gewichte, mit welchem Plitt den Unterschied zwischen Gühne und Strafe gegenüber von traditionellen Theorien meint geltend machen zu muffen: wollen nicht auch diefe ein Abthun der Strafe für uns badurch, daß Chriftus durch fein Strafleiden Suhne gewirkt hat, und kommt darauf nicht doch auch Plitt zurück (und zwar mit Recht, wenn man nur diefes "Strafleiben" richtig verfteht)? So beim Nachweis, dag über Chriftus, fofern er Saupt der Menfch= heit sei, das Leiden des Zornes, des Gottverlaffenfeins u. f. w. gekommen fei : es fehlt der Nachweis, daß dies für feine Berfon möglich gewesen sei trot dem Nachdruck, womit gerade Blitt sonft bie Schuld fammt der Strafe nur für des Subjects perfouliches Berhalten als folches will eintreten laffen; und andererfeits gleitet hier (1, 429) nun Plitt auf einmal in die Anschauma hinüber. wornach Chrifti Leiden nur darin beftand, daß die Menschheit die Tiefe ihres verderbten Zustandes an ihm erwiesen habe. Auch darüber vermag ich nicht gang flar zu werden, ob es nun eigent= lich das Leiden für sich war, was Suhne wirkte, ober ob ber eigentliche Grund der neu erschlossenen Gotteshuld für uns das

Wohlgefallen Gottes an der Liebe ift, welche Christus im Leiden bewährte.

Bei Plitt's anthropologischen und soteriologischen Ausführungen glaube ich, in den Grundanschauungen einverftanden, vollends eben nur noch klarere und schärfere Durchführung und eben hiemit auch abäquatere Fassung mancher Bunfte wünschen zu muffen, um leicht auch für Solches, mas mir in der von ihm ge= gebenen Darftellung nicht annehmbar erscheint, eine Berftändigung mit ihm zu erreichen. So wird feine Lehre von der fittlichen Er= regungsfähigkeit und dem wirklichen Erregtwerden des Menschen burch Gott außerhalb der biblischen Beilsoffenbarung fich erft mehr auch darin bewähren muffen, daß fie zugleich noch bestimmter zeigt, warum dennoch dort die Menschen nicht weiter fortschreiten und fortschreiten können, als dies auch nach seiner eigenen Ueberzeugung ber Fall ift; daneben hat er hier mehrfach Beispiele folcher bibli= scher Perfonlichkeiten aus dem Heidenthum aufgeführt, welche, wie 3. B. der Hauptmann von Rapernaum, bereits auch von jener speciellen Offenbarung beeinflußt waren. Nebenbei fei hier noch bemerkt, daß beim Ausgehen von Schrift und Erfahrung das Wefen bes Satans und des fatanisch Bosen (1, 245 ff.) doch wohl erft nach einem Blick auf's erfahrungsmäßige menschliche Bofe und diefes nicht zunächst aus der Geschichte des ersten Sündenfalles für fich (1, 256 ff.), fondern nur immer ichon im hinblick auf die gegenwärtige Erfahrung zu beleuchten fein wird. — Bei der Lehre von ber Beilsaneignung und zwar naher von der Buge, wo bei Plitt nicht das Gesetz, fondern ein Geeintsein von Gefetz und Evan= gelium oder vielmehr das Evangelium felbst als das zuerft Wirkfame erscheint, werden wir fragen muffen, ob er überhaupt bearifflich scharf zwischen beiden geschieden, und ferner, ob er diejenigen eben durch's Gesetz gewirkten Schrecken, welche freilich noch keine heilsame Buße oder schon eine Ueberwindung des Bösen find (vgl. auch gerade Luther's Lehre nach Plitt's eigenem Hinweis 2, 31), nach der Stellung, die ihnen dennoch am Anfang der Buge zu= fommt, richtig gewürdigt habe. Bei jener eigenthümlichen Lehre von den vier Gnadenmitteln fragen wir: wirft das dritte nicht blos theils insofern Gnade-vermittelnd, ale in jener Gemeinschaft die Einzelnen besonders lebendig das Gnadenmittel des Wortes

unter einander üben, theils insofern, als die Kraft des Gebetes durch die Gemeinschaft eigenthümlich gesteigert wird? Ist aber nun diese Form, in der das lebendige Wort und das Gebet gestrieben wird, erst — wie jenes Wort selbst und vollends wie die Sacramente — Sache specieller und objectiver Gabe und Stiftung durch Christus? ist es wirklich angemessen, sie einerseits mit den letzteren und andererseits mit Ausschluß von Anderem, das bei einer Erweiterung des Begriffs der Gnadenmittel auch noch darunter fallen möchte, unter diesem Begriffe zusammenzufassen? Leicht wird eine gleichartige Frage auch in Betreff jenes vierten Gnadenmittels sich durchführen lassen.

Doch es ist hier weder der Ort, noch die Absicht, eine Rritik unseres Buches zu geben. Wir wissen, wie wenig Schwierigkeit und zugleich wie wenig Werth Kritifen gewissenhafter fremder dog= matischer Ausführungen haben, wenn man ihnen nicht auch schon gleich gewiffenhafte positive Ausführungen gegenüberstellt. Die Mängel überhaupt aber, welche wir nach jenen Seiten hin finden, werden für jeden chriftlich und echt theologisch gefinnten Lefer immer weitaus überwogen werden durch den durchaus anregenden, lebenbigen, oft herzerquickenden Gindruck, welchen das Buch mit feinem innig driftlichen Geifte, feinem ernften, schlichten Wahrheitsfinne, feinem reichen, tiefen Ginblick in den lebendigen Inhalt der Beil8wahrheit und des Heilsprocesses ausüben muß. Nicht fritifirt sollte es hier werben, vielmehr nur möglichst nach feinen verschiedenen Seiten charakterifirt, und zwar namentlich als eine bedeutungs= volle Gabe, die aus der Brüdergemeinde nicht dieser Gemeinde blos, sondern unserer ganzen Theologie und Rirche dargeboten wird. Julius Röftlin.

## Miscellen.



Programm der haager Gesellschaft zur Vertheis digung der christlichen Religion auf das Jahr 1864.

Die Directoren der haager Gesellschaft zur Vertheidigung der christlichen Religion haben in ihrer Herbstwersammlung, am 19. September 1864, Ausspruch gethan über sieben bei ihnen eingesandte Abhandlungen.

"Einehistorisch-kritische Nachweisung der unsauteren Traditionen, die zusammen mit echt geschichtlichen Elementen in den Evangelien vorkommen, nebst einer Forschung nach den Quellen, woraus sie entlehnt sind, und nach den Merkmalen, woran sie sich erkennen lassen."

Die Directoren erkannten, daß der Verfasser dieser Abhandlung die Frage nicht begriffen, und daß er, von unhaltbaren Principien ausgegangen, diese öfter mangelhaft angewendet hatte; ihr einstimmiges Urtheil war, daß die Abhandlung schon darum, aber auch wegen der flüchtigen Bearbeitung, der ungenügenden Form und der an vielen Stellen unleserlichen Schrift, durchaus nicht in Betracht kommen konnte.

Darauf schritten die Directoren zur Beurtheilung zweier, ebensfalls hochbeutscher Abhandlungen, die Frage betreffend:

"Welche Gründe fönnen aus der Betrachtung ber menfchlichen Natur entnommen werden für ben Glauben an unfere perfonliche Unfterblichkeit, und welchen Werth hat man speciell dem Christen= thume in hinficht auf diefen Glauben zuzuweisen?" Die eine hatte den Wahlspruch: Χριστός ή όδός; die andere den in dieser Weise geanderten Grundsatz von Cartefius: Cogitor ergo sum. Beiden Abhandlungen wurde durch die Directoren bas lob des Scharffinns zuerfannt, und fie fanden darin, infonderheit in der letitgenannten Abhandlung, viele wichtige Bemerkungen und philosophische Ideen. Bu ihrem Bedauern jedoch fühlten sie sich verpflichtet, beide abzuweisen, nicht nur, weil beide undeutliche, manchmal unleserliche, Schrift, fondern auch dieses mit einander gemein hatten, daß die Betrachtung der menschlichen Natur nicht, wie es die Frage ausdrücklich forderte, in den Vorder= grund gestellt war, um daraus die Gründe für den Glauben an die perfönliche Unfterblichkeit des Menschen herzuleiten, und daß der Begriff dieses Glaubens zu fehr zusammenfloß mit dem der Unfterblichkeitelehre; indem der Berfaffer der erftbenannten Abhandlung den Zweck der Frage gänzlich übersehen hatte, darin, daß er von der Bibellehre (ihm zufolge mit dem Christenthume identisch) stete den Ausgangspunkt für seine Erörterungen genommen; der Verfaffer der zweiten Abhandlung fich, in Uebereinstim= mung mit seinem Wahlspruch: Cogitor ergo sum, aprioristischen Betrachtungen ohne festen Boden hingegeben hatte.

Jetzt kam eine niederdeutsche Abhandlung zur Sprache, mit bem Bahlspruche: Osuskov yaz allov u. s. f. auf die Frage:

"Ein religiöfes Lefebuch, worin die fogenannte moderne Theologie der Wahrheit gemäß darge= ftellt und ihr Einfluß auf den christlichen Glau= ben nachgewiesen und beurtheilt wird."

Den Bewerbern wird eine freie und unterhaltende Form ganz besonders anempsohlen: — Diese Abhandlung aber wurde sowohl wegen der Form, als des Inhalts als völlig unbrauchbar abgewiesen.

Schließlich beurtheilten die Directoren drei Abhandlungen: eine hochdeutsche, mit dem Wahlspruch: Quod ad nos pertinet u. f. f.;

eine niederdeutsche, mit der Devise: De liesde Christi dringt ons, und eine andere niederdeutsche, mit: Indien zy Mozes en de Profeten u. s. f., die Frage betreffend:

Weil sich in den letzteren Zeiten, in Bezug auf die Auferstehung bes Herrn aus dem Grabe, Bedenken erhoben haben, die nach der Ansicht Etlicher den Glauben und die Hoffnung des Christen durch= aus nicht gefährden, nach Anderer Ansicht aber das Fundament der christlichen Religion untergraben, so fragt die Gesellschaft:

"Hat man, nach ben Zeugnissen des Neuen Testamen=
tes, die geschichtliche Realität der Auferstehung
des Herrn aus dem Grabe anzunehmen? Bon
welchem Gewichte ist der Glaube an jene Auf=
erstehung gewesen für die Apostel und für die Grün=
dung der christlichen Kirche? Welches Gewicht hat
man, von religiös=dogmatischen Gesichtspunkten
ausgehend, dem Wesen der christlichen Religion
gemäß, der Anerkennung jener Thatsache, als
einer geschichtlichen, fortwährend beizumessen."

Obgleich Directoren den Verfasser der ersten Abhandlung seines Fleißes und seiner Tüchtigkeit wegen zu loben hatten, konnten sie bennoch seine Arbeit nicht frönen, weil er, statt einer historischen Untersuchung, eine speculativ-dogmatische Abhandlung geliefert und das zweite Glied der Frage zu flüchtig und oberflächlich, das dritte gar nicht beantwortet hatte.

In der zweiten Abhandlung fanden sie zwar ein redliches Streben des Verfassers, mußten jedoch seine Arbeit als durchaus ungenügend und werthlos bei Seite legen.

In der dritten Abhandlung haben sie wohl Beweise von Belesenheit und eine Anzahl klarer Ideen angetroffen, zugleich aber
auch (nebst vielen anderen Mängeln) eine große Oberstächlichkeit
und zu wenig Originalität, weshalb sie dem Verfasser, obgleich er
für das zweite Mal Bewerber zu sein schien, den Ehrenpreis nicht
haben zuweisen können.

Auf's Neue schreibt die Gesellschaft folgende Preisfrage aus, zur Beantwortung vor dem 1. September 1865:

"Ein religiöfes Lefebuch, worin die fogenannte mosterne Theologie der Wahrheit gemäß dargestellt und ihr Einfluß auf den christlichen Glauben nachsgewiesen und beurtheilt wird."

Den Bewerbern wird eine freie und unterhaltende Form ganz besonders anempfohlen.

Ebenfalls auf's Neue, zur Beantwortung vor bem 15. December 1865, wird die Preisfrage ausgeschrieben:

Weil in den letzteren Zeiten, in Bezug auf die Auferstehung des Herrn aus dem Grabe, sich Bedenken erhoben haben, die nach der Ansicht Etlicher den Glauben und die Hoffnung des Christen durchaus nicht gefährden, nach der Ansicht Anderer aber das Funsdament der christlichen Religion untergraben, so fragt die Gesellschaft:

"Hat man, nach den Zeugnissen des Neuen Testamentes, die geschichtliche Realität der Auferstehung
des Herrn aus dem Grabe anzunehmen? Bon
welchem Gewichte ist der Glaube an jene Auferstehung gewesen für die Apostel und für die
Gründung der christlichen Kirche? Welches Gewicht
hat man, von religiös zogmatischen Gesichtspunst
ten ausgehend, dem Besen der christlichen Religion
gemäß, der Anerkennung jener Thatsache, als
einer geschichtlichen, fortwährend beizumessen?"
Als neue Preisfrage schreibt die Gesellschaft die folgende aus,
zur Beantwortung vor dem 1. September 1865:

"Eine gedrängte Geschichte des Pusehismus in England, mit Anweisung der Ursachen, woraus diese Erscheinung zu erklären, und was man zu urtheilen hat über seine bedenklichen Folgen und vermuthliche Zukunft."

Bor dem 15. December 1865 wird den Antworten entgegen= gesehen auf folgende drei, ebenfalls neue Fragen:

I. "Ueber den Inhalt und den Werth des Wunder= begriffes bei den Berfaffern des Reuen Testamentes."

II. "Gine Untersuchung nach bem Ursprung und bem Zweck der drei Briefe, welche dem Apostel Johannes zugeschrieben werden." — Die Gesellschaft verlangt, daß dabei auch besonders die Frage berücksichtigt werde, ob diese Briefe von dem Verfasser des vierten Evangeliums herrühren oder nicht.

III. Da Etliche in unserer Zeit, auf Grund einer großen Ansahl Stellen in den Evangelien, der Meinung sind, daß Jesus seine persönliche Wiederkunft vorhergesagt hat, und hieraus nachetheilige Folgerungen gezogen werden in Bezug auf die Reinheit seiner Ideen von dem Wesen und der Entwickelung des Reiches Gottes, so verlangt die Gesellschaft:

"Eine genane Erklärung und hiftorisch-kritische Betrachtung der Stellen des Neuen Testamentes, worin Zesus sein Rommen und Wiederkommen bespricht; worans sich ergebe, ob und inwieweit die eschatologischen Vorstellungen der ersten christlichen Kirche Einfluß gehabt haben auf die Darstellung (Nedaction) der Worte des Herrn, in Bezug auf diesen Gegenstand."

Für die genügende Beantwortung aller obengenannten Preisfragen wird eine erhöhte Ehrenmünze von vierhundert Gulden ausgesetzt, wobei den Verfassern die Wahl bleibt, den Werth ganz oder theilweise in baarem Gelde zu entnehmen.

Vor dem 15. December dieses Jahres wird den Antworten entgegengesehen auf die Fragen über die Todesstrafe und die Verbindung zwischen dem Glauben an den göttlichen Ursprung des Evangeliums und den Resultaten der historisch-kritischen Wissenschaft; und vor dem 15. März 1865 auf die Fragen, über den Messiasbegriff, das Cha-rakterbild des Heilandes und die Beziehung zwischen Glaubens- und Sittensehre Jesu und der Apostel und der übertriebenen Askese in der christlichen Kirche.

In der kinftigen Frühlingsversammlung werden die Directoren ihr Urtheil aussprechen über zwei vor dem 15. März d. J. bei der Gesellschaft eingegangene hochdeutsche Abhandlungen: die eine über die Sclaverei mit der Devise: Die Sclaverei ist ein Uebel u. s. f.; die andere mit dem Wahlspruche: est modus in redus, über die Berichte über Paulus in der Apostelsgeschichte.

Die Schriftfteller, welche sich um den Preis bewerben, werden darauf zu achten haben, daß sie ihre Abhandlungen nicht mit ihrem Namen, sondern mit einer beliebigen Devise unterzeichnen. Ein besonderes, Namen und Wohnort enthaltendes Billet habe sodann dieselbe Devise zur Aufschrift. Die Abhandlungen müssen in holständischer, lateinischer, französischer oder deutscher Sprache abgefaßt sein, und die in deutscher Sprache mit lateinischen Buchstaben, widrigenfalls sie bei Seite gelegt werden.

Ueberdies werden die Schriftsteller auf's Neue daran erinnert, daß auf gedrängte Behandlung großer Werth gelegt wird. Ferner sind die Abhandlungen von einer der Gesellschaft unbekannten Hand zu-schreiben und portofrei an den Mitdirector und Secretär der Gesellschaft, Professor Dr. W. A. van Hengel, zu Leiden, einzusenden.

Auch wird auf's Neue zur Warnung daran erinnert, daß es ohne Bewilligung des Borstandes der Gesellschaft nicht erlaubt ist, seine gekrönte Abhandlung herauszugeben, weder einzeln, noch in einem anderen Werke. Die Gesellschaft reservirt sich das Recht, von den eingelaufenen Abhandlungen nach Belieben, zum allgemeinen Nutzen, Gebrauch zu machen, und dieselben, auch wenn sie den Preis nicht erworben haben, theilweise zu veröffentlichen, entweder mit bloßer Hinzusügung der von den Verfassern gewählten Devisen, oder mit Nennung der Namen, falls die Verfasser, darum ersucht, sie kund geben wollen.

Schließlich wird in Erinnerung gebracht, daß die Verfasser ihre eingefandten Arbeiten nicht zurückbekommen, daß aber die Directoren eine Abschrift davon besorgen, wenn solche, unter Angabe der Abresse und Gewährleistung der Kosten, gewünscht wird.

Programm ber Tenler'schen theologischen Gefell= fcaft zu Haarlem für bas Jahr 1865.

Directoren der Tepler'schen Stiftung und Mitglieder der theologischen Abtheilung haben in ihrer Sitzung vom 11. November ihr Urtheil abgegeben sowohl über eine deutsch abgesaste Beantwortung der Frage nach dem Einstuß der sogenannten empirischen Philosophie auf die christliche Theologie und Kirche, unter dem Denkspruche: Dies diem docet, als über zwei holländische zur Erledigung der zum zweiten Male vorgestellten Frage über die absolute Sündlosiskeit Vosu gegen die neuesten historischen und philosophischen Einwendungen. Die eine war bezeichnet mit dem Motto Ebr. VII, 26: "Denn einen solchen Hohenpriester sollten wir haben u. s. w."; die andere mit den Worten: "Welcherlei der Irdische ist, solcherlei sind auch die Irdischen u. s. w."

Die deutsch abgesaßte Arbeit konnte schwerlich als eine Beantwortung der Frage betrachtet werden; die beiden holländischen Schriften litten an andern Mängeln. Die erste war ein ganz unbedeutender und werthloser Auffag, während der zweiten, trotz der großen ihr zugewandten Mühe, alle fritische und psychologische Begründung fehlte.

Es hat bemnach keine Zuerkennung des Preises Statt gefunden. Der Verfasser der beutschen Schrift über den Einflnß der empirischen Philosophie wird zugleich benachrichtigt, daß seinem Wunsche, in dem angebogenen Geleitbriefe ausgesprochen, kein Genüge geleistet werden kann.

Für das Jahr 1865 wird die folgende Frage zur Preisbewers bung ausgesett:

Theol. Stud. Jahrg. 1865.

"Welche waren die Ideen Jesu von dem Gottesreich? Wie hingen dieselben zusammen mit den Anschauungen und Erwars tungen seiner Zeitgenossen?"

Weiter hat die Gesellschaft die für das Jahr 1863 aufgestellte Frage abermals zur Preisbewerbung ausgesetzt. Sie lautet:

"Was sehrt die Geschichte über den Einfluß, welchen die sogenannte empirische Philosophie in England, und von dort aus, in Frankreich und Deutschland auf die chriftliche Theologie und Kirche gehabt hat? Und inwiesern darf dieses Zeugniß der Geschichte als Waßstad gelten zur Beurtheilung des Werthes und der Bedeutung der empirischen Methode für die Religionswissenschaft, oder der Methode der exacten Wissenschaften, welche heut zu Tage als Methode der Wissenschaften des Geistes anempsohlen wird?"

Der Preis besteht in einer goldenen Medaille von fl. 400 an innerem Werth.

Man fann sich bei der Beantwortung des Hollandischen, Latei= nischen, Französischen, Englischen ober Deutschen (nur mit lateini= fcher Schrift) bedienen. Auch muffen die Antworten, mit einer anderen Sand als der des Berfaffers gefchrieben, vollständig eingefandt werden, da keine unvollständigen zur Breisbewerbung zugelaffen werden. Die Frift der Einsendung ift für beide Fragen auf 1. Januar 1866 anberaumt. Alle eingeschickten Antworten fallen der Gefellschaft als Eigenthum anheim, welche die gekrönte, mit oder ohne bei= gefügte Uebersetzung, in ihre Werke aufnimmt, fo daß die Berfaffer fie nicht ohne Erlaubnig ber Stiftung herausgeben durfen. Auch behält die Gefellschaft sich vor, von den nicht gefrönten Antworten nach Gutfinden Gebrauch zu machen, mit Berschweigung ober Meldung des Namens der Berfaffer, doch im lettern Falle nicht ohne ihre Zustimmung. Auch fonnen die Ginfender nicht anders Abfchriften ihrer Arbeiten bekommen, als auf ihre Roften. Die Ant= worten muffen, nebft einem versiegelten Namenszettel, mit einem Denkspruch versehen, eingefandt werden an die Adreise: Fundatiehuis van wijlen den Heer P. Teyler van der Hulst te Haarlem.

00000

# Cheologische

# Studien und Kritiken.

## Sine Zeitschrift

für

# das gesammte Gebiet der Theologie,

begründet von

D. C. Allmann und D. F. W. C. Umbreit

und in Verbindung mit

D. C. I. Nihsch, D. I. Müller, D. W. Benschlag

herausgegeben

bon

D. C. B. Sundeshagen und D. G. Riehm.

1 8 6 5. Achfunddreißigster Jahrgang. Zweiter Band.

Gotha,
bei Friedrich Andreas Perthes.
1865.

## Theologische

# Studien und Kritiken.

### Sine Zeitschrift

für

# das gesammte Gebiet der Theologie,

begründet von

D. C. Milmann und D. F. W. C. Umbreit

und in Berbindung mit

D. C. J. Nitssch, D. J. Müller, D. W. Benschlag

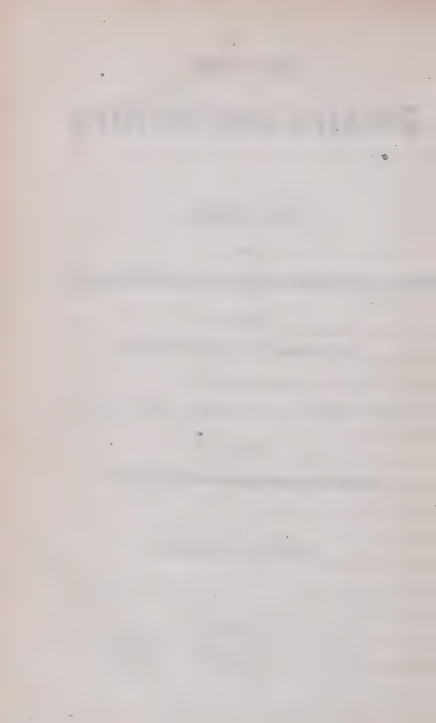
herausgegeben

nou

D. C. B. Hundeshagen und D. E. Riehm.

Jahrgang 1865 drittes Beft.

Gotha, bei Friedrich Andreas Perthes. 1865.



### Worwort.

Die Frage, ob die Studien und Aritiken, auch nachdem der Zweite ihrer Begründer zur ewigen Ruhe eingegangen ist, ihren Lauf noch weiter fortsetzen sollen, ist von dem Verewigten selbst schon vor fünf Jahren beautwortet worden. Nach dem Heimgange des Freundes, mit dem er 33 Jahre lang in der Arbeit an diesem Werke verbunden war, hat er sich in der Vorrede zu dem Jahrgange 1861 dahin ausgesprochen, daß "ein Unternehmen solcher Art nicht allzusehr von einem einzelnen, wenn auch noch so trefslichen Mitarbeiter oder Leiter abhängig gemacht werden darf, sondern als ein auf breiterer Basis gemeinsamen Zusammenwirkens und öffentlicher Theilnahme ruhendes betrachtet und demgemäß so lange fortgeführt werden muß, als diese Basis genügend vorhanden ist". Auf Grund dieser Erwägung hat unser

theurer Freund und Lehrer die Fortsetzung dieses seines Werkes für den Fall seines Abscheidens als ein Vermächt= niß seines Vertrauens in unsere Hände gelegt. Wir find entschlossen, dieses Vermächtniß anzutreten und mit Gottes Hülfe die Leitung dieser Zeitschrift weiterzuführen, so lange wir die Ueberzeugung haben dürfen, daß diefelbe noch einem vorhandenen Bedürfnisse entgegenkommt. Nachdem die hoch= verchrten Männer, welche bisher als Mitwirkende in einem näheren Berhältniffe zu unserer Zeitschrift standen, uns auf unfre Bitte bereitwilligst die Zusage gegeben haben, derfelben auch künftig ihre lebendige und thätige Theilnahme zuwenden zu wollen, richten wir nun auch an den weiteren Kreis der verehrten Herren Mitarbeiter und an den ausgedehnten Leferkreis der Studien und Kritiken die Bitte, uns die bisherige Unterstützung und Theilnahme nicht zu versagen. —

Das wiederholt ausgesprochene, zuletzt ausführlicher in dem Vorworte zu dem einunddreißigsten Jahrgange dargelegte Programm der Studien halten wir unverändert fest. Auch in dem mit neuer Heftigkeit entbrannten Kampfe der in unserer Kirche vorhandenen, einander entgegengesetzten Richtungen, in welchem es sich um die wichtigsten Lebensfragen des evangelischen Glaubens und des Christenthumes überhaupt handelt, sollen die Studien und Kritiken Organ der Theologie bleiben, die den auf die Heilsthatsachen der evangelischen

Geschichte gegründeten Glauben der Apostel und der Reformatoren treu bewahren, Nichts von seinem Inhalte an die wechselnden Strömungen der Zeit preisgeben, denfelben aber auch nicht in überlieferten Formen blos autoritätsmäßig hinstellen, sondern ihn mit dem Muthe des Glaubens an den heiligen Geift der Wahrheit, welchen der Herr seiner Gemeinde verheißen hat, in lebendiger, stets frischer Geistes= arbeit wissenschaftlich darstellen, innerlich begründen, ihm an der Stelle unzureichend gewordener Formen aus den ge= sunden und echten Bildungselementen der Zeit neue Kormen anbilden und ihn so dem Bewuftsein unferer Zeitgenoffen nahe bringen will. Dabei wird unfere Zeit= schrift, wie bisher, der wissenschaftlichen Berhandlung freien Raum lassen, soweit sie die Grundlage wesentlicher Ucbereinstimmung mit dem bezeichneten Standpunkte nicht verläßt. Auch folchen Arbeiten, welche einzelne, gewöhnlich zurückgestellte Momente der Wahrheit mit einer gewifsen Ein= seitigkeit geltend zu machen suchen, soll sie nicht verschlossen sein, falls dieselben nur den Ernst und die Gewissenhaftigkeit erkennen lassen, welche die Frucht aufrichtiger Wahrheitsliebe und des Bewußtseins sind, daß es sich in der Theologie und Kirche um Heiliges handelt, und falls sie dabei zu weiterem Forschen nach der vollen Wahrheit fruchtbare Anregung geben. Dagegen muß felbstverständlich Alles

ansgeschlossen bleiben, was nach der Ueberzeugung der Herausgeber die Grundlagen des evangelischen Glaubens und der Gemeinde Christi antastet, da unsere Zeitschrift nur im Dienste der Wissenschaft stehen soll, die nicht zerstören, sondern bauen will.

Am erwänschtesten werden uns gediegene Beiträge sein, deren Inhalt zu den Mittelpunkten, um welche sich die theologischen und kirchlichen Lebensinteressen der Gegenwart drehen, in näherer oder entfernterer Beziehung steht. Jedoch sollen die Studien nicht aufhören, auch durch gründliche Erörterungen über den Tagesfragen fern liegende Gegenstände, auch über gelehrte Detailfragen, an ihrem Theile den Entwicklungsgang der theologischen Wissenschaft zu fördern.

Daß unsere Zeitschrift auch ferner unter dem Namen ihrer beiden verewigten Begründer ausgehen wird, erkäsien uns als eine Pflicht dankbarer Pietät, deren Erfüllung gewiß nicht allein unsern Herzen ein Bedürfniß war.

Hundeshagen. E. Riehm.

Abhandlungen.



1.

### Bur Charatteriftit

ber

messianischen Weissagung und ihres Verhältnisses zu der Erfüllung.

Von

#### D. Cb. Richm.

#### Bweiter Artikel.

Die meffianische Beiffagung, die - wie der erfte Artifel diefet Abhandlung a) gezeigt hat - aus dem Lebensmarke der altteftamentlichen Religion mit innerer Nothwendigkeit hervorwuchs, bildet einen mefentlichen Beftandtheil der prophetischen Bredigt. Denn es ift Berufsaufgabe der Propheten, dahin zu wirken, daß Afrael, mas es durch Gottes Gnadenmahl feiner Idee und Beftimmung nach ist, auch in der Wirklichkeit mehr und mehr werde: ein mit seinem Gotte in wesenhafter Gemeinschaft ftehendes, beiliges und priesterliches Eigenthumsvolk Jehovah's. Dazu mar erforderlich, daß der Glaube an das in Gottes Rath unabänderlich festgestellte, herrliche Ziel ber Geschichte Fraels im Widerstreit mit dem Elende der Gegenwart immer auf's Neue mit siegreicher Rraft geltend gemacht, daß das Bewußtsein um feine große Beftimmung in dem Volke lebendig erhalten und immer flarer und vollständiger entwickelt wurde. Rein Prophet verfaumt es daher, auf das Ende der Wege Gottes hinzuweisen. Auch Amos z. B., obschon er voraugsweise als Strafprediger und Herold des schon im Anzug be-

a) Bgl. Heft I bieses Jahrganges.

426 Riehm

griffenen Gerichts vor das Bolk tritt, muß wenigstens zulet noch den Frommen und zur Bekehrung Willigen die lockende Aussicht auf das Heil der Bolkendungszeit zeigen. Und so finden wir übershaupt in jeder, auch der kleinsten prophetischen Schrift immer wesnigstens etwas von messianischer Weissagung. —

Ihren allgemeinsten und wesentlichsten Grundzügen nach bleibt fich nun die meffianische Weiffagung zu allen Zeiten und bei allen Propheten gleich. Gottes Gericht über fein untreues Bolf zu beffen Büchtigung, Läuterung und Sichtung, die Bekehrung des Bolkes oder wenigstens eines Restes davon zu feinem Gotte, das Gericht über die heidnischen Bölker, in deren Gewalt Jrael gegeben mar, und die in Uebermuth und in der Absicht, das Gottesreich gang zu vernichten, ihre Vollmacht überschritten, des Gottesvolkes Erlöfung und endlich das geiftliche Beil und der äußere Segen der vollendeten Bundesgemeinschaft Ifraels mit dem in feiner Mitte wohnenden und durch sein königliches Regiment Gerechtigkeit und Frieden in feinem Reiche Schaffenden Gotte, - bas find überall die Grundlinien des Bildes, welches die Propheten von dem Verlaufe der Geschichte des Gottesreiches bis zu feinem Vollendungsziele hin zeichnen. Die Ausführung des Bildes im Einzelnen ift aber in verschiedenen Zeiten und bei verschiedenen Propheten eine sehr verschiedene. Da tritt in der Schilderung des meffianischen Beils bald das äußerliche. irdische Glück: die Macht und das Ansehen des Volkes Gottes, die Sicherheit vor Feinden, die munderbare Fruchtbarkeit des heiligen Landes u. dgl., bald das geiftliche Beil: die Gundenvergebung, die fittlich = religiöse Erneuerung des Bolfes durch die Ausgießung des Beiftes Gottes, die innige Lebens = und Liebesgemeinschaft, in welcher jeder Einzelne mit Gott ftehen wird, u. dgl. mehr hervor. -Hier wird daffelbe particularistisch nur dem Bolke Ifrael, dort universalistisch allen Bölkern in Aussicht gestellt. — Der eine Prophet schreibt die Herbeiführung des Beiles der Bollendungszeit nur Jehovah felbst zu, mährend ein andrer den Anbruch der meffianischen Zeit an bas Auftreten bes messianischen Königs anknüpft, und ein dritter das mahre Gottesvolk als das Organ darstellt. beffen fich Gott bedient, um feinen Gnadenrathschluß zu voller Ausführung zu bringen. — Das Gottesreich der Bollendung erscheint

bald als ein dem bestehenden alttestamentlichen entsprechendes, hat, wie dieses, an dem Tempel in Jerufalem sein Centralheiligthum, fein befonderes Priefterthum, feinen Opfercultus, auch feine Guhnopfer u. f. w.; bald wird es als ein von dem bisherigen fehr verschiedenes geschilbert, fofern in ihm die besonderen, theofratischen Acmter überfluffig fein und damit auch die gange bisherige Glieberung des Bolfes Gottes und die bisherige Form der Gottesverehrung eine Erneuerung erfahren wird. — Roch viel mannich= faltiger aber wird die Geftalt ber meffianischen Beiffagung burch einen beständigen Wechsel ber concreten, zeitgeschichtlichen Büge. Sier genügt es z. B., daß Ifrael gegen die Angriffe der Nachbarvölker sicher gestellt wird; dort dagegen muß das drückende Joch ber Uffnrer zerbrochen, und bort bas chalbaifche Weltreich vernichtet, Gottes Bolf aus dem Lande der Gefangenschaft in das heilige Land zurückgeführt und Jerufalem und der Tempel wieder gebaut werden, damit die verheißene Zeit des Beiles anbreche. Ja faft jedes Bild der meffianischen Zeit hat seine besonderen zeitgeschichtlichen Farben. -

Diese Mannichfaltigkeit in der Gestaltung der messianischen Weissagung ist zum Theil in der Geisteseigenthümlichkeit der einzelnen Propheten und ihrem individuellen religiösen Standpunkte begründet; zum Theil ist sie eine Folge des stufen mäßigen Fortschritts in der Offenbarung des Heilsrathschlusses Gottes; bei weitem zum größten Theile aber hat sie ihren Grund in dem bedingenden und bestimmenden Ginslusse, welchen die gesichtlichen Zustände und Verhältnisse der jedes maligen Gegenwart auf den Juhalt der messianischen Weissagung des einzelnen Propheten üben. —

Der erste Bunkt bedarf keiner aussihrlichen Erörterung. Daß auch im Bereich der messianischen Weissagung in Ton und Haltung der Rede, in der Wahl der Bilder, in dem Vorwalten der Wortsoffenbarung oder der Vision, in der natürlichen Einfachheit oder dem, den Leser überraschenden, geistreichen Spiel der Symbolik, in der schlichten, knappen Darstellung des Geschauten oder in der künstlichen, detaillirten Beschreibung desseschen, in der bald größeren, bald geringeren Weite des Gesichtskreises u. dgl. die Verschiedenheit

des Charafters, der Gaben und Anlagen, der Lebenserfahrungen, bes Entwicklungsgangs ber einzelnen Propheten fich bemerklich macht, wird Niemand in Abrede stellen. Nur darüber, daß wir auch von perschiedenen religiösen Standpunkten gesprochen haben, durfte ein Wort der Berftändigung nöthig sein. Wir denken dabei natürlich nicht an eine die Einheit des Geiftes beeinträchtigende Berschieden= heit: alle Propheten geben von benfelben Grundüberzeugungen aus: alle haben daffelbe Ziel vor Augen. Wohl aber dürfen wir behaupten, daß, unbeschadet diefer überall fich bezeugenden Beiftes= einheit, die Stellung der einzelnen Propheten zu dem Gefete und den Inftitutionen des alttestamentlichen Gottesreiches eine verschiedene ift. Sie alle nehmen zwar ihren Standpunkt nicht außer oder über dem Gesetze, sondern in dem Mittelpunkte deffelben, indem fie fich in fein innerftes Wefen vertiefen; aber auf diefem ihnen allen gemeinsamen Standpunkte war noch eine Berschiedenheit möglich in der Werthlegung auf das, was die Peripherie des Gefeges bildet; die äußerlichen Satzungen fonnten für den einen eine größere, für den andern eine geringere Bedeutung behalten. So bleibt häufig, namentlich im altern Prophetismus, jene Peripherie gang unberücksichtigt, indem alles Gewicht auf den sittlich = religiösen Rern des Gesetzes gelegt wird. Bei einem Amos, Hosea, Jesajas, Micha finden wir kein Wort, welches verriethe, daß diese Bropheten den Carimonialgesetzen religiofe Bedeutung und verbindliche Kraft zugeschrieben hätten. Wie ganz anders dagegen Szechiel! Stellen, wie Eg. 4, 14; 22, 26, zeigen, welch' große Bedeutung für ihn die Speife = und Reinigungsgesetze haben. Und dag dies nicht auf Rechnung des fpateren Zeitalters zu fegen, fondern als etwas bem individuellen, religiofen Standpunkt Ezechiel's Angehöriges gu betrachten ift, lehrt der Blick auf feinen Zeitgenoffen Jeremias, ber nur die nachdrückliche Betonung des Sabbathgebots mit ihm gemein hat (Jer. 17, 19 ff.; vgl. Ez. 20, 12 ff.; 22, 8), sonst aber zu dem Carimonialgesetz dieselbe Stellung einnimmt, mie die älteren Propheten. - Dag nun eine folche Verschiedenheit ber religiösen Anschauungen auch im Inhalt der meffianischen Weiffagungen sich bemerklich machen mußte, ergibt sich schon aus unfern Bemerkungen über die Art und Weise ber Offenbarungsmittheilung

an die Propheten (S. 29). Wenn auch nirgende die ewigen, im neuen Bunde gur Ausführung tommenden Gottesgedanken aang aus der specifisch alttestamentlichen Berhüllung heraustreten, fo muß diefe altteftamentliche Berhüllung doch felbstverftändlich bei ben Bropheten, die - mehr als andere - auf die alttestamentlichen Satzungen und Inftitutionen Gewicht legen, in höherem Mage angetroffen werden. Und fo ift es ja auch wirklich 3. B. bei Ezechiel. Sein Zeitgenoffe Jeremias fann wohl einmal bei = läufig in der Schilberung der messianischen Zeit des Tempele, der Priefter und der Opfer gedenken (Jer. 17, 26; 31, 14; 33, 11; 18, 21 f.); aber feine Beiffagung gipfelt barin, bag er une bas Gottesreich ber Vollendungszeit zeigt als ein Reich, in welchem es feine Bundeslade, fein auf fteinerne Tafeln gefchriebenes Wefet, fein unnahbares Allerheiligstes, feinen Unterschied zwischen Prieftern und Laien, zwischen Propheten und Bolf mehr geben wird, in melchem vielmehr Jehovah in der gangen Gottesftadt gegenwärtig, bas Gefets in Aller Bergen geschrieben sein, und Alle in gleich nahem Berhältniß zu Gott fteben und ihn in gleicher Beise erkennen werden (Ber. 3, 16 f.; 31, 29 ff.). Für Ezechiel's meffianische Weiffagung dagegen ift Nichts fo charakteriftisch, als daß er auch in der Bollendungszeit das verinnerlichte, religiöfe Leben des Gottes= volles nicht ohne die Verkörperung in seinen bisherigen Formen fich vorstellig machen kann. Das von ihm gezeichnete Bild bes vollendeten Gottesreichs ist wesentlich das Bild des alten Gottesftaats; nur erfahren manche Ginrichtungen bes letteren eine fie vervollkommnende Umgeftaltung; dabei find ihm die äuferen Einrichtungen und Ordnungen bes erneuerten Gottesftaats wichtig genug, um fie gang ausführlich und bis in's Gingelnfte binein gu befchreiben (Ez. 40-48). Und da lefen wir davon, daß auch im neuen Tempel fogar noch Sünd und Schuldopfer bargebracht werben (Ez. 40, 39; 42, 13; 44, 29; 46, 20), daß am ersten und fiebenten Tag bes erften Monats eine jährlich wiederkehrende Entfündigung des Heiligthums vollzogen werden foll (Ez. 45, 18 ff.); ber Unterschied zwifchen Prieftern und Laien wird noch fcharfer geltend gemacht, als im Gefet (Eg. 44, 19); die gefetglichen Beftimmungen über bas Beilige und bas Unheilige, bas Reine und

430 Riehm

bas Unreine bleiben in Kraft, und das Bolf wird, wie bisher, von ben Brieftern über diefelben belehrt (Ez. 44, 23); die Befchneidung des Bergens ift verbunden mit der Beschneidung des Fleisches (Ez. 44, 9). Rurg: ber Charafter ber Bollendungszeit befteht nicht barin, daß im Gottesreiche das Alte vergeht und Alles neu wird, fondern nur darin, daß die alten Formen mit dem Beifte erfüllt werden, ohne den sie todt und werthlos find, daß immer mit dem äußern Symbol auch die Sache, das Wefen, mit der Carimonie auch die Gefinnung, deren Bethätigung fie fein foll, verbunden ist. Unftreitig steht also Ezechiel auch in seiner meffianischen Weiffagung weit mehr auf dem priefterlichen Standpunkt, als Jeremias; auch in ihr offenbart es fich, wie große Bedeutung die carimoniellen Satungen noch für fein religiöfes Bewugtfein haben. - In gleicher Beife ließe sich auch an andern Beispielen nachweisen, wie die größere oder geringere Tiefe des religiösen Lebens und das Mag der sittlich = religiosen Erkenntnig, welches den ein= gelnen Propheten eigen ift, einen beftimmenden Ginfluß auf den Inhalt ihrer messianischen Weissagungen übt. Man vergleiche z. B. - um die größten Gegenfate neben einander zu ftellen - die Weissagungen des zweiten Theils des Jesajas mit benen eines Haggai oder Maleachi! -

Neber den zweiten Grund der Mannichfaltigkeit in der Gestaltung der messianischen Weissaung, über den stusenmäßigen Fortschritt in der Offenbarung des Heilsrathschlusses Gottes an die Propheten hätte eine Entwicklungsgeschichte derselben näheren Aufschluß zu geben; sie hätte zu zeigen, wie der wahre Charakter des vollendeten Gottesreichs und die Mittel und Wege zu seiner Vollendung mit der Zeit von den Propheten immer klarer und vollständiger erkannt werden. Sine aussührliche Entwicklungsseschichte der messianischen Weissaung können wir nun aber hier nicht schreiben; und die Andeutungen, auf die wir uns beschränken müssen, verbinden wir besser mit der Erörterung über den dritten Punkt, den bedingenden und bestimmenden Einfluß, welchen die geschichtlichen Zustände und Verhältnisse der jedesmaligen Gegenwart auf den Juhalt der messianischen Weissaung üben. Die fortschreitende Entwicklung der messianischen Weissaung steht nämlich

mit dem Verlaufe der Geschichte des alttestamentsichen Gottesreiches in genetischem und teleologischem Zusammenhang; in genetischem, wegen des eben erwähnten Einflusses, welchen die jedesmaligen Zeitverhältnisse auf sie üben; in teleologischem, weil die Geschichte, ebenso wie die Prophetie, eine Vordereitung und Erziehung Israel's für die Erfüllung seines Beruses und für den Empfang des messianischen Heiles sein soll, weshalb Geschichte und Weissaung, um zur Erreichung desselben Zieles zusammenzuwirken, in ihrem Entwicklungsgang mit einander parallel laufen und gleichen Schritt halten müssen. So wird also der Nachweis des Einflusses, welchen der Wechsel der geschichtlichen Verhältnisse auf den Inhalt der messianischen Weissaung übt, nothwendig auch manche Andentungen über den stufenmäßigen Fortschritt in der Erkenntniß des göttlichen Heilsrathschlusses enthalten. Demnach machen wir in diesem zweiten Artikel sofort

den zeitgeschichtlichen Charakter der messianischen Weissagung

zum Gegenstand unserer Untersuchung. — Dabei fassen wir zuerst bie offen vorliegenden, zeitgeschichtlichen Züge in den Schilderungen der messianischen Zeit in's Auge und suchen sodann den tiefer liegenden genetischen Zusammenhang zwischen der Geschichte und dem Inhalte der messianischen Weisfagung nachzuweisen.

I. In Betreff jener an allen messianischen Weissagungen von vornsherein auffallenden zeitgeschichtlichen Färbung könnten wir in der Hauptsache einfach auf die Aussührungen Bertheau's versweisen a), denen wir nichts Wesentliches hinzuzusügen haben. Da dieselben aber schwerlich allen unsern Lesern bekannt oder zugänglich sind, und da für die Erkenntniß des wahren, geschichtlichen Chasrakters der Weissagung Nichts so wichtig ist als ein, noch keiness

a) Bgl. Bertheau: Die alttestamentliche Weissaung von Israels Reichsherrlichkeit in seinem Lande. Zweiter und britter Theil. In den "Jahrbüchern für deutsche Theologie", Bd. IV, S. 595 ff. und Bd. V, S. 486 ff.

432 Riehm

wegs zum Gemeingut gewordenes, richtiges Urtheil über die in ihr enthaltenen concreten, zeitgeschichtlichen Züge, so wollen wir uns einer Erörterung über diesen Gegenstand nicht ganz entschlagen, uns aber dabei möglichster Kürze befleißigen. —

Der Prophet ift vor Allem mit einer göttlichen Miffion an feine Zeitgenoffen betraut. Für fie ift auch alle feine Weiffagung junächst bestimmt, und zwar nicht zur Befriedigung einer eiteln Reugier, die den über ber Bufunst liegenden Schleier fich gerne luften laffen möchte; vielmehr fteht auch fie im Dienft der fittlich - religiöfen Berufsaufgabe, welche dem Propheten durch bie zu feiner Zeit vorhandenen Buftande und Berhaltniffe geftellt ift. Diese ber jedesmaligen Gegenwart angehörigen Zuftände und Berhältniffe behält der Prophet darum, auch wenn er Bufunftiges weiffagt, immer im Auge; von ihnen geht er aus, und zu ihnen fteht feine Beiffagung in beftimmter Zweckbeziehung. - Mit diefen Sätzen steht die Thatsache nicht im Widerspruch, daß manchmal ber Zweck der Weiffagung und namentlich ihrer schriftlichen Aufzeichnung darein gesetzt wird, daß man zur Zeit der Erfüllung erfennen folle: Jehovah habe die betreffenden Ereigniffe längft vorausgesagt; fie feien die Ausführung eines von ihm längst gefaßten Rathschlusses; folden Meußerungen begegnen wir befanntlich häufig in Jef. 40 - 66, aber auch sonft da und dort (vgl. 3. B. Jef. 8, 1 ff.; 30, 8 ff.; 34, 16; Hab. 2, 2 f.). Es versteht sich von felbft, daß bie Bukunftiges ankundigende Weiffagung auch für die Bukunft beftimmt ift, und ebenfo, daß ein Prophet um der Verstocktheit seiner Zeitgenoffen willen das Gotteswort, welches in der Gegenwart keinen Eingang findet, ausgesprochenermagen für eine empfänglichere Nachwelt aufschreiben kann. Aber das schließt nicht aus, daß die Weiffagung immer gunach ft in beftimmter Zweckbeziehung gu den Buftanden und Berhaltniffen ber Wegenwart fteht, gunachft für die Beit= genoffen des Propheten beftimmt ift. Die hat ein Prophet aeweissagt ohne die Absicht, vor Allem auf sie einen ihr inneres Leben und ihr Verhalten bestimmenden Ginfluß zu üben. — Bas von der Weissagung im Allgemeinen gilt, das gilt auch von der meffianischen insbefondere. Auch fie foll zunächst den Zeit= genoffen der Propheten unter den geschichtlichen Berhältniffen der

jedesmaligen Gegenwart zum Troft und zur Mahnung bienen; fie foll in den Empfänglichen den Glauben wecken und ftarfen, daß trots aller hinderniffe, welche die Untreue und Bergenshärtigfeit des Voltes, die dadurch nothwendig gewordenen Gerichte und die Macht der äußeren Feinde des Gottesreichs in den Weg ftellen, der Gnadenrathschluß Gottes über Ifrael doch zur Ausführung kommen wird, ja daß die Geschichte der Gegenwart und die für bie nächste Butunft in Aussicht stehenden Creignisse, wie wenig auch Menschenaugen und Menschengebanken es absehen können, doch ein Stück des Weges find, auf welchem der trene Bundesgott fein Eigenthumsvolf zu dem zuvor bestimmten Ziele hinführt. — Um biefen ihren nächsten 3med erfüllen zu können, mußte die meffianische Weiffagung das dem Bolke Gottes beftimmte Beil immer in innige Beziehung zu dem fittlich = religiöfen Zustande und der äußern Lage, in mel= der fich Ifrael gerade befand, fomie gu ben gunächft bevorftehenden Berichtskataftrophen fegen. Go oft baher die Zeitverhältnisse wesentlich andere geworden waren, so muften auch ihre allgemeinen Grundzüge in anderer Beife ausgeführt werben, indem sie auf die neuen Verhältnisse angewendet wurden. Darum wiederholt der spätere Prophet die ihm bekannte meffianische Weiffagung feines Borgangers nie einfach in ber Bestalt, die ihr dieser gegeben hat, sie etwa nur weiter ausführend und näher bestimmend. Bielmehr ihre wesentlichen Grundgedanken festhaltend, zeichnet er in freier Weise mit Rücksicht auf die gefchichtlichen Zuftande feiner Zeit und auf die praktifche Aufgabe. die ihm durch diefelben geftellt ift, ein neues Bild der Bollendungszeit, in welches er nur folche einzelne Züge des früheren Bildes aufnimmt, welche auch unter den veränderten Verhältniffen noch ihre frühere Bedeutung behalten haben. Go bleibt die meffianische Beiffagung immer frifch und lebendig; fie verjüngt fich immer wieder und wird in allem Wechfel der geschichtlichen Berhältniffe ben Gläubigen in Ifrael zum Troft in den Leiden und Gefahren, welchen fie eben ausgesetzt, ftartt ihren Glauben und ihre Soffnung gegen die Zweifel, von welchen sie gerade angefochten sind, und lockt alle nicht gang Unempfänglichen gerade durch diejenigen Beil8434 Riehm

aussichten, welche in den Berhältnissen der jedesmaligen Gegenwart die Bergen am leichtesten gewinnen konnten, zur Bekehrung. —

Was nach dem Bisherigen in der Bestimmung der meffianiichen Weissagung begründet ist, das ist ebenso auch in ihrer psychologisch vermittelten Genefis begründet. Es ift nicht die mit Rücksicht auf seine praktische Aufgabe getroffene freie Wahl des Propheten, daß er das meffianische Beil zu den Zuständen und Berhältniffen feiner Zeit in nabe Beziehung bringt; vielmehr folgt er dabei einer inneren Nöthigung. Er fann gar nicht anders, weil feine Beiffagung ihm felbst von dem Geifte Gottes nur in der Weise in das Berg und in den Mund gegeben wird, wie sie auf ber einen Seite aus feiner bisherigen Erkenntniß Gottes, feines Willens und Rathschluffes und auf ber andern Seite aus feiner Renntniß ber geschichtlichen Zuftande ber Wegenwart, aus den Wahrnehmungen und Erfahrungen, die er unter feinen Bolfsgenoffen gemacht und aus der Runde von den weltgeschichtlichen Greigniffen und den Bölkerverhältnissen seiner Zeit organisch hervorwächst (vgl. S. 30 ff.).

Um dies näher erläutern und begründen zu können, haben wir die Schranken in's Auge zu fassen, welche dem Ausblick ber Propheten in die Zukunft gezogen find. Dag überhaupt solche vorhanden sind, wird wohl Niemand in Abrede stellen. Aber welcher Art dieselben sind, ift streitig und wird auch streitig bleiben, fo lange noch die traditionellen und die historisch = fritischen Anfichten über das Zeitalter gewiffer Weiffagungen einander gegenüberstehen. Jedoch betrifft der Streit ja nur einen verhältnißmäßig fleinen Theil der prophetischen Schriften. Wir haben eine beträcht= liche Anzahl von Weiffagungen Jesajas', beren Echtheit allgemein anerkannt ift; das Gleiche gilt fast von dem gangen Buche des Jeremias und von dem gangen Buche Ezechiel's; ebenso von den Schriften der Propheten Hosea, Amos, Micha, Nahum, Habakuk, Zephanja. Saggai, Maleachi und von den acht erften Capiteln Sacharja's. Die Differengen in der nähern Beftimmung des Zeitalters einzelner diefer Beiffagungen find für die Beantwortung unferer Frage unerheblich. Sollte denn nun diefer unbeftrittene Grund und Boden nicht umfangreich genug fein, um aus ihm eine wohlbegrundete Erkenntniß des geschichtlichen Charafters der Weiffagung und der Regeln und Gefetze, an welche die göttliche Offenbarungsmittheilung an die Propheten fich felbst gebunden hat, zu gewinnen? Ober darf man etwa, wenn man eine folche Erkenntnig wirklich gewonnen hat, hinterher gang beispiellose Ausnahmen von der Regel anerken= nen, um etwa Jef. 40 - 66 dem Propheten Jefajas und die Apokalypfe Daniel's einem im Exil lebenden Bropheten vindiciren au können a)? Man könnte die Möglichkeit folcher Ausnahmen vielleicht zugestehen, wenn nur nicht gerade bei ben Weiffagungen, um deren willen wir fie annehmen follen, immer auch noch gang andersartige fritische Grunde in die Waagschale fielen, welche ber traditionellen Ansicht über ihre Abfassungszeit entgegenstehen und fie in ein Zeitalter verweisen, welches fie, sobald man es für ihre Entstehungszeit halt, als ben übrigen Beiffagungen gang gleich= artig, denfelben geschichtlichen Charafter an sich tragend und den= felben Gesetzen unterworfen erscheinen läft. Diefes Ausammentreffen muß gegen die Annahme von Ausnahmen bedenklich machen und ift uns eine Bürgschaft dafür, daß wir die Schranken der Boraussicht und die Regeln und Gefete der göttlichen Offenbarungsmittheilung an die Propheten, welche sich uns aus der Betrachtung der verhältnißmäßig großen Bahl anerkannt echter Beiffagungen ergeben haben, als allgemein gultige betrachten durfen.

Welches sind diese Schranken und Gesetze? Wir haben in dem Inhalte der prophetischen Voraussicht zwei verschieden artige Bestandtheile zu unterscheiden. Der eine ist mehr idealer und allgemeiner, der andere mehr concret-geschichtlicher Natur. Die Reime, aus welchen die, jenen bildenden prophetischen Erkennt-nisse erwachsen, sind theils die in dem prophetischen Bewustsein vorhandenen Grundideen der alttestamentlichen Religion, theils die Anschauung gewisser allgemeiner, zu allen Zeiten sich gleichsbleibender Verhältnisse. Diesenigen prophetischen Erkenntnisse das

a) Bgl. 3. B. Delitisch in den Schlußbemerkungen zum dritten Theil des Drechsler'schen Commentars zu Jesajas, S. 391: "Aber ein solches durch 27 Reden hindurch sestigehaltenes Indigenat in serner Zukunft, wie es für C. 40—66 anzunehmen, ist doch durch seine Beispiellosigkeit bestrembend." Bgl. dazu S. 389.

436 Richm

gegen, welche ben andern Bestandtheil des Inhalts ber prophetischen Voraussicht bilden, haben ihre Reime außerdem auch in ber Bekanntschaft des Propheten mit den besonderen geschichtlichen Zuständen und Verhältnissen der jedesmaligen Gegenwart.

Aus der grundlegenden Gefetesoffenbarung und aus den früheren prophetischen Gottesoffenbarungen kennt jeder Prophet den unwandels baren Rathschluß Jehovah's, - fein auf Erden begründetes Reich durch Bethätigung seiner richterlichen Strafgerechtigkeit gegen die gottesvergessenen Frevler, seiner Gnade und Treue gegen die Frommen oder buffertig zu ihm Umtehrenden, und feiner Allmacht und beiligen Majestät gegen die heidnischen Bölker, welche die Ausführung feiner Gnadenabsichten vereiteln wollen, - zu erhalten und es durch Gerichts = und Gnadenthaten zum Beile Ifraels und zum Segen für alle Boller feiner Bollendung entgegenzuführen. Darum reicht auch die Boraussicht jedes Propheten bis zum Ende der Wege Gottes. Das Vollendungsziel der Geschichte bes Reiches Gottes fteht zwar nicht allen gleich flar und vollftandig vor Augen; in der Schilderung beffelben treten bedeutende Gradunterschiede der religiösen Erkenntnif hervor. Aber der Ausblick felbst auf die vollendete Ausführung des Gnadenrathschluffes Behovah's fehlt bei keinem Propheten. Es find namentlich die im ersten Artifel erörterten, mit der alttestamentlichen Religion und dem altteftamentlichen Gottesreiche felbst gegebenen Ideen, aus welchen die Weissagung von diesem Vollendungsziele sich entwickelt. — Wesentlich gleicher Art ist auch noch die bei manchen Propheten fich findende Ankundigung eines der Bollendungszeit unmittelbar vorausgehenden, letten Kampfes der heidnischen Weltmacht gegen bas Gottesreich, der mit dem vollständigen und für immer ent= fcheidenden Siege des letteren und dem die Macht der Beiden vernichtenden Gerichte über die Angreifer endet. Wir finden folche Antundigungen in verschiedener Entwicklungsgestalt zuerft bei Joel Cap. 4, 9 ff., dann bei Micha 4, 11 - 13 und 5, 4 f., ferner in Sach. 12, 1 ff. u. 14, 3 ff. 12 ff., endlich bei Ezech. Cap. 38 u. 39. Auch ihnen liegen — wenn wir von der Einzelaus= führung absehen - feine besonderen zeitgeschichtlichen Berhältniffe gu Grunde; ihr mütterlicher Boden ift, außer der Idee des

Gottesreiches selbst, nur die Vorstellung des, jederzeit vorhanbenen, feindlichen Gegensatzes zwischen der Gesammtheit der heidnischen Reiche und dem Reiche Gottes, und die geschichtliche Erfahrung, daß eben wegen dieser seindseligen Stellung, welche die Reiche der Welt zum Reiche Gottes, ihrem beiderseitigen inneren Wesen zu Folge, einnehmen müssen, der Verlauf der Geschichte des Gottesreichs durch schwere Kämpse hindurchführt zum schließlichen Siea und Frieden.

Bas den andern, den concret = geschichtlichen Bestandtheil des Inhalts der prophetischen Boraussicht und Weiffagung betrifft, fo ift zwar mit Recht bemerkt worden, daß "die Prophetie ihre Erkenntnig der Bukunft nicht aus dem Inhalte der geschichtlichen Gegenwart schöpft, sondern aus dem Rathe Gottes, der über der Geschichte waltet, und auch die ihm scheinbar widersprechenden Thatsachen seinen Zwecken dienstbar macht" a). Aber wie schöpft fie benn ihre Erkenntnig der Zufunft aus dem Rathe Gottes? Doch nur fo, daß der Geist Gottes den Propheten darüber vergewiffert, wie nach den Gefeten des göttlichen Weltregiments die fünftige Geschichte fich aus den ihm bekannten Zuftanden und Berhältniffen der Gegenwart herausgestalten muß und wird, damit der ihm ebenfalls in feinen allgemeinen Grundzügen schon bekannte Rathschluß Jehovah's zur Ausführung fommt. Gben barum feben wir immer, wie die Beiffagung diefelben Grundgefete bes göttlichen Welt = und Reichsregiments, in deren Licht die prophetische Geschichtschreibung die Bergangenheit ftellt, auf die Gegenwart und nächste Zukunft anwendet, wie derfelbe prophetisch = theokratische Pragmatismus dort die Darstellung des Geschehenen, hier die Betrachtung des gegenwärtig Borhandenen und des aus demfelben Werdenden beherrscht. Hur über das Bevorstehen derjenigen geschichtlichen Besonderheiten, die mit den Berhältnissen der Gegenwart noch in irgend welchem unmittelbaren Bufammenhang ftehen, kann der Beift Gottes den Propheten vergewiffern, nicht aber über diejenigen, bei denen dies nicht mehr der

a) Bgl. Dehler: Art. "Beissagung" in Herzog's Realencyclopädie XVII, S. 652.

Fall ift; benn für die Erkenntnig der letteren fehlt in bem Befammtinhalt des Bewuftseins des Bropheten jeder Aufnüpfungspunkt. der ihre Entstehung ermöglichte. Es ist dies ein Gefetz, an welches nicht wir die göttliche Offenbarungsmittheilung binden wollen, sondern an welches sie, weil fie feine magische sein wollte, fich felbst gebunden hat. Rraft dieses Gesetzes hat jeder Prophet feinen bestimmten, feine Borausficht be= grenzenden, zeitgeschichtlichen Horizont. Dieser fann bald ein engerer, bald ein weiterer sein; immer aber reicht er nur so weit, als die Gegenwart, sofern fie im Lichte des göttlichen Rathichluffes betrachtet wird, das Bufünftige icon in ihrem Schoofe tragt. - Inner= halb dieses zeitgeschichtlichen Horizontes kann die durch den Geift Gottes gewirtte Gewißheit des Propheten über bas, mas im Rathe Gottes beschloffen ift, ein gang flares und beftimmtes Bor= auswiffen einzelner, geschichtlicher Thatfachen fein; und die Weiffagung fündigt diefelben dann gang beftimmt und un= bedingt an. So weiffagt z. B. Micha, der Sohn Jimla's, ganz beftimmt, daß Ahab und Josaphat von den Aramäern geschlagen würden, und läßt sich willig in das Gefängniß werfen mit der Erklärung, daß man ihn als falfchen Propheten behandeln folle. wenn sein Wort sich nicht erfülle (1 Kon. 22, 17 ff.). So fagt Umos die bevorftehende Bernichtung des damascenischen Reiches und die Wegführung der Aramäer nach ihrem Ursitz Kir bestimmt voraus (Am. 1, 3 ff.; vgl. 2 Kon. 16, 9.). Jesajas weiß mit voller Bestimmtheit, daß es den Ronigen Regin und Befach nicht gelingen wird, Jerufalem zu erobern, und daß in weniger als drei Jahren ihre Länder von den affprifchen Beeren verodet fein (Bef. 7, 7. 16; 8, 4), daß aber auch das Reich Juda durch die Affhrer, von denen Ahas feine Sulfe erwartet, schwer heimgesucht werden wird (Jef. 7, 18 ff.; 8, 5 ff.) a). In gleicher Weise fündigt er

a) Die Bergleichung der beiben zuletzt angeführten Stellen ift lehrreich als einer der Belege dafür, daß die Propheten manchmal, um ihre Drohungen und Berheifzungen lebendiger, auschaulicher, eindringlicher und für das Bolk faßlicher zu machen, die Art und Weise des Bollzugs eines bevorstehenden Strafgerichts oder einer Rettungsthat Jehovah's eim Einzelnen ausmalen,

auch die Errettung Fernsalems vor dem Heere Sanherib's, die Vernichtung des letzteren durch unmittelbares Einschreiten Jehovah's und die eilige Flucht Sanherib's in sein Land an (vgl. bes. Jes. 10, 33 f.; 14, 24 ff.; 29, 7 f.; 30, 27 ff.; 31, 5. 8 f.; 37, 33 ff.) a). Fere mi as dagegen fündigt an, daß Gott die Zerstörung Fernsalems und den Untergang des jüdischen Staats durch "seinen Knecht" Nebucadnezar unwiderruflich beschlossen habe; ebenso weissagt er aber auch von dem in ungefähr 70 Jahren über Babel hereinbrechenden Gerichte Gottes und der dadurch herbeigeführten Erlösung und Herbeihehr der Exulanten; und derselbe Prophet fündigt dem falschen Propheten Hananja an, daß er noch im laufenden Jahre sterben werde (Jer. 28, 16). Die Ersüllung oder Nichtersüllung solcher bestimmten Weissaungen, mögen dieselben Heils – oder Unglücks weissaungen sein, ist das in 5 Mos. 18, 22 und Jer. 28, 8 f. angegebene Kennzeichen echter oder falscher Propheten b). — Alle

ohne selbst auf das Detail der Ausmalung ein besonderes Gewicht legen, oder von seinem Eintressen die Wahrheit ihrer Weissaung abhängig machen zu wollen, weshald sie nicht anstehen, in der Reproduction einer Weissaung diesen oder jenen einzelnen Zug des Gemäldes zu ändern. In Jes. 7, 18 st. schildert nämlich der Prophet die Verheerung des Landes Inda als herbeigeführt durch das Zusammentressen eines assyrischen und eines äghptischen Heeres, wobei er ohne Zweisel voraussetzt, daß das letzter nach Inda ausrücken werde, um dem Vordringen der assyrischen Weltmacht ein Ziel zu setzen; in der etwa 1½ Zahre späteren Reproduction der Weissaung, 8, 5 st., nennt er dagegen nur noch die Assyrier als Werkzeng des göttlichen Strafgerichts.

a) Die beiden Stellen Jes. 30, 33 und 31, 8 f. sind ein weiterer Beleg für die in der vorigen Note gemachte Bemerkung; in der ersteren setzt der Prophet voraus, daß der König Sanherib mit seinem Heere fallen werde; in der Reproduction der Weissaung sagt er dagegen nur, daß der König voll Schrecken wieder heimkehren werde (vgl. auch 37, 34).

b) Mit Unrecht zieht Bertheau (Jahrbb. f. D. Th. IV, S. 352) was in 5 Mos. 18, 22 von solchen, auf die nächste Zukunft gehenden, bestimmten Weissaungen überhaupt gesagt ist, nur auf Heilsverheißungen. Handelte es sich bei den falschen Propheten meistens um Heilsverheißungen, so ist doch diese Beschränkung willkürlich in den Text eingetragen; und Stellen wie 1 Kön. 22, 28; Nich. 3, 5 und Czech. 13, 22 zeigeu, daß die Gesetzesbestimmung auch auf salsche Unglücksweissaungen anwendbar sein mußte. —

in biefen und ähnlichen Beiffagungen im Boraus angefündigten Beschichtsthatsachen liegen im Bereich jenes zeitgeschichtlichen Horizontes der betreffenden Propheten; und es ift das Borauswiffen derfelben psychologisch nach den S. 27 ff. gemachten Bemerkungen zu beurtheilen. — Bon dem weiteren Berlauf der Geschichte der Zukunft bagegen, der mit der geschichtlichen Gegenwart, so weit sie dem Propheten befannt ift, in feinem unmittelbaren Zusammenhang mehr fteht, gewinnt die Prophetie feine Renntniß aus dem Rathe Gottes. Die unter gang veränderten Bedingungen- und Berhältniffen anhebenden neuen Entwicklungsperioden der Gefchichte des Gottesreiches, oder gar einzelne Ereignisse aus denselben bleiben auch für ihn in das Dunkel des göttlichen Rathschlusses gehüllt. Alfo immer nur das nächste Stück des geschichtlichen Weges, welchen Gott fein Bolf führen wird, von der Gegenwart an bis gu der nächsten Epoche, die einen Wendepunkt in der Geschichte des Gottesreiches bildet, kann das erleuchtete Auge des Propheten mehr oder weniger deutlich übersehen. Dieses Wegftück aber erkennt er als ein dem Ziele, welches Gottes Gnadenrathichluf fich gestecht hat, zuführendes; denn die zuvor besprochenen, idealen, zukunft-geschichtlichen Erkenntniffe vergleichen fich in ihrem Berhältniffe zu dem concret = ge= schichtlichen Entwicklungsgange des Gottesreiches, soweit ihn der Prophet von seinem Standort aus übersehen kann, dem Himmel, der das Stud Erde begrenzt, welches man von einer hohen Warte aus übersieht. Das Vollendungsziel steht ja, wie oben bemerkt, jedem in die Zukunft blickenden Propheten vor Augen. Nur die neuen Ent= wicklungsftadien der Geschichte des Gottesreiches, die noch zwischen= eintreten können, bevor von dem Punkte aus, bis zu welchem feine Voraussicht sich erstreckt, das Vollendungsziel erreicht werden wird, liegen außerhalb seines Horizontes. Hiermit haben wir die eine Schranke ber prophetischen Voraussicht aufgezeigt. Wir haben die gute Zuversicht, daß jeder Ausleger, der gewohnt ift, die Beif= fagung nicht nach der wirklichen oder vermeintlichen Erfüllung zu beuten, sondern vor Allem den Sinn zu ermitteln, welchen der Prophet felbst mit seinen Worten verband, aus der Untersuchung ber anerkannt echten Weiffagungen das obige Resultat gewinnen

wird. Was a priori gefolgert werden kann, erweist sich als dem Thatbestande vollständig entsprechend a). —

Eine Gefangenführung nach Babel burch die Affprer konnte aber Micha androhen. Denn 1) gehörte damals (in ber erften Zeit Sistia's) Babel den Affpriern; denn Sargon d. i. Salmanaffar heißt auf ben Infchriften "Rönig von Affur und Sinear". 2) Die Babylonier machten aber ichon unter Sargon und bernach unter Sanberib fortmährend Bersuche, fich ber affprischen Oberherrschaft zu entziehen. Im Guben von Sinear war (721 - 709) noch ein mabhängiger König Merodach = Ba= ladan, der fich den Titel eines Ronigs von Babel anmaßte (vgl. Branbis: Der historische Gewinn aus der Engifferung ber affprischen Inschriften. Berlin 1856, G. 53). Gegen ihn jog Sargon ju Felbe und verwüftete bas Land ber Chaldaer, worauf fich Jes. 23, 13 bezieht. Bei ber bekannten Politik der Affprer, durch Bolkerverpflanzungen fich die eroberten Gebiete zu fichern, lag also damals die Erwartung nahe, bag die Affprer die Juden gerade nach Babylonien verpflanzen würden, Bgl. auch 2 Kon. 17, 24. - 3) Auch Micha's Zeitgenoffe Jesajas broht in 22, 18 dem Sausmeifter Sebna Gefangenführung nach Mesopotamien ober Babylonien durch die Affprer; denn eine dieser Landschaften muß mit "dem Lande breit nach beiden Seiten bin" bezeichnet fein. Auch Sanherib beutet in Jef. 36, 17

a) Daß auch die Weiffagung Mich. 4, 10, die man als ben entscheibenbften Gegenbeweis betrachtet hat (Senaftenberg: Chriftologie, 2. Ausg. I. S. 541), als folder nicht gelten kann, ift leicht zu beweifen und fogar pon Cafpari in feiner viel Gutes enthaltenden Schrift "Ueber Micha, den Morasthiten", Chriftiania 1851, S. 172 ff., in der Hauptsache anerkannt worden. Micha redet nämlich nicht von ber circa 130 Sahre fväteren Befangenführung ber Juden burch die Chalbaer, fondern von einer Deportation berfelben nach Babel burch die Affnrer. Denn einmal redet er überhaupt nirgends von den Chaldaern, betrachtet vielmehr überall Affur als Wertzeug des Strafgerichtes. Ift doch Affur foggr noch in der mejfianischen Zeit die zu überwindende Weltmacht (Mich. 5, 4 f.). Und so= dann fällt der Inhalt ber erften Sälfte von 4, 10 offenbar der Zeit nach zusammen mit bem Inhalt von 3, 12. Run fteht aber Jer. 26, 18 f. ausdrücklich geschrieben, daß diefe Drohung sich nicht erfüllt hat, weil Jehovah sich wegen der Bekehrung histia's und des Bolkes des Uebels reuen ließ, welches er geredet hatte. Wir find also gar nicht berechtigt, in ber Gefangenführung durch die Chaldaer eine Erfüllung diefer Gericht8= drohung zu erkennen, haben vielmehr nach Ger. 26 an ein in der Zeit Sistia's abgewendetes Gericht zu denken, beffen Bollftreder nur die Affmer hatten fein konnen. Bas Bengftenberg (a. a. D. S. 540) biegegen einwendet, ift einfach schriftwidrig. -

442 Riehm

Ueber die zweite Schranke der prophetischen Boraussicht können wir uns turg faffen, ba fie allgemein anerkannt ift. . Sie befteht barin, daß ben Propheten Zeit und Stunde ber vollkommenen Ausführung des Heilsrathschlusses Gottes verborgen bleibt, wie benn ja auch die Apostel und felbst ber Sohn davon Nichts wissen, fondern allein der Bater (Matth. 24, 36; Marc. 13, 32; Apostel= gesch. 1, 7). — Run liegt es aber in der Natur aller lebendigen Hoffnung, fich das gehoffte Beil in größtmöglichster Nähe zu vergegenwärtigen; am meiften gilt dies von einer Hoffnung, die aus dem Glauben an den allmächtigen Gott, deffen bloges Wort das Wunderbarfte alsbald zur Ausführung bringen kann, erwachsen ift. Wie daher die Apostel die Wiederkunft Chrifti in der Berrlichkeit als nahe bevorftehend erwarteten, ja fie noch felbst zu erleben hofften (1 Ror. 15, 51 f.; 1 Theff. 4, 16 f.), fo erwarteten auch alle Propheten den baldigen Anbruch der meffiani= fchen Zeit. Die Energie ihres Glaubens und ihrer Soffnung zog das Beil der Bollendungszeit in größtmögliche Rahe, alfo un= mittelbar an die Grenze des ihrer Voraussicht ge= zogenen zeitgeschichtlichen Horizontes. Hieraus und nicht aus dem visionären Charakter der ihnen gegebenen Offenbarungen ift es zu erklären, daß das Beil der meffianischen Zeit immer der helle Hintergrund des Gemäldes ift, in welchem fie die junachft bevorftehenden Strafgerichte fchildern.

Es liegt nun in der Natur der Sache, daß das prophetische Bewußtsein auf Grund des Glaubens an das nahe Heil der Vollsendungszeit, das was zum nächstbevorstehenden Verlauf der Geschichte des Gottesreiches gehört und das Endziel selbst nicht streng auseinanderhält, sondern Beides organisch mit einander verbindet und zu einer einheitlichen Anschauung zusammenschließt. Ist der Prophet

auf eine dieser Landschaften hin. Dazu kommt endlich 4) daß Micha nach 5, 5 Assyrien als das Land Nimrod's betrachtet. Auch hierdurch ist es ihm nahe gesegt, Babel als Ort der Gesangenführung und der Errettung zu bezeichnen. Denn nach 1 Mos. 10, 10 war Babel der erste Herrschersitz Nimrod's. Dort am ersten Sitz einer Weltmacht soll die Noth des Gottes-volkes am größten werden; dort soll es aber auch über die Weltmacht triumphiren.

fich auch deffen bewußt, daß er die Zeit des Anbruchs der meffianischen Zeit nicht genau bestimmen kann - wie wir benn auch, vom Buche Daniel's abgesehen, folde nähere Zeitangaben nirgends fin= ben a) -, so setzt er doch die Zustände und Verhältnisse der Gegen= wart und die nächste sich aus ihnen herausgestaltende Zukunft in unmittelbare Beziehung zu bem Endziele ber Geschichte; erkennt er ja doch, daß die Richtung der Wege, die Gott eben mit feinem Bolte geht, auf jenes Endziel hingeht! Wie follte er alfo, wenn ihm feine Hoffnung das letztere als ein nahes vergegenwärtigt, bei der Schilderung beffelben nicht auch in feine Gegenwart hineingreifen? In bem Lichte, das vom Ende ber Wege Gottes aus zurückfällt, muß er ja die Gegenwart und nächste Zukunft betrachten; in diesem Lichte allein lösen sich ihm die Räthsel, welche in der Geschichte feiner Zeit liegen. Er kennt nun die hinderniffe, welche die gegenwärtigen Zuftande und Berhaltniffe ber Erreichung bes Bollendungsziels in den Weg stellen, und den Widerspruch, in welchem, in Folge der bevorftehenden oder der schon hereinge= brochenen Gerichte, die Lage des Bolkes Gottes und fein Berhältniß zu den heidnischen Böltern mit der Lage und Stellung fteht und fteben wird, die ihm im Rathe Gottes bestimmt ift, und beren es sich nach Erreichung des Vollendungsziels sicher wird er= freuen dürfen. Die Sinwegräumung gerade jener Sinderniffe und Die Beseitigung gerade bieses Widerspruchs muß darum einen Beftandtheil feiner meffianischen Beiffagung bilben, wenn diese ihm von dem Beifte Gottes nur als eine pfychologisch = vermittelte, nur als eine, mit den in feinem Beift vorhandenen Erfenntniffen, Borftellungen und Begriffen in genetischem Zusammenhang stehende (S. 30) in das Herz und in den Mund gegeben wird. Auch ohne bewußte Absicht, rein einer inneren Nöthigung folgend, gibt ber Prophet daher feiner Schilderung ber Bollendungszeit, und ber letten fie herbeiführenden Gottesthaten immer mehr oder weniger

a) Mur in Jes. 7, 14 ff. läge eine nähere Bestimmung ber Zeit, in welcher ber Messias geboren werden soll, wenn wirklich im Sinne des Propheten Immanuel der Messias wäre. Wir können jedoch diese Annahme nicht für eine richtige halten. — Das Buch Daniel aber kann, als später Nachsprösling der alten Prophetie, hier nicht in Betracht kommen.

eine zeitgeschichtliche Farbung. Er felbft fieht, wie feine geschichtliche Gegenwart im Lichte der Bollendungszeit, fo auch umgekehrt ben Glanz ber letteren nur in der Strahlenbrechung und Farbung, in welcher die Atmosphäre seiner geschichtlichen Gegenwart ihn erfcheinen läßt. Daher lefen wir in ben meffianischen Beiffagungen von der Wiedervereinigung des Zehnftammereiches mit dem Reiche Juda, von der Wiederherftellung der früheren Macht des davidischen Königshaufes, bon der Wiederunterwerfung der Edomiter, Moabiter, Ummoniter und Philifter, von der Zerbrechung des bruckenden Joches der Affprer u. dgl. - Es verfteht fich nunmehr von felbft, daß wir in solchen concreten, zeitgeschichtlichen Zügen nicht mit Bengftenberg bloge Bilber erfennen fonnen, welche von den Berhältniffen, unter benen die Propheten lebten, entnommen find, um den Charafter des Reiches Chrifti zu veranschaulichen a). Wenigstens im Sinne ber Propheten felbst ift es nicht auf Rechnung der bildlichen Darftellung zu feten, wenn fie von dem Meffias als von einem auf dem Zion residirenden Rönige sprechen. Sagen fie, daß Ifrael in der Bollendungszeit nicht mehr bei Affur ober Aegypten Hülfe suchen werde, fo wollen fie damit nicht blos Ifraele Treue gegen feinen Gott finnbildlich = individualifirend verauschaulichen. Das Aufhören des Zwiespaltes zwischen dem Reiche Juda und dem Zehnstämmereich gilt ihnen nicht blos als symbolischer Ausdruck der Joee, daß Friede und Liebe unter dem Bolfe Gottes herrschen wird. Und wenn in ihren messianischen Ausblicken von Unterwerfung der Edomiter, Moabiter u. f. w. oder von einem Gericht über Affur, Babel u. f. w. die Rede ift, fo ift weber jene Unterwerfung ohne Weiteres geiftlich umzudeuten, noch find diese Bolter bloge typische Repräsentanten der dem Reiche Gottes feindlich gegenüberftehenden Weltmacht. Für das prophe= tische Bewußtsein selbst und für Diejenigen, benen ihre Weiffagung zunächst gegeben war, haben alle folche zeitgeschichtlichen Züge eine viel wesentlichere und eine unmittelbar praktische Bedeutung; nicht etwas, was fie finnbilblich darftellen, fondern dasjenige felbft, was fie ihrem einfachen Wortsinne nach aussagen, ift in den Augen der

a) Bgl. Heng ftenberg's Chriftologie, zweite Aufl. III, 2, S. 194 ff.

Propheten und ihrer Zeitgenossen ersorderlich, damit Israel des Heiles und der Herrlichkeit, die ihm bestimmt sind, theilhaftig werde; und gerade diese zeitgeschichtlichen Züge tragen sehr viel dazu bei, daß die Weissaung ihre oden (S. 432 f.) besprochene nächste Bestimmung erfüllen konnte. Jene ganze spiritualistische Versslüchtigung des concreten Inhaltes der messianischen Weissaungen aber ist nur die Folge davon, daß hen gstenberg die erste Pflicht des Anslegers nicht erfüllt, sich auf den Standpunkt des Alten Testamentes und der einzelnen Propheten insbesondere zu versetzen und von da aus den Sinn, den sie selbst mit ihren Worten versbanden, zu ermitteln a).

Die Erwartung, daß das "Ende der Tage" nahe sei, verursacht aber nicht blos die Aufnahme zeitgeschichtlicher Züge in das Bild der messianischen Zeit; sie hat auch zur Folge, daß manchemal Nahebevorstehendes schon ganz verklärt wird von dem Lichte des Endes der Wege Gottes. Das nächst bevorstehende Gericht wird nicht selten ganz so geschildert, als ob in ihm das letzte Entscheidungsgericht, das Weltgericht schon vollzogen würde; namentlich geschieht dies, wenn die Weissagung noch unbestimmter gehalten ist, während, sobald der Prophet Bestimmteres über die Art und Weise des Gerichtsvollzugs anzusündigen weiß, die idealen,

a) Um ber Bengftenberg'iden Auffaffung ber zeitgeschichtlichen Büge in den meffianischen Weiffagungen gerecht zu werben, darf man aber nicht übersehen, baf es ihm immer wefentlich nur um ben Ginn gu thun ift, den Gott bei benfelben beabsichtigte, und nicht um den, den die Propheten felbst barin fanden (vgl. die S. 9 angeführte Neugerung). Es hat barum - wie wir sehen werden - seine Auffassung da, wo es sich nicht mehr um "die Beschaffenheit der Beiffagung", sondern um die nähere Bestimmung ihrer Abzielung auf die Erfüllung handelt, ihre relative Berechtigung. Wenn er nur fein Postulat, daß jener zweifache Ginn "wohl gu unterscheiben" sei, selbst erfüllt und bie Bedeutung des geschichtlichen Sinnes der Beiffagungen nicht fo febr verkannt hatte! Bgl. gegen feine fpiritualistische Auslegung der Weiffagungen: Delitisch, Die biblisch= prophetische Theologie, ihre Fortbildung durch Chr. A. Crufins und ihre neueste Entwicklung feit ber Christologie Bengstenberg's, Leipzig 1845. S. 167 ff.; Dehler a. a. D., S. 649 f. und Bertheau in den Jahrbb. f. D. Th. IV. S. 622, 626.

das Bild der letzten, großen Gerichtskataftrophe vergegenwärtigenden Züge in seiner Weissagung zurücktreten. Ein lehrreicher Beleg dafür ist die, in Jes. 2 enthaltene, gewaltige Schilderung des nahen Gerichtstags, an dem alles Hohe geniedrigt und Jehovah allein noch erhaben dastehen, dem Gözendienst aber für immer ein Ende gemacht werden soll, verglichen mit der bestimmteren Ankünzdigung in Jes. 5, 25 ff., nach welcher das bevorstehende Gericht in zwei Acten vollzogen werden und das assprische Heer der Vollsstrecker des zweiten Gerichtsacts sein soll. — Ebenso werden auch die als nahe bevorstehend angekündigten Heilss und Gnadenzeiten häusig so geschildert, daß ihr Andruch durchaus als Andruch der Vollendungszeit erscheint. —

Einer aussührlichen Nachweisung darüber, wie der Inhalt der im Laufe der Jahrhunderte von den Propheten verkündigten messianisschen Weissaungen unsern disherigen Aussührungen Zeugniß gibt, überhebt uns die in den öfter erwähnten Abhandlungen Bertheau's enthaltene, sichtvolle und eingehende Darstellung der Geschichte der Weissaung über die Entwicklung des unter Ifrael begründeten Gotteszeiches. Unter Hinweisung auf dieselbe dürfen wir uns darauf besichränken, nur kurz und mehr zur Erläuterung als zur eingehenden Begründung des Gesagten einige der wichtigsten Belege herauszuheben.

Bei den ältesten Propheten, deren Weissaungen und erhalten sind, bei Joel, Amos und Hosea, reicht der zeitgeschichtliche Horizont ihrer Boraussicht nur dis an den Wendepunkt der Geschichte des Gottesreiches, der mit dem Eingreisen der assprischen Weltmacht in die Geschicke Jsraels eintrat; und unmittelbar dashinter liegt die messaussiche Zeit. Obschon diese Propheten klar erkennen, wie viel bei dem Volke und im Neiche Gottes noch anders werden muß, dis das Vollendungsziel erreicht wird, so kommt doch nach ihrer Weissaung die Geschichte des Gottesreiches ziemlich rasch zu ihrem Ziele, und ihr Verlauf ist ein sehr einsacher. Bei Joel (zwischen 870 und 850) ist er ganz gerablinig. In der unerhört furchtbaren Heuschreckenplage und der lange anhaltenden Dürre, die zu seiner Zeit das Land verödeten und eine schwere Hungersnoth herbeisührten, hatte er schon ein Anzeichen der Nähe des Gerichtstages, ja den Ansang des Endgerichtes selbst erkannt

(1, 15; 2, 1 f. 11.). Nachdem aber das Bolk fich auf seinen Bugruf zur Bekehrung willig gezeigt hat, ftellt er feine neuen Strafgerichte Gottes über Juda und Jerufalem mehr in Aussicht. Auf die Sulfe aus der gegenwärtigen Noth folgen vielmehr, ohne weitere Zwischenkataftrophen a), die Gottesthaten, durch welche der Gnadenrathschluß Jehovah's zu voller Ausführung kommt: die Wiedervereinigung der von den fernen Javaniten gefangen gehalte= nen Judaer und Jerufalemiten mit dem Bolfe Gottes, die allgemeine Geistesausgießung und das vernichtende Gericht über die jum letten Rampfe gegen das Gottesreich versammelten heidnischen Bölker, durch welches Firael gegen ihre Angriffe für immer gefichert wird. — Hätte Joel das Zehnstämmereich nicht ganz außer Betracht gelaffen, so würde er freilich den Weg zum Vollendungs= ziele schwerlich als einen so ebenen geschildert haben. — Amos (um 790) und sein jungerer Zeitgenosse Bofea, deren Mission vorzugsweise den Bewohnern des Zehnstämmereichs gilt, sehen schon etwas mehr von dem, was die näherliegende Zufunft für Frael in ihrem Schoofe birgt. Nicht blos für die Heiden, auch für das Bolk Gottes felbst kommt eine schwere Gerichtskatastrophe. Saupt= fächlich betrifft sie das Zehnftämmereich, welches gang vom Erdboden vertilgt (Am. 9, 8) und deffen Bewohner — so viele ihrer nicht bem Tode verfallen — unter die Bolker zerftreut werden. So wird durch Gottes Gericht das Uebel der Reichsspaltung beseitigt; nur das verhältnigmäßig weniger verschuldete Reich mit dem davidischen Königshaus, dem Gottes Berheiffung gegeben ift, bleibt bestehen. Doch wird auch Juda von dem furchtbaren Gerichte mit betroffen (Am. 2, 5; 6, 1; Hof. 5, 10. 12 ff.; 6, 4; 8, 14; 10, 11; 12, 3); denn es foll daffelbe überhaupt alle Frevler aus bem Bolfe Gottes ausrotten (Am. 9, 10). Auch das feben diefe Propheten voraus, daß ein nen auf den Schauplat der Geschichte tretendes, aus dem fernen Norden kommendes Volk dies Gericht

a) Das אַחַרִּיבּן in Joel 3, 1 ift freilich ein unbestimmter Ausdruck, dauf aber im Sinne des Propheten, seiner oben erwähnten Anschauung über die gegenwärtige Noth zu Folge, sicherlich nicht als Bezeichnung einer langen Zwischenzeit angesehen werden.

448 Riehm

vollstrecken wird. Damit ift aber die Grenze ihrer Boraussicht bezeichnet. Dieses Volk selbst ift eben erft in ihren Gesichtstreis getreten und steht noch im Halbdunkel. Bon Umos und in den ältern Weiffagungen Hofea's (Cap. 1-3) wird fein Name noch nicht genannt; erft in feinen späteren Beiffagungen (Cap. 4-14) weift Hofea auf Uffur als Hauptwerkzeug des Strafgerichts und auf Affprien als Land des Exiles hin. Aber auch da bleibt un= aufgehellt, wie Gott fein Bolf wieder aus der Gewalt diefes mächtigen Feindes befreien wird. Von einem über Affur er= gehenden Gerichte ift weder bei Amos, noch bei Hofea die Rede. Und ebenfo miffen Beide Nichts von einem bevorstehenden Unter= gange des Reiches Juda; wie tief es auch im Gerichte gede= müthigt wird, so bricht es doch nicht, wie das Zehnstämmereich, unter der Bucht deffelben zusammen a). Bielmehr sobald der doppelte Amed des Gerichtes über das Bolf Gottes erreicht ift, die Wiederherstellung der Reichseinheit durch Bernichtung des vorzugsweise fündigen Königreiches und die Ausrottung der Frevler aus der Gemeinde, beziehungsweise die Bekehrung des übriggebliebenen Bolkes, so ift auch die messianische Beilszeit im Anbrechen, in welcher Jehovah das gefunkene davidische Königthum in seinem alten Glanze und seiner alten Macht wiederherstellt und bas Reich wieder einig und groß macht, wie es vor Zeiten gewesen ift: bem Bolke Gottes aber werden dann alle äußerlichen Segnungen und alle geiftlichen Heilsgüter, welche die Vollendung feiner Ge= meinschaft mit Gott mit sich bringt, zu Theil werden. --Die unmittelbare Beziehung, in welcher der Inhalt der meffianischen Weiffagung diefer älteften Propheten zu den geschichtlichen Verhalt= niffen ihrer Zeit fteht, fällt von vornherein Jedem in die Augen. Joel beginnt mit der tröftlichen Zusage, daß Jehovah dem zur Bekehrung willigen Bolke völlig aus der gegenwärtigen Roth her= anshelfen, das Beufchreckenheer vertilgen, forthin reichlichen und rechtzeitigen Regen fallen laffen und das Land mit wunderbarer

a) Aus der refrainartig wiederholten Ankündigung Am. 2, 5, die auch Hosea (8, 14) sast wörtlich wiederholt, darf man den Untergang des Reiches nicht herauslesen.

Fruchtbarkeit fegnen werde (Joel 2, 18-27); und auch gegen Ende kommt der Prophet noch einmal auf diefe, gerade damals besonders tröftliche und lockende Berheifung zurück (Joel 4, 18). Weil ferner das Reich Juda feit Rehabeam's Zeit viel von den Angriffen feindseliger Nachbarvölker zu leiden hatte, früher von den Meanptern (1 Kon. 14, 25 f.), dann von den Edomitern, die - in das Land einfallend — wehrlose Bewohner niedergemetelt hatten (Joel 4, 19) a), befonders aber vor Rurgem von den Philistern, die, mit Araberftämmen verbunden, bis in die hauptstadt eingedrungen waren, den größeren Theil der königlichen Familie getödtet, Balaft und Tempel geplündert und die Kriegsgefangenen durch Bermittlung ber Phönizier (welche dem Heere als Sclavenhändler gefolgt waren) an die Edomiter und weiter an die Javaniten in Jemen (Ez. 27, 19) als Sclaven verkauft hatten (Joel 4, 1-8; 2 Chron. 21, 16 f.; 22, 1; Am. 1, 6 n. 9), — fo ift Joel's Ge= richtsdrohung besonders gegen diefe Bolfer gerichtet und ftellt feine meffianische Berheißung jenen Gefangenen Erlöfung und Beimtehr (Joel 4, 1. 7) und dem Reiche und feiner Sauptstadt Sicherung gegen die Angriffe der Nachbarvölker in Aussicht. Dazu ift feine gange Ankundigung des geradlinigen Bangs der Geschichte des Gottesreiches zu ihrem Ziele hin badurch bedingt, daß er dem Bolfe im Reiche Juda keinen Abfall von feinem Gotte vorzuwerfen hat, und daß daffelbe feinem Bugrufe zu folgen bereit mar. - Amo & ift mit der Weiffagung Joel's bekannt; aber nur einen, die wunderbare Fruchtbarkeit des heiligen Landes veranschaulichenden Aug (Am. 9, 13; vgl. Joel 4, 18) behalt er im Wefentlichen un= verändert bei. Bon einer Beimkehr der Gefangenen redet zwar and er, ebenfo wie Sofea, Beide haben aber babei nicht mehr bie ben Javaniten verkauften Judaer, fondern - gemäß den von ihnen verkündeten Gerichtsdrohungen — die in das Exil geführten

450 Riehm

und unter die Bölfer zerftreuten Bewohner des Zehnstämmereiches im Auge. Im Uebrigen tritt bei ihnen die zeitgeschichtliche Färbung der messtanischen Verheißungen besonders in der Weissgung über die Wiedervereinigung des ganzen Gottesreiches unter dem davidischen Königshause in der über die Wiederunterwersung der Nachdar-völker, namentlich des Restes der Somiter (Am. 9, 12) und in der Ankündigung, daß Jsrael in der Vollendungszeit seine Hüsse nicht mehr, wie jetzt, bald bei Assur, bald bei Aeghpten suchen werde (Hos. 14, 4), hervor. Bei aller zeitgeschichtlichen Färbung stellen uns aber doch die Weissgungen dieser ältesten Propheten wirklich das Ende der Wege Gottes vor Augen; man denke nur an Joel's Weissgung von der allgemeinen Geistesausgießung oder an Hosea's schilderungen des innigen und ewigen Liebesbundes, welchen Jehovah in der Vollendungszeit mit seinem Eigenthumsvolke eingehen wird (Hos. 2, 21 f.; 14, 5 ff.).

Bei den Propheten der affprischen Periode, bei Jefajas und Micha, klingen die Ankundigungen des Strafgerichtes, welches die Affhrer auch an dem Reiche Juda vollftrecken follten, wegen des feit dem Regimente des abgöttischen Abas eingeriffenen Verderbens. unheilvoller als bei den älteren Propheten. Beide Propheten fün= digen wiederholt an, daß auch von den Judaern nur ein kleiner Reft fich bekehren, dem Verderben entrinnen und als das mahre Ifrael, aus welchem das Gottesvolk fich erneuern wird, des Beiles theilhaftig werden foll (Jef. 6, 13; 7, 22; 10, 20 ff.; Mich. 2, 12; 4, 7; 5, 2; 7, 18). Ja nach Micha foll das bevorstehende Ge= richt zur Zertrummerung des beftehenden Gottesftaats, zur Berftörung Jerusalems und des Tempels und zur Gefangenführung des Bolkes nach Babel führen (Mich. 1, 16; 3, 12; 4, 9f. 14: 7, 13). Und auch Jesajas hat nicht blos zur Zeit des Ahas (Jef. 7, 17 ff.), sondern auch noch unter Histia, in der Zeit, da der König sich geneigt zeigte, nach dem Rathe der Magnaten und trot bem prophetischen Warnungsworte sein Beil in einem Bundniffe mit Aegypten zu fuchen, dieses Meußerfte angedroht (Sef. 32, 9 ff.; vgl. auch 22, 1 ff. und 28, 17 ff.; 30, 12 ff.). Mis aber Sistia sich mit gangem Bergen Jehovah zuwandte, mes= halb nach Jer. 26, 18 f. Gott sich des durch Micha angedrohten Unheils gereuen ließ, da konnte auch Jesajas wieder, wie er es früher gethan, mit zuversichtlicher gottgewirkter Gewißheit anfündigen, daß es bem übermüthigen Affprer nicht gelingen werde, die Gottesftadt zu erobern, und daß es zum Untergange des Reiches nicht kommen werde (Sef. 33; 37, 22 ff.; vgl. 10, 32 ff.; 14, 24 ff.; 17, 12 ff.; 18, 4 ff.; 29, 5 ff.; 30, 27 ff.; 31, 5. 8 f.). — Sind die Weif= fagungen Jesajas' und Micha's in biefer Beziehung nur bie bem Fortschritt der geschichtlichen Entwicklung und dem nunmehr vor= handenen Charatter der sittlich = religiosen Zuftande entsprechenden Steigerungen und Räherbestimmungen der Ankundigungen eines Amos und Hosea, so reicht bagegen ihre Voraussicht barin weiter in die Zukunft als die ihrer Borgangera), daß fie klar und be= ftimmt hinter dem Gerichte Jehovah's an dem Reiche Juda bas gewaltige Strafgericht erschauen, durch welches der Uebermuth des Affhrers gezüchtigt, seine Macht gebrochen und Gottes Bolf aus feiner Gewalt wieder erlöft werden follte. Es hatte fich unter= beffen flar herausgeftellt, wie fehr die affprische Weltmacht mit ihren hochfliegenden Eroberungsplänen und ihrer offenkundigen Abficht, der felbstständigen Eriftenz des Reiches Juda für immer ein Ende zu machen, der schließlichen Ausführung des Gnadenrath= schluffes Gottes über Ifrael hindernd im Wege ftand. Rur wenn Affur's Macht zertrümmert wurde, war Raum gewonnen für die Aufrichtung des Gottesreiches der Vollendung. Diefe bringt nun aber auch Jefajas mit der bevorftehenden Errettung des Gottes= volkes aus der Gewalt der Affprer überall in die engste und un= mittelbarfte Berbindung. Alle Gerichtszwecke Gottes werden schon in der nächst bevorstehenden Gerichtszeit erreicht (Jef. 10, 12). Da= her ist für Ifrael die Befreiung von dem Joche Affur's der Anfang einer Reihe von göttlichen Gnadenthaten, durch welche es innerlich und äußerlich für das ihm bestimmte Beil zubereitet und beffelben theilhaftig gemacht wird (vgl. Jef. 9, 1 ff.; 11, 11 ff.; 30, 19 ff.: 31, 7 ff.: 33, 17 ff.). Bon zwischeneintretenden neuen Gerichtskatastrophen ift nicht die Rede. Der Triumph des Gottes=

a) Nur der Berf. von Sach. 9-11 hatte kurz auf eine bevorstehende Desmüthigung Affur's hingewiesen (Sach. 10, 11).

452 Riehm

reiches über die afsprische Weltmacht liegt an der Grenze des zeit= geschichtlichen Horizontes Jesajas', und ihn sieht er in dem Glanze der Verklärung, mit welchem ihn das Licht der anbrechenden meffia= nischen Heilszeit überftrahlt. Auch wenn er einmal, wie in der erften Salfte des 11. Capitels, ein gang ideal gehaltenes Bild bes vollendeten Gottesreichs zeichnet, so unterläßt er es doch nicht, in der weiteren Ausführung jene in seinen zeitgeschichtlichen Horizont fallende große Erlösungsthat als den grundlegenden Anfang der letten Beilsthaten Gottes besonders hervorzuheben, wie benn gerade die zweite Hälfte jenes Capitels, in eigenthumlichem Contrast mit der erften, die auffallendsten zeitgeschichtlichen und die stärksten na= tional = politischen Züge enthält, die überhaupt in der messianischen Weiffagung Jesajas' vorkommen. Wie fehr aber die Hoffnung des Propheten das messianische Seil schon als ein nahe herbeigekommenes in Aussicht nimmt, fagt er uns ausdrücklich (Sef. 29, 17), und erhellt ja ichon baraus, daß er, feit Sanherib's Beer fich gegen das Gottesreich und die Gottesstadt aufgemacht hatte, ben Hauptact des Gerichtes über die Affprer der Ratur der Sache nach in nächster Zukunft erwarten mußte. — Nur in ber Zeit, in welcher er Ursache hat, das Gericht als ein bis zur Zerftörung und Berwüftung Jerufalems sich steigerndes darzuftellen, ift ihm auch die Aussicht auf das messianische Beil in größere Ferne geruckt (Jef. 32, 14). Und erst nachdem das Reich und die Hauptstadt aus der, von der affprischen Seeresmacht drohenden, Gefahr ichon errettet mar und histig durch das Prunken mit feinen Schätzen und Waffenvorräthen und durch seine eitle Freude über die ihm von dem babylonischen Rönige erwiesene Ehre neue Schuld auf sich geladen hatte, eröffnet sich dem Propheten gegen Ende feiner Birtsamkeit noch die traurige Aussicht auf ein neues Gericht, auf eine dereinstige Gefangenführung der königlichen Familie nach Babel (Jef. 39, 5 ff.) a). — Bei Micha ift zwar ber Anbruch der meffianischen Zeit in etwas größere Ferne gerückt (wie bei Jefajas

a) Falls uns nämlich der Inhalt dieser jesajanischen Gerichtsbrohung geschichtlich treu reserirt ist, wogegen sich sreilich manche Bedenken geltend machen lassen.

nur in Cap. 32), weil er den Untergang des bestehenden Gottes= ftaats und die Zerstörung der Hauptstadt in Aussicht ftellen muß (weshalb auch der Wiederaufbau Jerufalems und die Wiederher= stellung des davidischen Königthums als Bestandtheil seiner messianischen Weissagung hervortritt). Auch erweitert sich bei ihm die zukunftsgeschichtliche Berspective noch durch den Blick auf den, erft nach der Thronbesteigung des messianischen Rönigs erfolgenden, letten Angriff der vereinigten beidnischen Bölkerwelt gegen bas Gottesreich (Mich. 4, 11-13; 5, 4f. 14.). Aber fein zeitge= schichtlicher Horizont reicht doch nicht weiter als ber feines größeren Zeitgenoffen. Die Vernichtung der affprischen Weltmacht gilt auch ihm als Anfang zur Wiederherstellung und Vollendung des Reiches Gottes (Mich. 7, 8 ff.), wie denn Affur noch an der Spite jener zum letten Rampfe gegen die heilige Stadt vereinigten Bölfer ftehen und zur Strafe dafür fein Land von den fiegreichen Feld= herren des meffianischen Rönigs verwüstet werden wird (Mich. 5, 4f.).

Ein neuer Wendepunkt in der Geschichte des Gottesreichs trat mit der Thronbesteigung des abgöttischen Manaffe ein. Sein Gifer für den Gögendienft, die Ginführung des Baals = und Aftarten= cults in den Tempel zu Jerufalem, die blutigen Berfolgungen der frommen Jehovahverehrer, namentlich der Propheten, die Pflicht= vergeffenheit der Priefter, die machfende Schaar falfcher Propheten, ber allgemeine Abfall des Volkes veranschaulichen, wie die Zuftände im Innern des Reiches Juda, die unter Sistia im Gangen hoffnungsreiche geworden waren, sich furze Zeit darauf schlimmer gestalteten, als sie je gewesen waren. Schnell wurde jest das Maß ber Schuld voll. Die Prophetie ftellt darum nun ein neues, schwereres, der Hauptstadt Zerftörung, dem Reiche Zertrümmerung, dem Bolte theils Tod, theils Gefangenführung bringendes Strafgericht in Aussicht (vgl. 2 Ron. 21, 11 ff.) und halt diefe schwere Gerichtsdrohung aufrecht, auch als in Josia noch einmal ein gottesfürchtiger König den Thron bestieg, indem sie nur den Bollzug des Gerichtes in die Zeit, nachdem der fromme Rönig zur Rube ein= gegangen sein werde, verlegt (vgl. 2 Kön. 22, 15 ff.; 23, 26 f.; Ber. 15, 4). Bon den Gerichtsvollstreckern reden Zephanja und auch Beremia in feinen früheren Beiffagungen noch ebenfo unbeftimmt, wie einst Amos und Hosea; es ist ein aus dem fernen Norden fommendes, eine unverständliche Sprache redendes Bolf a). Erft feit die Chalbaer zu Anfang der Regierung Jojakim's beaonnen hatten, in Vorderasien die Rolle zu übernehmen, welche einst die Affprer gespielt hatten (Schlacht bei Caschemisch a. 605) wird bestimmt auf sie als das Wertzeug hingewiesen, welches Jehovah gebrauchen werde, um über Ifrael und alle andern Bölfer das von ihm beschlossene Gericht zu halten. — Der ganze unge= heure Contrast zwischen der Lage, in welche Ifrael in Rurzem durch feine Schuld gerathen follte, und zwischen ber großen Bestimmung, welche Gottes Gnadenrathschluß ihm angewiesen hatte, lag klar vor dem erleuchteten Auge der Propheten. Sie fahen die Zeit schon gang nahe herbeigekommen, in der das Gottesreich vor Menschenaugen gang vernichtet schien und Ifrael, fern vom heiligen Lande, wieder, wie einst in Aegypten, das Joch schmählicher Anechtschaft tragen mußte. Bor ihren Augen stand auch das gewaltige Babel. ausgeruftet mit allen Machtmitteln, um fich die in kurzer Zeit errungene Weltherrschaft nicht wieder rauben zu lassen. Aber so gewiß auch dieser mächtige Koloß zuerst zusammenbrechen mußte, ehe das Reich Gottes aus feinen Trümmern wiedererstehen konnte, fo liegt doch nicht in ihm, sondern in der himmelschreienden Schuld Ifraels und in seiner hartnäckigen Berftocktheit das Haupthinderniß der Ausführung des Erwählungsrathschlusses. Um dieses Hindernisses willen erscheint jetzt das messianische Heil in etwas größere Ferne gerückt. Die Gewißheit aber, daß fich das Bolk Gottes deffelben doch noch in dem in herrlicher Bollendung wiederhergestellten Gottesreiche erfreuen werde, wird von der Prophetie nicht nur festgehalten, sondern gerade Angesichts der nahen Zerftörung Jerufalems mit um fo nachdrücklicherer Beftimmtheit verkundigt (Jer. 30-33). In der Gerichtsnoth, beren Zeitdauer Jeremias auf ungefähr 70 Jahre angibt (Jer. 25, 11 f.; 29, 10), wird

a) Die Annahme, daß die Weiffagungen Zephanja's und Jer. 3, 6 — 6, 30 geschichtlich aus dem von Herodot (I, 15. 103 — 106; IV, 11. 12) be- richteten Einfall der Schthen in Borderafien zu erläutern find, ist uns zweifelhaft.

Jehovah feine Absicht, fein Bolf zu läutern und zu gründlicher Be= kehrung zu führen, zur Ausführung bringen. Dann wendet er ihm wieder die gange Fulle feiner Gnade und Treue gu. Babel. bas fein Gericht an allen andern Bolfern vollftreckt hat, muß zulett felbst den Relch seines Bornes bis auf die Befen austrinken. Mit Ginem Schlage fällt ber gange ftolze Bau feines Beltreiches zufammen. Und feine Zertrummerung ift die Erlöfung des Gigen= thumsvolkes Jehovah's aus dem Elende der Gefangenschaft. Die Bergebung feiner Gunde (Jer. 31, 34; 33, 8; 50, 20) und feine von Jehovah felbst bewirkte, fittlich = religiofe Erneuerung (Jer. 24, 7; 29, 12 f.; 31, 33; 32, 39 f.; 3, 21 ff.) räumen alle in ihm felbst liegenden Sinderniffe der vollen Ausführung des Beils= rathschlusses Jehovah's hinmeg. Es kehrt zurück in das heilige Land, bant bas zerftorte Jerufalem und die vermufteten Städte bes Landes wieder auf und erfreut fich wieder der Gnadengegen= wart Jehovah's in feiner Mitte und feines fegensreichen Regiments. Das Gottesreich ift wiederhergeftellt, und bies wiederhergeftellte Gottesreich ift das der Bollendungszeit. Ueberall bringt Jere= mias den Anbruch ber meffianischen Zeit in unmittelbaren Bufammenhang mit ber Erlöfung Ifraels aus ber Gewalt ber Chal= baer: überall redet er von dem aus dem Exile in das heilige Land zurückfehrenden Bolke als von der Gemeinde der Bollendungszeit, mit der Jehovah den neuen Bund schließen, der er fein Gefet in bas Berg ichreiben, beren Glieder alle, Groß und Rlein, in gleicher Weise ihm nahe fteben und mit ihm bekannt sein werden. Bon neuen, das Reich Gottes gefährdenden Rataftrophen, die nach der Erlösung aus dem babylonischen Exile und vor der Erreichung des Vollendungszieles noch zwischeneintreten sollten, weiß er Richts. Bon jener Erlöfungsthat an wird Gottes Bolk auf geradem Wege und in furger Zeit seinem herrlichen Ziele zugeführt. - In der Weiffagung Ezechiel's, des Zeitgenoffen Jeremias', der felbit schon im Lande der Gefangenschaft lebte und wirkte, lefen wir zwar noch von einer folchen, nach der Wiederaufrichtung des Gottes= reiches "am Ende der Tage" bevorstehenden Gefahr. Der Sieg Rehovah's und feines Reiches über die Macht ber Beiden vertheilt fich für ihn in zwei, zeitlich ziemlich von einander entfernte Acte. Theol. Stud. Jahrg. 1865.

456 Riehm

Das Gericht Gottes, welches Ifrael die Erlösung bringt, ergeht junächst nur über die näher wohnenden, schon bisher mit dem Gottesreiche in Conflict gekommenen Bölker. Nachdem fich Jehovah vor ihren Augen, mit mächtiger Sand fein Bolk erlöfend, als ber Beilige erwiesen hat, kann das Gottesreich wieder aufgerichtet mer= den, und es folgt eine Zeit ficherer Ruhe und tiefen Friedens für das Bolk Gottes (Ez. 38, 8. 11 f.). Aber die Bölker im feruften Norden und Süden (Südweften) haben Jehovah's Macht noch nicht kennen gelernt. Sie schaaren sich am Ende der Tage um den nordischen König Gog zum Streite wider Ifrael. Jehovah aber vernichtet ihre zahllosen Schaaren im heiligen Lande und wirft auf ihre Länder verzehrendes Gerichtsfeuer (Ez. 39, 6). Erft nach= dem fo auch die entferntesten Bolfer die Macht des lebendigen Gottes erfahren, und der unantaftbaren Beiligkeit feines Reiches inne geworden find, ift biefes vor jedem weiteren Angriffe gesichert (Ez. 38. 39). Aber wenn demnach auch das "Ende der Tage" in weitere Ferne gerückt ift, so bezeichnet doch auch nach Ezechiel die Zurudführung des gefangenen Gottesvoltes in das heilige Land ben Anfang ber Bollendungszeit. Gerade diefe große Gnadenthat Rehovah's, die er nicht um der Würdigkeit Fraels, fondern um feines heiligen Namens und um feiner Treue willen vollführt, bewirkt, was felbst die Gerichtsnoth bei dem verstockten und verblen= deten Bolke nicht bewirken konnte: die buffertige Erkenntnig und renevolle Schaam über die früheren Untreuen und die aufrichtige Bekehrung zu Jehovah (Ez. 16, 61 ff.; 20, 43 f.; 36, 31 f.). Und indem ihnen dann der treue Bundesgott ihre Gunden vergibt, fie von allen ihren Unreinigkeiten reinigt und ihnen an der Stelle des fteinernen Bergens ein fleischernes Berg in die Bruft gibt, ja seinen Geist in ihre Bruft gibt, werden fie zu der vollendeten Gemeinschaft mit ihm zubereitet (Ez. 11, 19 f.; 16, 63; 36, 25 ff.; 37, 23; 30, 29); und da auch alle näher wohnenden Bölfer feine Macht und heilige Majestät fürchten gelernt haben, fo fteht der Erneuerung des Gottesreiches in der Herrlichkeit der Bollendung Nichts mehr im Wege. Wie bei Micha der meffianische König schon den Thron bestiegen hat, wenn der letzte Entscheidungsfampf zwischen dem Gottesreiche und der heidnischen Bolferwelt entbrennen

wird, wie in ber Offenbarung Johannis das Reich Chrifti ichon taufend Sahre lang auf Erden befteht, ehe der Satan noch einmal losgelaffen wird und die Schaaren Gog's und Magog's gegen daffelbe herbeiführt (Offb. 20), so erfreut sich auch bei Ezechiel das Gottesvolk schon lange Zeit des Heiles der vollendeten Ge= meinschaft mit Gott und der ihm bestimmten Herrlichkeit. bevor es durch Gottes Gericht über die Schaaren Gog's in feinem Beils= besitze gesichert werden muß. Auch ihm erscheint die Erlösung aus der Gefangenschaft und die Heimkehr in das heilige Land in der Berklärung, welche das Licht der anbrechenden meffianischen Zeit darüber ausgießt. — Und noch viel mehr ift das bekanntlich der Fall bei dem, gegen Ende des Exiles lebenden, großen Propheten, beffen Weiffagungen uns in Jef. 40-66 erhalten find. Er erkennt klar, welcher bedeutenden Sichtung und Erneuerung Ifrael noch bedarf, um feine große prophetische Miffion an die Mensch= heit erfüllen zu können, und wie es als Diener Jehovah's zuerft in leidenswilliger Geduld und in Treue bis zum Tode feinen Zeugenberuf ausrichten muß, ehe es zu der ihm bestimmten Berrlichkeit gelangen fann. Seine Weiffagung enthält ein überaus reiches zukunftgeschichtliches Gemälde, in welchem manche große Gnaden = und Gerichtsthat Jehovah's und viel Arbeit und Leiden des Knechtes Gottes zwischen der Gegenwart und dem letzten End= ziele liegt, wo Ifrael als königliches Prieftervolk zwischen Gott und der Menschheit stehen (Jef. 61, 6; 66, 21), der beschworene Rathschluß Jehovah's, daß ihm alle Kniee sich beugen und ihm alle Zungen zuschwören sollen (Jef. 45, 22 ff.) ausgeführt und Simmel und Erde erneuert und verklärt fein werden (Sef. 65, 17; 66, 22). Aber doch erkennt er in der durchgreifenden Umgestaltung aller Berhältniffe, welche zu feiner Zeit Chrus, der Gefalbte Jehovah's, der Mann, den er fich zur Ausführung feines Rathschlusses erforen hatte, herbeiführte, die die Welt durchzitternden Geburtswehen, welche den nahen Anbruch der Zeit des Beiles anfündigen und nach welchen das Gottesreich der Vollendung in's Dasein treten sollte. Ueberall gilt ihm die schon gang nahe bevorftehende Erlöfung des Volkes Gottes aus der Gewalt Babels als der Ausgangspunkt, von welchem an die Ausführung des Heils458 Riehm

rathschlusses Gottes ohne Aufenthalt ihrem Ziele zueilt. Das Bolt, das Jehovah in eigener Person aus dem Lande ber Gefangenschaft durch die Wüste nach Canaan zurückführt, wobei die Bunder = und Gnadenthaten der mosaischen Zeit sich wiederholen, wird durch den Geist Gottes zur Erfüllung feines hohen Berufes ausgerüftet (Jef. 42, 1; 44, 3); es wird zur Gemeinde der Beiligen und Gerechten; benn fein Unreiner zieht in die heilige Stadt Gottes zurück (Jef. 60, 21); alle Bewohner der herrlich wiederhergestellten Gottesstadt werden von Jehovah Gelehrte sein, wie es jett die Propheten find (Jef. 54, 13). Auch wird durch das Gericht über das chalduische Weltreich und durch die herrliche Offenbarung Jehovah's zur Erlöfung feines Bolkes dem Anechte Gottes in der Heidenwelt der Weg schon gebahnt zur Ausrichtung feines Berufes; der Götzen Nichtigkeit und Jehovah's alleinige Gottheit wird darin vor allem Fleisch offenbar (Jef. 40, 5; 45, 6; 49, 26; 52, 10; 59, 19; 66, 18), wie Cyrus ichon jest aus feinen wunderbaren und von Jehovah im Voraus angefündigten Erfolgen zur Erkenntnig bes mahren Gottes kommen muß (Bef. 45, 3). — Rurg: von nun an gurnt Jehovah nicht wieder über fein Volk (Jef. 54, 9); von nun an wird er in ewiger Gnade fich fort und fort immer mehr an ihm verherrlichen, bis es des Beiles feines Gottes und der ihm bestimmten Berrlichkeit in vollem Mage theilhaftig geworden und alle Bölfer in das Gottesreich eingeführt sein werden. ---

Wir könnten noch barauf hinweisen, wie auch in der nach exilischen Zeit, als die Verheißung der Erlösung Israels und der Wiederaufrichtung des Gottesreiches zwar erfüllt, aber von all' dem Heil und der Herrlichkeit, die sie in Aussicht gestellt hatte, gar wenig zu sehen war, die messtanische Weissaung die Botschaft von der in Kurzem bevorstehenden herrlichen Vollendung des erst so ärmlich wiederhergestellten Gottesreiches auf's neue verkindigt, und sich dabei in ein neues zeitgeschichtliches Gewand einsteidet; wie Haggai in ganz kurzer Zeit (2, 6; vgl. 21 ff.) eine große Hinsmel und Erde, Meer und Land und alle Reiche der Völker erschütternde Gottesthat in Aussicht stellt, durch welche alle Macht der Weltreiche vernichtet und alle Völker bestimmt werden sollen,

ihr Gold und Silber als Huldigungsgaben zum Schmucke des ictt noch so unansehnlichen Tempels Jehovah darzubringen, so daß die Berrlichkeit besselben größer sein werbe, als fie früher gewesen mar; wie Sacharja aus der Thätigkeit des Meffias als das Wichtigfte ben Ausbau des Tempels zu einer Gotteswohnung, mürdig daß Rehovah darein einzieht, hervorhebt (Sach. 6, 13); wie Maleachi das Kommen Jehovah's bald und als ein plötzliches erwartet (Mal. 3, 1. 5); wie noch in der Zeit des schweren Rampfes, den Fract unter dem Thrannen Antiochus Epiphanes um feinen väterlichen Glauben und Gottesdienst zu bestehen hatte, für das in die Zukunft blickende Auge eines Propheten an den nahe bevorstehenden Triumph des Gottesvolkes über den Fall des Tyrannen die Auferstehung der verftorbenen Fraeliten, das Welt= gericht und die Aufrichtung des Himmelreiches auf den Trümmern aller irdischen Reiche fich anreiht (Dan. 2, 44; 7, 8 f. 11 ff.; 21 f. 25 ff.; 8, 17; 11, 35. 45; 12, 1 ff. 7. 11 f.). — Aber wir halten hier inne; denn unfere Absicht, es durch Beispiele zu veranschaulichen, wie die Propheten das messianische Heil im Glauben an feine Nahe in die unmittelbarfte und innigfte Beziehung zu den geschichtlichen Verhältnissen ihrer Gegenwart und zu dem, mas die nächste Zukunft bringen follte, setzen, ift hinlänglich erreicht.

Dhne alle Frage haben wir eine Schranke der den Propheten durch den Geift Gottes gegebenen Boraussicht darin zu erkennen, daß sie den Tag Jehovah's und das Heil der Bollendungszeit immer viel näher glaubten, als sie wirklich schon gekommen waren, und daß ihnen die Heilsgedanken Gottes, die dereinst zur Ausführung kommen sollten, immer nur in zeitgeschichtlicher Berhüllung zum Bewußtsein kamen. Denn davon kann nicht die Rede sein, daß Gott die Bollendung seines Neiches auch wirklich immer so bald und gerade in der Beise, wie die Propheten es verkündigten, herbeigeführt hätte, wenn nur Ifrael die sittlich religiösen Beschingungen, an welche die Berheißung geknüpft war, erfüllt hätte. In dem Nathe des ewigen und allwissenden Gottes, dem auch Israels künftiges Berhalten unverborgen war, war Zeit und Stunde der Aussichrung seines Heilsrathschlusses sich vor Grundlegung der Welt bestimmt; erst nachdem "die Zeit erfüllet" war, konnte der

Beiland erscheinen; und das Licht, das mit ihm der Welt aufgeben follte, war nach Gottes ewigem Rathe viel höherer Art, als es Die Atmosphäre ihrer Zeit den Propheten erscheinen ließ. — Aber jene Schranke ber prophetischen Boraussicht war doch fein Man : gel ber göttlichen Offenbarungsmittheilung an die Bropheten, fein der meffianischen Beiffagung anhaftender, fie entstellender Fleden. Bielmehr war sie gezogen von derfelben göttlichen Er= giehungsweisheit, die auch den Aposteln, die auch uns Zeit und Stunde, da des Menschen Sohn tommen wird, verborgen hat, uns aber anweist, auf die Zeichen der Zeit zu achten und, in steter Wachsamteit und Bereitschaft und in festem Glauben und aus= dauernder Hoffnung, den Blick auf das Ende der Wege Gottes gerichtet Wenn die messianische Weissagung bas Ziel der Ge= fchichte des Gottesreiches in weiter, nebelhafter Ferne gezeigt hatte, gang losgelöft von den Buftanden und Berhaltniffen der jedesmali= gen Gegenwart, fo hatte fie kaum irgend einen Ginfluß auf Die= jenigen üben können, denen fie doch zunächst gegeben war. Nur vermöge ihres oben erörterten zeitgeschichtlichen Charakters fonnte fie ihre nächste Beftimmung erfüllen, die Zeitgenoffen der Propheten in den Wirren der Gegenwart zu orientiren, ihnen ein Licht zu fein, das fie ben Weg, welchen Gott fein Bolf in der Begenwart und nächften Zukunft führte, als einen dem Bollendungsziele zu= führenden erkennen ließ, und ihrer Sinnesweise und ihrem Wandel die Richtung auf dieses Ziel hin zu geben. Weiter gehender Aufschlüffe über die Zukunft bedurfte es nicht. War nur das nächste Stuck des Weges bis zum nächstbevorstehenden Wendepunkt der Geschichte des Gottesreiches von dem Lichte des göttlichen Rathschluffes er= hellt, und sah man in dem im Anzug begriffenen Gericht den "stets im Rommen begriffenen Weltrichter" und in dem Anbruch der zunächst bevorftehenden Beils = und Gnadenzeit den "ftets im Rommen begriffenen Weltretter" a), fo maren die nächsten Empfan= ger der meffianischen Beiffagungen vollständig in Stand gefett. in Glauben und Treue, in Geduld und Hoffnung ihr Leben zu führen und an ihrer Stelle für das Rommen des Reiches Gottes zu

a) Bgl. Dehler a. a. D., S. 654.

arbeiten, ohne sich darin durch die Herrschaft ber Ungerechtigkeit im Innern des Gottesreiches oder durch den scheinbaren Triumph der heidnischen Weltmächte beirren zu lassen. —

Der Glaube an die messianische Weissagung aber konnte bei wirklich frommen Ifracliten badurch nicht erschüttert werben, daß die Bollendungszeit nicht fo bald anbrach, als die Ankundigungen ber Propheten erwarten liegen, und daß darum auch die Erfüllung aller einzelnen Büge berfelben, nachdem einmal die Reitverhältniffe gang andre geworden waren, nicht mehr erwartet werden fonnte; und zwar aus doppeltem Grunde. Ginmal nämlich blieben fie ia auch in der unmittelbaren Folgezeit nicht gang unerfüllt. Wie die Anfündigung des Weltgerichts in Jef. 2 in dem Gerichte, melches zuerst die verbündeten Syrer und Ephraimiten und dann die Uffhrer an dem Bolke Ifrael vollstreckten, fo fand die messianische Weiffagung Jefajas' in Folge der Errettung des Bolfes Gottes aus der von den Affprern drohenden Gefahr, fo die Jeremias' und Ezechiel's und bes "großen Unbefannten" in der Erlöfung und Beimtehr der Gefangenen und der Wiederaufrichtung des Gottesreiches wenigstens ihre relative Erfüllung. Und wenn auch diese zeitgeschichtliche Erfüllung nur als ein verhältnißmäßig geringer Anfang ber großen Dinge erschien, welche die Weiffagung in nahe Aussicht gestellt hatte, so mußte sie doch als Unterpfand da= für betrachtet werden, daß Gott sicherlich die volle Ausführung feiner von den Propheten verfündeten Beilegedanken über Ifrael nur für die Folgezeit fich vorbehalten habe. Godann mußten dies ift der andre Grund - die frommen Ifraeliten immer in ihrer eigenen Gunde und in des Bolfes Untreue das Sindernig erkennen, um deffen willen der heilige und gerechte Gott ihnen die gange Fulle des verheißenen Beiles noch vorenthielt; wie ja auch die Propheten felbst, wenn die von ihren Borgangern angekündigten Beilszeiten mirklich angebrochen waren, Aussichten auf neue und schwerere Strafgerichte, die der Heilsvollendung noch vorausgehen sollen, eröffnen, sobald Frael neuen Abfalls sich schuldig machte. - So feben wir benn auch, daß bie fpateren Propheten die Weiffagungen ihrer Borganger, und die fpateren Juden die Weiffagungen aller im altteftamentlichen Ranon befindlichen Prophetenschriften als wahrhaftige Gottesworte anerkannt haben, obsichon sie wissen mußten, daß das messianische Heil nicht so bald und nicht in der Weise erschienen sei, wie man es zu erwarten durch den Wortlaut dieser Weissagungen berechtigt schien a).

- II. Der Zusammenhang zwischen ber Geschichte und ber messianischen Weissaung ist in dem Bisherigen noch keineswegs vollständig nachgewiesen. Die geschichtlichen Verhältnisse der jedesmaligen Gegenwart üben einen noch viel tiefer greisenden, bedingenden und bestimmenden Sinsluß auf den Inhalt der letzteren aus, einen Sinsluß, der auch noch auf ihren innersten Kern, auf den in die zeitgeschichtliche Form gefaßten ewigen, idealen Gehalt selbst, sich erstreckt. Auf zwei Punkte haben wir in dieser Beziehung unsere besondere Ausmerksamkeit zu richten:
- 1. In dem Organismus des alttestamentlichen Gottesstaats gab es verschiedene Factoren, welche auf die dem Willen Gottes ent= sprechende oder widersprechende Geftaltung der Verhältniffe und Buftande und auf den Verlauf feiner Entwicklungsgeschichte beftimmenden Ginflug übten: die Gemeinde, die Priefterschaft und der Prophetenstand; das niedrige Bolt, die Fürsten, Richter, überhaupt der Abel und das Königthum. Der Ginfluß der verschiedenen Memter und Stände auf die Geftaltung des Bolfslebens und auf den Berlauf der geschichtlichen Entwicklung blieb sich nun im Lauf der Jahrhunderte keineswegs immer gleich. Er vertheilte fich zu verschiedenen Zeiten an die einzelnen Factoren in verschiedenem Mage. Die Hoffnungen auf den Beftand und die Wohlordnung bes Gottesreiches mußten fich ber geschichtlichen Situation gemäß bald mehr an den einen, bald mehr an den andern anknipfen. Es fonnte nun nicht anders fein, als daß auch in dem Bewuftfein und in der Gedankenwelt der Propheten diejenigen jener Factoren, welche zu ihrer Zeit auf den Gang der Dinge einen geringen Gin= fluß übten, in den Sintergrund traten, daß dagegen auf benjenigen Factor, deffen Wirksamkeit im Leben der Nation und in den Angelegen=

a) Vgl. Bertheau a. a. D., Bb. IV, S. 625.

heiten des Gottesreiches für die Gegenwart und nächste Zukunft ben Ausschlag gab, ihre Blicke vorzugsweise gerichtet, mit ihm ihre Gedanken hauptfächlich beschäftigt waren.

Weiter brachte es die Verschiedenheit der Lagen, in welchen sich Ifrael in den verschiedenen Stadien feiner Geschichte befand, mit sich, daß die besondere Aufmerksamkeit wie des Volkes und seiner Säupter, fo auch der Propheten bald dem Berhaltniffe des Gottes= reiches zu den heidnischen Weltreichen, oder dem Berhältniffe des Reiches Juda zum Zehnstämmereich, bald den im Innern des Reiches vorhandenen Zuftänden im Ganzen, oder den gottesdienftlichen Berhältniffen ober den Rechtszuständen oder irgend einer einzelnen nationalen und theokratischen Aufgabe insbesondere zugewendet war. Die Mittelpunkte, um welche sich gerade die echt nationalen und theofratischen Interessen und Beftrebungen drehten, waren natürlich immer auch die Mittelpunkte des prophetischen Interesses. — Beides konnte nun nicht ohne tief greifenden Ginfluß auf den Inhalt der meffianischen Weiffagungen sein. Namentlich traten in Folge davon bald diese, bald jene Ideen, welche Entwicklungsfeime messianischer Erkenntnisse enthalten, in dem Inhalte des prophetischen Bewuftfeins als Haupt= ideen hervor, bald die Idee der Gemeinde Jehovah's, bald die des Reiches Gottes, bald die des theokratischen Königthums, bald die des Priefterthums, bald die der dauernden Gegenwart Gottes, in dem Tempel. Rraft der organischen, d. h. psnchologisch vermittelten Entstehung ber meffianischen Beiffagungen mußten bann bei den einzelnen Propheten gerade diefe, in ihrem Bewußtsein be= fonders hervortretenden Entwicklungsfeime vor andern zur Entfaltung kommen. Daher feben wir, daß die meffianische Weiffagung im Berlauf ihrer geschichtlichen Entwicklung ihren Hauptinhalt bald aus diefer, bald aus jener, in Folge der zeitgeschichtlichen Berhältniffe gerade reichlicher aufsprudelnden Quelle der altteftament= lichen Offenbarungsideen schöpft, und daß fie bald von diesem, bald von jenem hauptausgangspunkte aus auf das Beil der Boll= endungszeit hinweift. Sier bleibt ein Entwicklungsteim meffianischer Erkenntniffe lange Zeit dem Samenkorne gleich, das verborgen in ber Erde schlummert, bis endlich die geschichtlichen Berhältniffe eintreten, unter denen auch er an das Tageslicht hervortreten und

fich als triebkräftig ausweisen kann. Dort bagegen kommt ein anderer unter gunftigen Berhältniffen zu rascher Entwicklung und entfaltet bald die reichsten und schönften Bluthen; dann aber tritt ein Stillftand ein: seine Triebfraft scheint nachzulaffen und zulett zu ersterben, bis etwa, wenn die geschichtlichen Berhältniffe feiner Entwicklung wieder günftiger geworden find, neue Nachtriebe beweifen, daß sie noch nicht erschöpft war. Das Gesetz aber, welches in diefer Beziehung über der Entwicklungsgeschichte der meffianischen Weiffagung waltet, können wir fo formuliren: Die Propheten machen die einzelnen Factoren in dem Organismus bes alttestamentlichen Gottesstaates in dem Mage jum Begenstande ihrer meffianifchen Beiffagung, in welchem diefelben zu ihrer Zeit auf die Berwirklichung der Idee des Gottesreiches entscheidenden Einfluß zu üben vermögen, und ebenfo berückfich = tigen fie die verschiedenen nationalen und theo= fratischen Interessen nach dem Mage der Bedeutung, welche sie in den Verhältniffen der jedesmaligen Gegenwart für das Gottegreich haben. In Folge bavon bildet in den verschiedenen Berioden der Be= schichte des alten Bundes bald die eine, bald die andere der in der alttestamentlichen Religion ent= haltenen und im alttestamentlichen Gottesftaate verkörperten Ideen den hauptausgangspunkt der meffianischen Weiffagung und die Sauptquelle ihres eigenthümlichen Inhaltes. -

Wir versuchen dies im Einzelnen näher zu veranschaulichen und zu beweisen. Dabei werfen wir vor Allem einen Blick auf die Entwicklungsgeschichte der aus der Jdee des theokratischen Königthums erwachsenen messianischen Weissaung im engeren Sinne des Wortes. Bei Joel hat der messianische König in dem Bilde des Gottesreichs der Vollendung noch keine Stelle gesunden. Seine Weissaung erwächst noch ganz auf dem allgemeinen Boden der Ideen des Volkes und des Reiches Gottes; und das Ziel, zu welchem die Gemeinde durch die Vollendung ihrer Gemeinschaft mit Jehovah gelangen soll, ist ihm in dem Prophetenthume vor

Augen gestellt. ' Ift die Gabe der Prophetie Gemeingut Aller geworden, so ift das Ziel erreicht (Joel 3, 1 f.). — Bei den folgen= den Propheten ift die Weiffagung von der Erscheinung des meffianischen Rönigs im Entstehen begriffen. Umos knüpft den Unbruch der Bollendungszeit an die Wiederaufrichtung des davidi= fchen Rönigthums in seiner früheren Macht und Berrlichkeit an; aber er redet noch nicht von der Person des Messias; und auch sonst ift feine Beiffagung noch fehr unentwickelt, denn die Bollendung des Gottesreiches besteht nach ihm hauptsächlich in der dauernden Wiederherstellung eines schon dagewesenen Zustandes. In der glücklichen Zeit David's und Salomo's war fein Ideal des Gottes= reiches schon nahezu verwirklicht (Um. 9, 11 f.). Diefelbe Stelle nimmt das davidische Königthum in der Weiffagung Sofea's ein; ohne daffelbe fann auch er fich das Gottesreich der Boll= endungszeit nicht benten. Der Ephraimiten Bekehrung zu Jehovah ift zugleich auch ihre Rückfehr unter bie Berrschaft bes bavidischen Rönigs (Hof. 2, 2; 3, 5) a); diefer aber wird noch nicht als Meffias charakterifirt. - Wir werden schwerlich irren, wenn wir dieses Hereintreten des davidischen Königthums in den Rreis der meffianischen Aussichten in urfächlichen Busammenhang bringen mit bem vielversprechenden neuen Aufschwung, den es feit dem Regierungs= antritt des ebenso frommen, als thatkräftigen, und mit allen Regententugenden geschmückten Uffia nahm b). Amos und Hofea erkannten flar, daß das Zehnstämmereich trotz der vorübergehenden Blüthe, die es unter Jerobeam II. wieder gewonnen hatte, dem sicheren Untergange entgegenging. Un den lebeln aber, welche diefes Ende berbeiführen mußten, mar in erfter Linie das Königthum schuld, bas bei allem Wechsel ber Herrscherhäuser, und auch in seinen befferen Zeiten die Wege Jerobeam's I., "ber Ifrael fündigen

a) In Hos. 2, 2 ist das verschiedentlich gedeutete אַרְדְבְּבְּרִץ חמה ווּנְעלוּ מַנְדְבְּבְּרִץ nach unserem Dafürhalten gemäß den Parallelen 1 Kön. 1, 35. 40 von dem seierlichen Geleite zu verstehen, welches alles Volk dem gemeinsam erwähleten Könige bei seinem Einzug in die Residenz gibt.

b) Bgl. über ihn: Ewald, Gesch. des Bolkes Frael Bd. III, S. 585 ff. und Gifenlohr, Das Bolk Frael unter der Herrschaft der Könige Bb. II, S. 204 ff.

466 Riehm

machte", einhielt (vgl. 2 Kön. 14, 24; 15, 9). Das Reich Juda bagegen erhob sich nicht nur sichtlich wieder zu einem Ausehen und einer Macht nach Augen bin, wie es fie feit der Reichefpaltung nicht besessen hatte, sondern auch die inneren Zustände und Berhältnisse gestalteten sich — obschon die Propheten noch genug zu rügen und zu strafen haben — doch, soweit der Einfluß und das fräftige Regiment des frommen Rönigs reichten, hoffnungsreich. Man machte wieder die Erfahrung, welcher Segen für das Gottes= reich das viel fester gegrundete Königthum des von Jehovah er= wählten davidischen Haufes war; ihm verdankte Juda wenigstens großentheils, was es vor dem Zehnstämmereich voraus hatte. Darum erkennt die Prophetie jett in feiner vollen Restitution eine der wesentlichsten Bedingungen der Vollendung des Gottesreiches. Dabei konnte fie aber um fo leichter noch bei dem davidischen Königthum im Allgemeinen ftehen bleiben, da sowohl Amos als Hosea vorzugsweise das Zehnstämmereich im Auge haben, und da zur Beseitigung des ephraimitischen Stiercults und zur Wiederherstellung der Einheit und Größe des Gottesreiches ein davidischer König von der Art, wie er jett den Thron zierte, auszureichen schien. -

Dem meffianischen Rönige felbst begegnen wir jum erstenmal bei einem jüngeren Zeitgenoffen Hofea's, dem Ber= faffer von Sach. 9-11. Er fündigt (Sach. 9, 9 f.) an, wie berfelbe unter dem Jubel der Bevölkerung feinen friedlichen Ginzug in Jerusalem hält, und schildert den Charafter seiner Berson und seines Regiments. Wie Gott selbst griger heißt (Jef. 45, 21), so ift dieser König als sein wahrhaftiger Repräsentant auf der Erde yrig; fein königliches Thun entspricht ganz der Norm des göttlichen Willens, und darum verleiht Jehovah ihm allezeit, und durch ihn dem Bolke (vgl. Jer. 23, 6; 5 Mof. 33, 29), Heil. Er ift ferner demüthig und fanftmüthig (vic), fern von aller Selbstüberhebung und von aller Bewaltthätigkeit gegen Andere. Hoheit und Demuth, die Fülle gottverliehener Macht und der fanftmüthigste, friedfertigste Sinn sind in ihm vereinigt. Ohne alle, in den Weltreichen üblichen, friegerischen Machtmittel, Die zuvor durch Gottes Gericht aus dem Reiche Gottes weggeschafft werden, schafft er durch fein bloges Wort Frieden unter den Bölfern.

Und biefes hochangesehenen, gottesmächtigen Friedenskönigs fegensreiches Regiment reicht von Meer zu Meer und vom Strom bis zu den Enden der Erbe. — Nicht lange nachdem biefes Bild ge= zeichnet war a), sehen wir die Beissagung von dem messianischen Rönige in der hauptsache schon den höhepunkt ihrer -Entwicklung erreichen bei Jefajas und feinem Zeitgenoffen Micha. Beide Propheten knupfen an feine Erscheinung den Un= bruch der Zeit des Heiles an, und weisen auf ihn als den Boll= ender bes Gottesreiches hin. Beide reben von ihm, als von einem menfchlichen Rönige, beffen Berfon aber eine munderbare ift, ber vermöge feines einzigartigen Berhältniffes zu Gott hoch über allen andern Menfchen fteht, als das Organ, durch welches Gott felbst seinen Heilsrathschluß zur Ausführung bringt, als der Bermittler des meffianischen Beiles für das Bolf Gottes, und für die Menschheit. Bur Zeit des Uhas schildert ihn Jesajas (9, 5 f.) als einen Rönig, der in ungewöhnlichem, die menschliche Einsicht übersteigendem Mage immer und für Alles den besten Rath zu schaffen weiß; es ist etwas göttlich Bunder= bares in seiner Rath schaffenden Thätigkeit (ענים אלם: vgl. Jef. 28, 29, wo von Gott gefagt ift הפליא עצה). Weil ferner Gott felbst ihn, ähnlich wie den Engel Jehovah's, zum Organ seiner Selbstoffenbarung macht, durch ihn feine großen Machthaten voll= führt, also in ihm und durch ihn mit seinem Bolte ift, so heißt er "ftarker Gott", wie fonst Jehovah selbst genannt wird (vgl. Jef. 10, 21; 5 Mof. 10, 17; Jer. 32, 18). Man muß an die Strenge, mit welcher der alttestamentliche Glaube die absolute Erhabenheit des heiligen Gottes über alle Creatur geltend macht, benten, um zu ermeffen, welch einzigartiges, nahes Berhältniß zu Gott mit diefer leber= tragung eines Gottesnamens dem meffianischen Rönige zugeschrieben wird. Weiter wird er als immerwährender väterlicher Versorger des Volkes Gottes (vgl. Jef. 22, 21 und dazu Hab. 3, 5) und — wie in Sach. 9 — als Friedefürst chararakterifirt. Sein meffianisches Beilswerk aber besteht in der Befreiung des Gottesvolkes von dem

a) Wir setzen voraus, daß Sach. 10 u. 11 in die Zeit Pekach's, Sach. 9 in etwas frühere Zeit fällt.

Joch der Affgrer, in der Bernichtung aller Kriegswertzeuge a) und ber Berftellung ewigen Friedens, in der Befestigung und Bergrößerung der Herrschaft des davidischen Königthums und in der vollkommenen Geltendmachung von Recht und Gerechtigkeit b) in dem Reiche Gottes. Noch eingehender charafterifirt Jesajas in einer der Zeit Histia's angehörigen Weiffagung Berfon und Regiment des Meffias (Jef. 11, 1 ff.). Auf ihm ruht, wie auf fei= nem Andern, der Beift Jehovah's und ruftet ihn mit den Gaben und Eigenschaften aus, die ihn zu bem Organe, durch welches Jehovah felbst das Regiment in feinem Reiche führt, geschickt machen, mit Gotteserkenntnig und Gottesfurcht, mit Regentenweisheit und gottesmächtiger Energie. Sein Sauptstreben ift, daß fein Bolk Jehovah fürchte; an der Gottesfurcht hat er fein Bohl= gefallen. Bei seinen richterlichen Entscheidungen urtheilt er nicht nach dem äußeren Augenschein und nicht nach menschlichen Zeugenaussagen: vielmehr hat er immer einen sichern Ginblick in die Sache und in die Bergen und urtheilt nach dem mahren Sach= verhalt und nach dem sittlich = religiösen Werth der Menschen. Seine Rechtspflege ift darum teine menschlich = unvollkommene; Gottes Geift übt fie durch ihn, und zwar fo, daß er bei Beurtheilung der Menschen den Maßstab anlegt, nach welchem auch Jehovah felbst urtheilt. Namentlich schafft er, wie Gott felbst, ben Geringen und Elenden Recht; sein bloges Wort aber genügt. um die Gewaltthätigen niederzuschlagen und die Frevler zu tödten. So herricht er als ein Rönig, deffen schönfter Schmuck Gerechtigkeit und Treue Gott und den Menschen gegenüber ift. Da wird dann burch sein Regiment das Gottesreich, mas es fein foll, ein Reich. in welchem nichts Bofes mehr geschieht, und Reiner dem Andern mehr schadet, ein Reich, erfüllt von lebendiger Erkenntniß Jehovah's, und darum von Gerechtigkeit und Frieden. Auch hinsichtlich feines Umfangs wird das Gottesreich durch ihn, was es fein foll. Seine

a) Daß jenes und bieses als Werk bes Messias zu betrachten ist, folgern wir aus dem 'I in B. 5, und aus der Beziehung auf den Tag Mibian's in B. 3.

b) Recht und Gerechtigkeit sind, wie das Fundament des Thrones Gottes (Ps. 89, 15) so auch das Fundament seines Thrones.

Residenz wird zur Metropole aller Reiche; ihm huldigen alle Boller und holen bei ihm Entscheidung ihrer Streitigkeiten, Rath und Unterweisung. Er ift also auch der Bermittler der in Jes. 2, 1 ff. geschilderten messianischen Beilewirtsamteit Jehovah's, durch welche die Bolfer Gottes Gefetz kennen lernen und die Erde zu einem Reiche des Friedens wird. — Ein ganz ühnliches Bild des messianischen Königs und seines Regimentes zeichnet Mich a (5, 1 ff.). Nachdem Gottes Gericht wie über Jerusalem, fo auch über das davidische Königshaus ergangen ist, wird letteres bereinst wieder aus der tiefften Erniedrigung und Verborgenheit zur höchsten Macht und Ehre erhoben werden. Wie einst David, so wird der meffianische Sproß aus seinem uralten Stamme a) von bem fleinen, unscheinbaren Bethlehem ausgehen. Ebenso wie in der Restitution bes Boltes durch feine Ausführung aus dem Lande der Gefangen= fchaft, so wiederholt sich also auch in der Restitution des davidischen Königthums die Geschichte der Vorzeit. Dieser messianische König wird dann als Jehovah's, des Hirten Ifraels, Organ und Stellvertreter das Hirtenamt über das Volk Gottes führen, bekleidet mit der allmächtigen Kraft Jehovah's und in der Art, daß in feinem Regiment und durch daffelbe Gottes großer Name, d. h. die Herrlichkeit deffen, mas Gott felbst feinem Bolke ift, offenbar wird. — Wir übergehen, was Micha sonst von ihm sagt, und fragen nun: Wie fam es, daß gerade diefe Propheten die in der Idee des theokratischen Rönigthums beschloffenen Erkenntniffe über ben Beilerathschluß und Reichsplan Gottes ichon faft jo voll= ftändig entfaltet haben, als sie überhaupt in der alttestamentlichen Zeit entwickelt worden find? - Man könnte fagen: war einmal diese Idee in den Kreis der messianischen Erwartungen hereingetreten, fo mußte auch bald der Widerspruch zwischen ihr und dem geschichtlichen Königthume den Propheten zu vollem Bewußt= fein kommen, und badurch mußte die allgemeinere Weissagung von dem davidischen Königthume der Bollendungszeit sich zu der be=

a) In diesem Sinne, als Gegensatz zu den Emporkömmlingen, wie sie im Zehnstämmereich auf einander gesolgt waren, sind die Worte ומוֹצָאֹקִינוּ או מַקְּנֵים מִימֵי עוֹלָם זוּ verstehen. Bgl. Ewald und Hitzig z. d. St.

stimmteren von dem messianischen Davidiben umgestalten. Aber damit allein ist die Sache noch nicht erklärt. Wenn dies der eigentliche Grund der Entwicklung der messianischen Weissaung im engern Sinne wäre, warum tritt dieselbe dann nicht am bedeutssamsten in den Vordergrund, wenn jener Widerspruch aus's Höchste sich steigert? Warum nicht in der Zeit eines Uhas viel mehr als in der Zeit Hissia's a)? Und warum verblast denn das Bild des messianischen Königs — wie wir sehen werden — gerade unster den letzten Königen des Neiches Juda?

Wir können den Grund diefer schnellen und reichen Entwicklung ber Beiffagung von dem messianischen Rönige nur in der größeren Bedeutung erkennen, welche das davidische Königthum in Folge der Berwicklungen des Gottesreiches mit dem affprischen Weltreich für das erstere gewann. Diese Berwickelungen waren für ben gangen Bang ber Geschichte bes Gottesreiches viel verhängnifvoller als bie früheren Rämpfe mit den Nachbarvölkern. Während derfelben aber 'lag der Schwerpunkt der Entscheidung vorzugsweife in dem Rönigthume. Bon dem Regimente des Königs, von feiner Politif und von feiner Lage (feiner Selbständigkeit oder Abhängigkeit) ben Affhrern gegenüber hing das Geschick und die Lage des Reiches vorzugsweise ab. Wir sehen ja, wie nach Jef. 7 die unselige Wahl, die Ahas im Momente der Entscheidung traf, das drohende Ge= richt zu einem unabwendbaren machte; wie nach Jef. 32 die Ge= neigtheit Histia's mehr auf den Rath feiner Magnaten, die ein Bündniß mit Aegypten betrieben, zu hören als auf den Willen Jehovah's, größeres Unheil herbeizuführen droht; wie dagegen feine rückhaltlose Entscheidung für Jehovah des Reiches Rettung ift. Rein Wunder, daß in folder Zeit das Auge der Propheten vorzugsweise auf das Königthum gerichtet ift. Der affprischen Weltmacht tritt das Gottesreich hauptfächlich in seinem Könige, in welchem seine Rraft sich concentrirt, und der es nach Außen hin repräsentirt, gegenüber. Daber macht jett die meffianische Beiffagung

a) Daß dies wirklich der Fall sei, ist zwar von Delitzsch behauptet worden; aber die Behauptung entspricht dem Thatbestande nicht. Bgl. Dehler, Art. "Messias" in Herzog's Realenchelopädie, S. 414.

die Vollendung des Gottesreiches trot der Hindernisse, welche die affprische Weltmacht ihr in den Weg stellt, vorzugsweise von dem Rommen des Davididen abhängig, in welchem das theofratische Rönigthum vollkommen das werden follte, was es feiner Idee nach ift. - Es wäre leicht, auch im Einzelnen, namentlich aus Jef. 9 und Micha 5, nachzuweisen, wie das messianische Königthum von den Propheten ausdrücklich als die Institution dargestellt wird, fraft deren das Gottesreich der Bollendung sieghaft, der affprifchen Weltmacht zum Trote, fich erheben fann. -Dag aber die Bropheten, wenn fie einmal das Bild des meffiani= fchen Königs zeichneten, auch bas hervorhoben, daß burch fein Regiment Recht und Gerechtigkeit im Innern des Gottesreiches zu voller Geltung gebracht und die allgemeine Erkenntniß und Berehrung Jehova's mächtig gefördert werden folle, war ihnen schon durch, die Wahrnehmung nahe gelegt, wie wenig die dahin zielenden Beftrebungen Sistia's, auch beim beften Willen des Rönigs, durch= greifenden Erfolg hatten. -

Berfolgen wir nun die weitere Entwicklungsgeschichte ber Beif= fagung von dem messianischen Könige. Unverkennbar tritt bei den fpäteren Propheten bis zum Exile hin ein Stillstand ein. Der Meffias tritt uns zwar noch entgegen bei Jeremias am Ende eines der Zeit Jojachin's angehörigen Ausspruchs über die schlechten und unglücklichen Könige Joahas, Jojakim und Jojachin (23, 5 f.) und in den furz vor der Zerftörung Jerufalems ergangenen Beilsverheißungen (30, 9. 21; 33, 15); und ebenfo bei Ezechiel (21, 32; 34, 23-f.; 37, 24). Aber er fteht nicht mehr, wie bei Jefajas und Micha in bem Mittelpunkte des Bildes, welches diefe Propheten von dem Gottesreiche der Bollendung zeichnen; und nur etwa eine Ibee findet fich wenigftens in neuer Form, indem das innig nahe Verhältniß des meffianischen Königs zu Jehova als ein priesterliches charafterisirt wird (Jer. 30, 21). Dagegen finden fich neben jenen Stellen bei Jeremias und bei Ezechiel andere meffianische Weisfagungen, in welchen wieder, wie bei Amos, nicht mehr von der Person des Messias, sondern nur von dem davidi= ichen Rönigthum mit aufeinanderfolgenden Rönigen die Rede ift (vgl. Ser. 17, 25; 22, 4; 33, 17. 21f. 26; E3. 17, 22ff.;

45, 8; 46, 16 ff.). Die meffianische Weiffagung im engeren Sinne finkt also hier auf das Anfangsstadium ihrer Entwickelung zurück. Sa andere Propheten der chaldaischen Periode, wie Bephanja, ber Berf. von Sach. 12-14, Obadja und der Verfasser von Sef. 24-27 reden gar nicht von dem Ronigthume des meffianischen Gottesreiches; ein deutlicher Beweiß dafür, daß die Idee des theokratischen Königthums in dem Bewußtsein der Frommen jener Zeit von ihrer Bedeutung für das Gottesreich viel verloren hatte. Den Hauptausgangspunkt und die Hauptquelle der meffiani= fchen Weiffagung diefer Zeit bildet dagegen wieder die Idee des Bolfes Gottes. — Hängt nicht dieser Stillstand, ja dieser Rückschritt in der Entwickelung der aus der Idee des theofratischen Königthums erwachsenen Weissagung damit zusammen, daß die Macht und der Einfluß des Königthums sichtlich immer mehr fank? Schickfal und Lage des Gottesreiches war nicht mehr in gleichem Maße, wie in der afsprischen Periode, von dem Könige abhängig. Auch ein frommer König, wie Josia, konnte die dem Staate drohende Rata= ftrophe nur allenfalls noch eine Weile hinausschieben, aber nicht mehr abwenden (vgl. 2 Rön. 22, 15 ff.; 23, 26 f.; Jer. 15, 4). Die letzten Könige aber trugen zwar nach Kräften dazu bei, das Gottesreich zu gerrütten und den Ruin des Staates zu beschleunigen. Aber das Reich war wesentlich schon den um die Weltherrschaft streitenden Mächten preisgegeben. Waren doch die Könige selbst theilweise von denselben auf den Thron erhoben worden. Jojakim von Pharao Necho, Zedekia von Nebukadnezar, mährend dem Regimente von Joahas durch Erfteren, dem Jojachin's durch Letteren ein rasches Ende gemacht worden mar. Auf ein König= thum, über welches die Beherrscher der heidnischen Weltreiche ver= fügten, konnten die Blicke Derer, denen die Interessen des Gottesreiches am Herzen lagen, nicht mehr als auf den Grundpfeiler. welcher das Gebäude des Gottesftaates ftützen follte, gerichtet fein. Um wenigsten, wenn sich der König auch noch, wie es bei Redefia der Fall war, den Magnaten gegenüber ganz macht = und willenlos zeigte. Das Buch Jeremias'. läßt uns ja deutllich erkennen, wie fehr dieser König sich fürchtet, dadurch daß er seinen besseren Re= gungen folgte, die Großen des Reiches gegen sich aufzubringen

(vgl. z. B. Jer. 37, 17; 38, 14 ff.). Der Umstand, daß nach Lage der geschichtlichen Verhältnisse das Königthum nicht mehr der den Gang der Geschichte bestimmende Factor war, ist der Grund davon, daß auch die messianische Beissaung dieser Periode die Vollendung des Königthums in der Person des Messias nicht mehr als die Hauptbedingung der Vollendung des Gottesreiches in den Vordergrund stellt, sondern — wenn sie überhaupt noch von dem Wessias redet — das "durch göttliche Gnaden und Gaben versstärte Königthum des davidischen Hauses nur als etwas zu den andern Segnungen, die dem begnadigten Volke zu Theil werden, Hinzukommendes" a) darstellt. —

In der Zeit des Exiles losen sich die Heilshoffnungen und Beils= aussichten vollends von dem davidischen Königthume ab. In Jef. 40-66, diesem "Evangelium vor dem Evangelio", in welchem die meffianische Weiffagung des Alten Bundes in vieler Beziehung ben Höhepunkt ihrer Entwicklung erreicht, ist nirgends von dem zufünftigen messianischen Könige die Rede. Auch nicht in Jef. 55, 3 - 5, wo vielmehr gerade ausdrücklich die zuverlässigen David gegebenen Gnadenverheifungen dem Bolte Gottes zugeeignet werden (val. 2. d. St. einerseits 2 Sam. 7, 8 ff.; Pf. 18, 44 ff. 50 und andrerseits Jef. 43, 10; 44, 8). — In dieser Zeit, da ber Gottes ft aat zertrummert war und ber Opfercultus aufgehort hatte, konnte weber das Rönigthum, noch das Priefterthum, fondern nur noch das echte Prophetenthum der Mittelpunkt des nationalen und religiösen Lebens Ifraels sein und als der lebenskräftige Factor betrachtet werden, der den Fortbeftand und die Wiedergeburt des Reiches Gottes verbürgte. Ihm mußten die Blicke Aller, die bes verheißenen Heiles warteten, sich zuwenden, wenn sie nach einem ihnen von Gott gegebenen Unterpfand ihrer Soffnung fuchten. Das Brophetenthum aber mar keine feste, ständige Institution. Gabe und Amt der Prophetie war nur an die Perfon Derer geknüpft, die Jehova berufen hatte; und eine oder auch mehrere, geschichtliche Einzelpersonen konnten nicht als Träger des messianischen Heiles betrachtet werden. Ihre Stellung im Gottesreiche

a) Bgl.-Bertheau a. a. D., Bd. IV, S. 684.

aber beruhte barauf, daß fie, als Hauptträger der Idee des Bolfes Gottes, vor Andern von dem Geifte Gottes ergriffen und erleuchtet waren; und die Gabe des Geiftes war der ganzen Gemeinde zu= gefagt. Darum knüpfen fich jett alle meffianischen Aussichten an die Idee des Volkes Gottes an, fo aber daß daffelbe als ein mit einem prophetischen Berufe an die Menschheit beauftragtes Organ Rehova's betrachtet wird. Die Stelle des, mit der Fülle gottverliehener Macht und Herrschergewalt ausgestatteten, siegreich über alle Feinde triumphirenden, messianischen Königs wird von ihm, bem feinen prophetischen Zeugenberuf in unerschütterlicher Treue, in ausdauernder Geduld und in glaubensstarter Hoffnung unter Schmach und Verfolgung erfüllenden, durch Leiden zur Herrlichkeit eingehen= den Knecht Jehova's eingenommen. Dieser steht jetzt im Mittel= punkte des Bildes der Vollendungszeit. Er ist das Organ, durch welches Gott sein Reich auf Erden in verklärter Geftalt wieder aufrichtet und seinen Heilsrathschluß über die ganze Menschheit zur Ausführung bringt. -

Sobald dagegen der Gottesstaat äußerlich wiederhergestellt ift und in Serubabel ein Fürst aus dem Hause David's an seiner Spize steht, als eine der Hauptstügen seines Bestandes, da sehen wir auch gleich bei Haggai (2, 21 ff.) und Sacharja (3, 8 ff.; 6, 9 ff.) die Weissaung von dem messianischen Könige noch einemal wieder ausseben a); ja von letzterem Propheten wird sie in sehr eigenthümlicher Weise neugestaltet, worauf wir unten zurückstommen werden. Bei Maleachi dagegen, zu dessen Zeit es seienen davidischen Fürsten mehr gab, verschwindet sie wieder, um zusletzt — nicht aus Anlaß der zeitgeschichtlichen Verhältnisse, sondern nur in Folge der Bekanntschaft mit den schon als heilige Schriften geltenden Prophetenschriften — im Buche Daniel noch einmal auszuleuchten und noch ein helles Licht auf den übermenschlichen Charakter der Person des Messias fallen zu lassen. Nachdem man nämlich schon lange kein einheimis

a) Die Stelle Hag. 2, 21 ff. ift nach Analogie von 1 Mos. 12, 3 vgl. mit 1 Mos. 18, 18; 22, 18 nicht blos von der Person Serubabel's, sondern von ihm und seinem Geschlechte zu verstehen.

schoes Königthum mehr gehabt hatte und das Haus David's in Niedrigkeit versunken war, durch die alten Weissagungen aber die. Erwartung eines messianischen Königs unvertilgdar in die Herzen sich eingewurzelt hatte, wird hier der Messias nicht mehr einsach als Sproß aus dem Geschlechte David's, nicht mehr als ein von Hause aus andern Menschenkindern gleicher und nur durch sein eigenthümliches Verhältniß zu Jehova über sie erhobener König, sondern als eine, einem Menschensohne gleichen de, wie sonst Jehova selbst, auf des Himmels Wolken kommende und von Gott mit dem ewigen Königthume über das auf den Trümmern aller Weltreiche errichtete Gottesreich bekleidete Person charafterisitt (Dan. 7, 13 f.) a).

Der Blick auf die Entwicklungsgeschichte der Weifsagung von dem messianischen Könige hat unsere aufgestellten Sätze bestätigt.

a) Es ift bekanntlich ftreitig, ob die einem Menschensohne gleichende Geftalt im Sinne des Propheten der Meffias ober - wie namentlich Sitig 3. d. St. und Sofmann, Beiffagung und Erfüllung I, S. 209 f. Schriftbeweis (1. Aufl.) II, 2. S. 541 f. annehmen - eine finnbildliche Darftellung des "Bolks der Beiligen des Bochften" ift. Lettere Anficht scheint fich auf die authentische Erklärung in B. 18. 22. 27 berufen zu können. Wir hatten bann auch hier eine einfache Bestätigung ber sonst gultigen Regel. Uns icheint jedoch die herrichende Deutung ber Stelle auf ben Meifias die richtige zu fein. Die bildlich allegorische Darftellungsform wird ja in B. 9 verlaffen; von der gangen, im himmel vor fich gebenden Gerichtsscene ift, abgesehen von der Rudbeziehung B. 11 u. 12, in eigentlichen Worten die Rede. Ferner fonnte von dem heiligen Bolfe nicht wohl gesagt werden, daß es mit b. h. auf des Simmels Wolken gefommen fei. Und endlich wird ja auch nach dem wenig jungeren III. Buch ber Sibyllinen B. 652 f. (vgl. auch B. 48. 286 f.) der Meffias von Gott "bon der Sonne herab" gesendet. Auch ift die Stelle bekanntlich ichon von den Berfaffern des vierten Esrabuches (13, 1 ff.; 12, 32 ff.) und des Buches Henoch (46, 1; 48, 2 ff.; 62, 5. 7; 69, 27. 29) meffianisch aufgefafit worden. - Jenen Sauptgrund für die gegentheilige Anficht aber können wir darum nicht für entscheidend halten, weil die Berje 13 f. als eigentliche Rebe keiner besonderen Deutung bedurften, wogegen hervor= gehoben werden mußte, daß die jetzt dem Thrannen Antiochus preisge= gebenen Beiligen Gottes unter bem Messias und burch ihn am Ende über alle Reiche herrschen werben. Warum diese Weifsagung trotzem nicht gegen unfre Ausführungen spricht, ift oben angebeutet.

Eine noch viel augenfälligere Bestätigung aber erhalten fie, wenn wir nun darauf achten, zu welcher Zeit und unter welchen ge= schichtlichen Berhältniffen die Idee des Priefterthums für die messianische Beissagung eine größere Bedeutung gewinnt. In ber gangen vorexilischen Zeit wird ber Priefter bei ber Schilberung bes Gottesreiches der Vollendungszeit wohl dann und wann gedacht (3. B. Jer. 31, 14; 33, 18 ff.), aber nie - fogar bei Ezechiel nicht — wird dem Priesteramte eine Mitwirkung zur Vollführung bes göttlichen Beilerathschlusses zugeschrieben. Der Grund liegt barin, daß es - von Hause aus vorwiegend auf eine den gesetzlich = geordneten Bestand bes Nationalcultus und die religiose Sitte conservirende Thätigkeit angewiesen — während ber Zeit der Rönigsherrschaft teinen besonders hervortretenden Ginfluß auf den Bang der Geschichte des Gottesreiches übte; nur mas die Geschichte von den Hohepriestern Jojada (2 Kon. 11 und 12) und Hilfia (2 Kon. 22) berichtet, läßt ausnahmsweise und für furze Zeit einen folden erkennen, wiewohl auch das Eingreifen diefer Männer in die Geschicke des Reiches weniger ein amtlich priefterliches, als ein durch ihre amtliche Stellung nur unterstütztes persönliches ift. -Wenn ferner die messianische Weissagung aus ber Zeit des Exiles uns das am Ziele seiner Bestimmung angelangte Gottesvolk als ein mittlerisch zwischen Gott und der übrigen Menschheit stehendes Prieftervolk zeigt (Jef. 61, 6; 66, 21), so ift doch wesentlich die Idee des Eigenthumsvolkes Jehova's (vgl. 2 Mof. 19, 6), und nicht die Idee des befonderen, levitischen Priefterthums der Ausgangspunkt dieser Ankundigung. Und doch maren auch die Priester, und namentlich der Hohepriefter, als die reinen, geheiligten und mit dem Guhnamte betrauten, mittlerischen Bertreter der Gemeinde vor Jehova τύποι των μελλόντων. Auch in der Idee des Priefterthums lag ein Entwicklungskeim meffianischer Erkenntniffe. Bur Entfastung tommt derfelbe in der Zeit unmittelbar nach der Rückfehr aus dem Exile. Der Wiederaufbau bes Tempels und die Wiederherftellung des Tempelcultus war in diefer Zeit der Mittelpunkt aller nationalen und theokratischen Interessen und Bestrebungen. Darauf war nach der Prophetie auch Gottes Fürsorge für sein Bolk jetzt concentrirt. Indem Jehopa Die

Bollendung des Tempelbaues verbürgte, verbürgte er auch den Bestand und die dereinstige Vollendung des Gottesreiches. In dieser Reit hatte bas Priefterthum eine viel größere Bedeutung für bie Zukunft des Gottesreiches als früher. Namentlich aber tritt der Hohepriefter Josua dem Davididen Serubabel fo felbständig zur Seite, wie früher nie ein Hohepriester einem Ronige, und Beide arbeiten in einträchtigem Gifer, durch prophetischen Zuspruch ermuntert, an dem Bau der Gotteswohnung und an der Wieder= aufrichtung des Gottesreiches. Diefe geschichtlichen Berhältniffe fpiegeln sich in der meffianischen Weifsagung. Sie macht jett die Briefter, beren amtlicher Charafter Reinigkeit und Beiligkeit ift, und die von Amtswegen Jehova nahen durften, zu Borbildern ber von ihren Sünden gereinigten, heiligen, priefterlich ju Gott nahenden Gemeinde der Vollendungszeit, und den Hohepriefter ins= besondere zum Thpus des an der Spitze dieser Gemeinde ftehenden Meffias (Sach. 3, 8 ff.; 6, 11 ff.). Diefer wird also bestimmt als Priefterkönig aufgefaßt, freilich nicht fofern er Opfer barbringen und das Volk entfündigen foll, sondern nur fofern er felbst in be= fonderem Grade eine geheiligte, Gott angehörige Person und ihm unmittelbar priefterlich zu nahen berechtigt, und fofern er Saupt und Bertreter eines von Gunde und Schuld gereinigten, heiligen Prieftervolles ift. Gerade im Sinblick hierauf ift nicht der Davidide Serubabel, sondern der Hohepriefter Josua zum Thpus des Meffias gemacht. Doch hat dies auch noch einen andern Grund. — Der Prophet Sacharja will zwar keineswegs — wie man gewöhnlich meint - bas ankundigen, daß der Meffias das königliche und das hohepriesterliche Umt in seiner Person vereinigen werde. Biel= mehr zeigt er uns in dem Gottesreiche der Bollendungszeit neben dem meffianischen Rönige auch den meffianischen Sohepriefter, der jenem zur Seite auf dem Königsthron fitt, und - ebenso wie es jett Serubabel und Josua thaten - in einträchtiger Gemeinsamkeit mit jenem zum Wohle des Gottesvolfes und im Interesse des Gottesreiches zusammenwirkt. Das Regiment des meffianischen Reiches stellt der Prophet allerdings als ein einheitliches und als ein königliches und hohepriefterliches dar; aber es wird dies, nicht durch Bereinigung beider Aemter in einer Berson, sondern dadurch

daß der Hohepriester auf den Thron des Messias erhoben, und daß der messianische König und der messianische Hohepriester dasselbe in einem Geist und Sinn gemeinsam führen (Sach. 6, 13) a). Und eben diese nahe Berbindung und Regierungsgemeinschaft, in welcher das Hohepriesterthum mit dem Königthum stehen wird, soll dadurch mit angedeutet werden, daß nicht Serubabel, sondern Josua zum Typus des Messias gemacht wird. — Auch in der Weissaung Maleachi's zeigt sich noch, daß jetzt das Priesterthum in dem

a) Gegen die herrschende, auch von Röhler ("Die nacherilischen Propheten") wieder vertheidigte Erklärung der Worte והנה כהן על-פסאו durch: "und er (ber Meffias) wird Priefter fein auf feinem Throne", entscheiben bie Schlußworte: "und Rathichluß des Friedens (d. h. einträchtiges Zusammenwirken) wird beftehen gwischen beiben". Der Ginn biefes Schlußfates ift nämlich nicht - wie Bengstenberg und Röhler meinen -: "Der Meffias, in welchem König und Priefter eins geworden fei, faffe und vollführe einen Plan, welcher dem Bolke Gottes gum Frieden verhelfen folle"; bas ift gegen ben einfachen Wortlant (בין שׁבִיהַם). Da ber Schluffatz beutlich von zwei Perfonen rebet, fo konnen die ftreiti= gen Borte nur mit Emald, Sitig, Bertheau, Stähelin überfett werden: "und ein Priefter wird fein auf feinem Throne". Gewöhnlich wird nun das Suffix in iND3 auf ich bezogen. In biefem Falle find die gegen diese Uebersetzung erhobenen Einwendungen vollkommen begründet. Für den Priefter ift es nicht charafteriftisch, daß er auf einem Throne fitt, sondern daß er vor Jehova steht (5 Mos. 17, 12; Richt. 20, 28); ein Einwand, der durch Berweisung auf 1 Sam. 4, 13. 18 natürlich nicht entfraftet wird. Und die Ankundigung, daß es in der meffianischen Zeit auch einen Priefter geben werde, ware gar zu inhalts= Teer. - Das Suffix ift vielmehr, gang ebenso wie in dem vorausgehenden יל-פאון, auf den Messias zu beziehen; und der Sinn ist: auf dem Thron bes Meffias, ihm zur Seite wird ein Priefter fitzen. - Diefer Sinn ift ichon in der LXX richtig wiedergegeben: και έσται ίερεθς έκ δεξιών αθτού. - Wir weisen noch darauf hin, daß die Rebeneinanderstellung eines meffianischen Rönigs und eines messianischen Priesters dazu stimmt, daß auch in Sach. 4 Rönigthum und Hohepviesterthum (bie beiden Delbäume), beziehungsweise beren Träger (die zwei Zweige ber Delbaume; val. B. 14), die Organe find, welche den Geift Jehova's (das Del), durch welchen der Organismus der Theokratie erwächst und erhalten wird, diesem guführen. - Die gewaltsamen Emendationen Emald's, Sitgig's und Anderer in B. 11 und 12 halten auch wir für gang überflüffig.

Kreis der messianischen Erwartungen eine hervorragendere Stelle einnimmt. Wie dieser Prophet in seinen Nügen die Priesterschaft, das Opferwesen, den Zehnten u. dgl., besonders berücksichtigt, so hebt er auch als einen Hauptzweck des richterlichen Rommens Jehova's die Läuterung und Erneuerung der Leviten hervor, in Folge deren die Opsergaben der erneuerten Gemeinde, durch Vermittlung der erneuerten Priesterschaft dargebracht, Jehova wohlsgestülig sein werden (Mal. 3, 3 f.).

Auch noch eine andere messianische Erwartung tritt erft in der exilischen, und ausgebildet erft in der nachexilischen Zeit auf: die Erwartung, daß das Gottesreich der Lollendung dadurch werde auf= gerichtet werden, daß Jehova felbst kommen werde, um feinen Ginzug im Tempel zu halten und diesen für ewig gur Stätte feiner Wohnung zu machen. — Dag biefe Weiffagung in der angegebenen Zeit zur Entfaltung gekommen ift, ift darin begründet, daß damals das nationale und theokratische Interesse vorzugsweise darauf gerichtet war, daß der Tempel wiedererstehe und wieder das merde, mas er in früheren Zeiten gewesen mar. - Schon Ezechiel hatte von dem Wiedereinzug der Herrlichkeit Jehova's in den neuen Tempel geweissagt (43, 2 ff.). Der "große Unbekannte" hatte Jerufalem die nahe Ankunft des Gottes Ifraels angefagt (Jef. 40, 9 f.; 52, 8; 60, 1 f. 19 f.). Aber erft in ber Beiffagung Baggai's und Sacharja's tritt ber Ausbau und die Berherrlichung des Tempels so fehr in den Mittel= punkt der Beilsaussichten, daß felbst die Bekehrung der Beiden in teleologische Beziehung dazu gesetzt (Hag. 2, 7 ff.; Sach. 6, 15) und auch aus der Thätigkeit des Messias der Ausbau des Tempels besonders hervorgehoben wird (Sach. 6, 13; vgl. sonft Sach. 3, 9; 4, 7. 10), weil mit dem Anbruch der Bollendungszeit Rehova sich aus seiner heiligen Wohnung aufmachen will, um in= mitten Jerusalems für immer Wohnung zu machen (Sach. 2, 14. 15. 17; 8, 3). Bei Maleachi aber wird diefes Kommen Jehova's in seinen Tempel oder des Bundesengels, in welchem er erscheint und durch welchen, als den Wächter und Wieder= hersteller des Bundes (daher der Name), er das die Frevler aus feinem Bolke ausscheidende Gericht halt, und Derer, die wahrhaft

sein Bolk sind, sich annimmt, zur Hauptides ber messianischen Weisfagung (Mal. 3, 1—5. 16 ff.) 2).

Diese Belege werden wohl ausreichen, um davon zu überzeugen, daß wirklich nach dem Rathe Gottes der Verlauf der Geschichte und der Wechsel der geschichtlichen Verhältnisse dazu dienen mußte, die in der alttestamentlichen Religion enthaltenen verschiedenen Reime messianischer Erkenntnisse nach und nach zur Entfaltung zu bringen, um von verschiedenen Ausgangspunkten aus auf das Heil hinzuweisen, welches, als die Zeit erfüllet war, erscheinen sollte b).

2. Es bleibt uns nun noch übrig, den zweiten Punkt zu ersörtern, in welchem sich der Einfluß der Zeitgeschichte auch in dem idealen Gehalte der messianischen Weissaungen bemerklich macht.
— Die Geschichte des alttestamentlichen Bundesvolkes ist selbst die fortschreitende Ausführung des Planes, welchen Gott entworfen hat, um das Ziel seiner Heilsabsichten herbeizusühren. Israel soll durch Gottes Führen und Regieren für die Erfüllung seines Be-

a) Der מַלְשׁךְּ הַבְּרִית ist nicht identisch mit dem vorher genannten, vor Jehova hergehenden Boten, ift alfo nicht Elias (gegen Ewald und Sitgig); benn bagegen spricht schon bas Berhältnif ber Gate bes Berfes zu einander, und besonders der vollständige Parallelismus der zwei Relativsätze und ihre ebenmäßige Rückbeziehung auf Mal. 2, 17. Aus Beidem erhellt, bag bas Erscheinen bes Bundesengels mit dem Kommen bes herrn in seinen Tempel zusammenfällt, während ber Bote Jehova's (Elias) Beiden vorausgeht. Auch paßt das Licht in Mal. 3, 2 nicht zum Auftreten eines Menfchen; und die dem Bundesengel zugeschriebene, richterliche Thätigkeit kommt Elias nicht zu. - Aber auch an den Meffias (Bengstenberg) oder an einen andern Moses (Hofmann) hat man nicht zu benken. Gemeint ift vielmehr ber Engel Jehova's, in welchem Jehova felbst erscheint. indem er feinen namen, (fein offenbar werdendes Wefen) in ihm wohnen läßt (vgl. 2 Moj. 23, 20; 14, 19; 4 Moj. 20, 16; Jef. 63, 9). Mis Bundesengel ift berfelbe in wesentlich gleicher Beise auch 2 Mof. 23, 20 ff. charakterifirt.

b) Es ift ein Verdienst Hofmann's, in seiner Schrift "Beissaung und Ersüllung" diesen Zusammenhang zwischen der Geschichte und der Beissaung von offenbarungsgläubigem Standpunkt aus zuerst hervorgehoben zu haben, wieviel Mängel dieses Werk (namentlich in Folge der grundsätzlichen Verleugnung aller Kritik) sonst auch hat.

rufes und für den Empfang des Heiles vorbereitet und erzogen werden. Und das ganze Weltregiment Gottes, auch fofern es die Geschicke anderer Bölker bestimmt, hat in der Ausführung seines Rathschluffes über Ifrael seinen Mittel = und Zielpunkt. In den verschiedenen Berioden ber Geschichte tritt nun zunächst, entsprechend bem jeweiligen Charafter der sittlich - religiöfen Zuftande Ifraels, feiner äußern Lage und der allgemeinen Bölkerverhaltniffe, bald das eine, bald das andere Grundgesetz des göttlichen Welt = und Reichsregiments besonders augenfällig an den Tag. Die über ber Geschichte ftehende, ihr ihren Gang vorzeichnende sittliche Weltordnung macht fich, gegenüber ben verschiedenen Richtungen und Bielen, welche die menschliche Freiheit verfolgt, fo geltend, daß bald diese und bald jene der ewigen Wahrheiten, welche in ihr zufammengefagt find, vor andern ihre thatfachliche Bezeugung findet. Bett ift der Bang der Geschichte vorzugsweise von biesem und bann wieder von einem andern der ewigen Gottesgedanken beftimmt, beren Summa das unwandelbare Regierungsprogramm des Königs aller Rönige bilbet. — Sodann treten im Fortschritt der geschichtlichen Entwicklung an neuen Wendepunkten in der Regel auch neue Momente des Planes, den Gott fich für die Ausführung feiner Heilsabsichten gemacht hat, aus dem Dunkel des verborgenen Rathschlusses Gottes an das Licht hervor. Ift die Geschichte felbst die fortschreitende Ausführung diefes Planes, fo enthüllt fie denfelben auch mehr und mehr. — Der Prophet erkennt nun die göttliche Teleologie in der Geschichte seiner Zeit; seinem erleuch= teten Auge ift ein Ginblick in ben Grund und in die Zwecke beffen, was Gott in ber Gegenwart thut und in ber nächften Zukunft thun wird, eröffnet. Jene Gottesgedanken, welche die Geschichte feiner Zeit gestalten, und die neuen Momente des göttlichen Rathschluffes, welche in ihr anfangen, zur Ausführung zu kommen, treten für ihn aus dem dunkeln Gewirre der Tagesereigniffe mit einer dieses Dunkel selbst erhollenden Rlarheit hervor. Auf die Zeichen ber Zeit zu achten und biefelben Andern zu deuten, feinen Zeit= genoffen der Dolmetscher beffen zu fein, mas Gott durch die That= fachen der Geschichte zu seinem Bolke redet, das ift ja eine wefentliche Berufsaufgabe des Propheten. — Bei der psychologisch=

vermittelten Entstehung der meffianischen Weiffagung kann es nun nicht anders fein, als daß die Gottesgedanken, welche zur Beit des Propheten den Bang der Befchichte vor= jugsweise bestimmen und mit welchen fein Geift darum besonders beschäftigt ift, auch die Grundgebanken werden, die feiner meffianischen Beiffagung ihren eigen= thümlichen Inhalt und Charakter geben. Aus gleichem Grunde werden auch neue Geftaltungen der geschichtlichen Berhält= niffe, neue "Zeichen der Zeit" der meffianischen Weiffagung neue Ideen zuführen. Mit dem Fortschritte der Geschichte werden, fo oft Reues anfängt fich vorzubereiten, dem Propheten neue Erkenntniffe über den Beilsrathschluß Gottes und über die Art und Weise, wie er zur Ausführung tommen foll, aufleuchten. Daher der schon früher ermähnte Parallelismus und das Gleichen = Schritt = Halten der Entwicklung der Geschichte des Gottesreichs und der Entwicklung der meffianischen Weissagung. -

Wir belegen und veranschaulichen auch diese Bemerkungen durch einige Beispiele. Zunächst sei auf die Weissagung von dem Gin= gange der Beiden in das Reich Gottes hingewiesen. Die in der alttestamentlichen Religion liegende, universalistische Tendenz war anfangs noch durch die gang volksthümliche Geftaltung des Gottesreiches und den scharfen Gegenfat, in welchen Ifrael qunächst zu andern Bölfern treten mußte, zurückgehalten. Ifrael war noch gang dem, zu fünftigem Gebrauche im Röcher verborge= nen Pfeile gleich (Jef. 49, 2). Auch die messianische Weissagung der ältesten Propheten ift noch wesentlich particularistisch. Bei Joel ift die Stätte des auf Erden aufgerichteten Gottesreiches der Vollendung das kleine Land Juda; nicht einmal das Zehn= ftammereich zieht er in Betracht; von einer Theilnahme ber Beiden an dem meffianischen Beile ist vollends keine Rede. Sie werden nur berücksichtigt, fofern fie dem Gottesreiche feindselig gegenüber= ftehen und darum dem vernichtenden Strafgerichte verfallen. Aber auch dieses Gericht trifft doch nur die Nachbarvölker mit Einschluß Aleghptens; die fernen Sabaer 3. B. bleiben davon unberührt (Joel 4, 7). — Bei Umos erstreckt fich zwar das Gottesreich der Bollendungszeit nicht blos über ganz Palästina, sondern auch über die benachbarten Länder, soweit dieselben einst durch David unterworfen worden waren (weshalb auch Edom nicht — wie bei Joel - jur Bufte, fondern nur dem Bolle Gottes unterthan wird). Aber Empfänger bes meffianischen Beiles ift auch hier Juda, das Haus David's an feiner Spite; durch ihren Anschluß an Juda nehmen auch die Ephraimiten daran Theil; dagegen nicht fo die heidnischen Nachbarvölker, die nur die Dberherrschaft des Bolles Gottes und des Hauses David's anerkennen muffen. - Auch Hofea stellt das messianische Beil nur Ifrael in Ausficht. - In Sach. 9, 9 f. begegnen wir allerdings einer Ermeiterung des meffianischen Ausblicks über die Grenzen Fraels hinaus: ber Friedenskönig waltet mit feinem fegensreichen Regiment auch über anderen Bölfern bis zu ben Enden der Erde hin. Se= boch ift zu beachten, daß hier nur erft das in der Idee des theokratischen Königthums enthaltene universalistische Mo= ment hervortritt (S. 66 f.). - Die erfte uns erhaltene, eigent= liche Weiffagung von einem Eingange ber Heiben in das Reich Gottes liegt in jenen berühmten, von Jefajas und von Dicha verkündeten Worten vor, welche uns den Berg des Hauses Jehova's als den alle andern Berge hoch überragenden Mittelpunkt der Erde zeigen, zu welchem alle Bölker wallfahrten, voll heilsbegierigen Berlangens, fich von dem Gotte Jacob's über feine Wege unterweisen zu laffen und in seinen Pfaden zu wandeln (Jef. 2, 2-4; Mich. 4, 1-4). Sier liegt die flare Erfenntniß zu Grunde, daß nach Gottes Rathschluß seine Offenbarung inmitten Ifraels für die ganze Menschheit bestimmt ift. - Es ift ein uns unbekannter, älterer Prophet (feinenfalls Joel, an welchen Manche gedacht haben), ber in diesen Worten zuerft die gange Erbe für bas Reich seines Gottes in Anspruch genommen und allen Bölfern die Botschaft des Beiles angefündigt hat. Aber schwerlich gehört er viel früherer Beit an. Denn gerade ber Umftand, daß die zwei hauptpropheten der affprischen Beriode, Jesajas und Micha, seine Worte reproduciren, deutet darauf bin, wie neu und merkwürdig eine folche Beif= fagung damals noch erschien, und die uns erhaltenen alteren Prophetenschriften enthalten ja, wie bemerkt, fein Seitenftück bagu. - 484 Siehm

Bei Jefajas und Micha felbst aber finden wir die universa= liftische Idee noch öfter ausgesprochen und namentlich in Jef. 19, 18-25 in fehr eigenthümlicher Weife weiter entwickelt. Denn hier zeigt uns der Prophet ausdrücklich das Gottesreich der Bollendung als eine die gange damals bekannte Welt umfaffende. von Jehova in allen ihren drei Theilen gesegnete Universaltheofratie. Frael als Erbbesit, gleichsam als Stammland Jehova's ben Mittelpunkt bilbend, auf der einen Seite Aegypten, als ein jett Gott angehöriges Land und Bolk, auf ber andern Seite Uffn= rien, jett auch, wie Ifrael, das Wert feiner Sande, beide nicht mehr im Rampf um die Weltherrschaft, sondern im friedlichen Berkehr ftehend, und beide Jehova dienend. — Wir feben: fo lange Frael nur mit den Nachbarvölkern in nähere Berührung fam, fo lange also ber Rathschluß Gottes, daß das unter Ifrael begründete Gottesreich feine blos volksthümliche, fondern eine menfch= heitliche Bestimmung hatte, in der Geschichte noch gar nicht fich andeutete, fo lange verkundet auch die meffianische Weif= fagung noch Richts von der fünftigen Ausdehnung des Gottesreiches über alle Völker. Erft als durch das erfolgreiche Streben ber Affgrer, ein Weltreich zu gründen, die Gefchiche Ifraels und des Gottesreiches anfingen, fich mit den Geschicken aller Bölker der dem Ifraeliten bekannten Welt zu verflechten, trat jener Gottesgedanke in dem Gang der Ge= schichte für das erleuchtete Auge Deffen, der die Zeichen der Zeit verstand, an bas Licht. Bon ba an ift Ifrael gleichsam auf einen höheren, weithin für alle Bölfer fichtbaren, weltgeschichtlichen Schau= plat geftellt. Daher nun die klare, volle Erkenntniß, daß Gottes Thaten an und für Ifrael alle Bolfer angeben (vgl. 3. B. Jef. 8, 9; 18, 3. 7; 33, 13); daher zieht jest ein Jesajas die ganze Weltgeschichte in den Bereich der Weissagung, indem er sich zuerft ausführlich auch mit den Geschicken der fremden Bolker beschäftigt; daher nun auch in der meffianischen Weiffagung die Idee der Universalität des Gottesreiches der Boll= endung. - Ja wir dürfen noch weiter geben! Wir dürfen getroft behaupten, daß Affur, wie es als Werfzeug in der Sand Jehova's, in die Geschichte Ifraels eingreifen mußte. um - ohne

es selbst zu wissen - ben Rathschluß Gottes zur Ausführung zu bringen, so auch gang unmittelbar die Entwicklung ber Erkenntnif des Heilsrathschluffes Gottes fördern mußte. Denn die Idee eines Weltreiches, die Idee einer Universalmonarchie ift nicht zuerft von ben Ifraeliten, fondern von den Uffprern gefagt worden. Durch den Anspruch der affprischen Könige auf Weltherrschaft, die ihnen nach ihren übermüthigen, hochfliegenden Gedanken fein Volf und fein Gott (Jef. 10, 13f.; 36, 18 ff.; 37, 11 ff.) vorenthalten oder fchmälern follte, wurden die Propheten veranlagt, aus der altteftament= lichen Gottesidee die Confequeng zu ziehen, daß diefe Weltherrschaft vielmehr dem Könige Ifraels zufallen muffe. Indem die theils ichon begründete, theils in Aussicht genommene affprische Universal= monarchie bem Gottesreiche gegenübertritt, wird fo auch das lettere als eine, alle Bolter einheitlich in fich zusammenfassende, die Stelle aller andern Reiche einnehmende Universaltheokratie gedacht und in Aussicht genommen. —

Seitdem bleibt die universalistische Idee ein bedeutsam hervor= tretendes Moment der meffianischen Beiffagung; fo bei Bephanja (bef. 2, 11; 3, 9), bei habatut (2, 14), bei dem Verfaffer von Sach. 12-14 (14, 9. 16), bei Jeremias (3, 17; 4, 2; 12, 15 ff.; 16, 19 f.; 46, 26; 48, 47; 49, 6. 39). Bei Ege= chiel bagegen macht sich, wenn auch die universalistische Idee nicht gang fehlt, boch ber alte Particularismus wieder mehr geltend, was mit feinem, früher besprochenen, levitisch priefterlichen Standpunkt zusammenhängt. — Den bedeutendsten Entwicklungsfortschritt aber macht die Beiffagung von der Theilnahme der Beiden an dem meffianischen Beile in der Zeit des Exiles. In dem Buche Jef. 40-66 entfaltet fie die reichsten und schönften Blüthen. Seit Ifrael wirklich unter die Bölker zerftreut war, und seit die frommen Ifraeliten, in fortwährender Berührung mit den Beiden, die Nich= tigkeit und lächerliche Thorheit des Götzendienftes ftets in nächfter Nähe por Augen hatten und dadurch um so mehr des großen Schatzes, der ihnen durch die Offenbarung des alleinwahren, lebendigen Gottes anvertraut war, und der sieghaften Kraft der Wahr= heit fich bewußt murben, murbe nicht nur die Gewißheit, dag in nicht ferner Zeit alle Bölker Jehova anerkennen und das Gottes=

reich über die ganze Erde sich ausbehnen werbe, zur höchsten Zuversicht gesteigert, sondern es wurde jetzt auch das Bewußtsein geweckt und entwickelt, daß Jsrael gerade dazu von Gott erwählt
worden sei, um als Licht der Heiden die Erkenntniß des wahren
Gottes allen Bölkern zu bringen. Auch hier erwächst also aus
den neuen geschichtlichen Berhältnissen für die messianische Beissagung eine neue Idee, deren reicher Inhalt freilich nur eben von
dem großen Unbekannten entfaltet worden ist, während seine Nachfolger, die nachezisischen Propheten, zwar die Berheißung der dereinstigen Bekehrung der Heiden wieder aufnehmen, aber ohne die
weitere und tiefere Aussührung, die Jener ihr gegeben hat. —

Einige andere Belege für unfere letten Ausführungen mögen Schließlich nur noch turz angedeutet werden. Für die Propheten der affgrischen Periode, Jesajas und Micha, ist der oft wiederholte Gedanke charakteristisch, daß nur ein Rest sich bekehren und des messianischen Beils theilhaftig werden werde. Dieser Grundgedanke ihrer messianischen Weissagung ift auch ein in der Geschichte jener Periode hervortretender Gottesgedanke. Durch die Bernichtung des Zehnstämmereiches wurde das Gottesvolk vorerst auf die Bürger. des Reiches Juda reducirt, und in dem über dieses Reich ergehenden, von den Affhrern vollzogenen Gerichte blieb nur ein Reft, Berufalem, und die fich dahin geflüchtet hatten, verschont (vgl. Sef. 37, 4. 32). - In der affprischen Periode trat aber auch die Wahrheit in hellstes Licht, daß auch die größte Weltmacht das fleine Gottesreich nicht vernichten und ben Beilerathschluß Gottes über Ifrael nicht vereiteln konne, daß vielmehr ein folches Unterfangen nur zu ihrem eigenen Berderben ausschlagen muffe. Daß die Rechte des herrn den Sieg behält über alle Feinde. das predigte damals die Geschichte sowohl des sprisch = ephraimiti= fchen Rriegs, als des Rriegszugs Sanherib's mit befonderem Nachdruck. Das ift benn auch der Grundton der meffianischen Weissagung des Propheten Jesajas, dem auch der bevorftehende Sieg Jehova's über Affurs Weltmacht fast fo flar, als ware er schon erfolgt, vor dem Geistesauge stand. Die fieghafte Macht Jehova's und seines Gesalbten ift ein überall hervor= tretender Charafterzug feiner Bilder der Bollendungszeit. Sie

vernichtet alle äußeren Jeinde und die unbuffertigen Frevler und ermöglicht dadurch die Aufrichtung des vollendeten Gottesreiches. - Recht deutlich zeigt fich ferner ber enge Zusammenhang von Beiffagung und Geschichte barin, daß die meffianische Beiffagung, welche den Abschluß eines ganz neuen Bundes Jehova's mit feinem Bolfe in Aussicht stellt, und das Gottesreich der Bollendung fo flar und bestimmt als ein von dem bisher bestehenden Gottesftaat verschiedenes charafterifirt (Ber. 31, 29-34; vgl. 3, 16 f.), - gerade von dem Propheten verkündigt wird, der, wie keiner der früheren, sich von der Mangelhaftigkeit der alttestamentlichen Inftitutionen hatte überzeugen muffen, und die unabwendbare Bertrümmerung des bestehenden Gottesstaates herannahen fah. Jeremias hatte erfahren, daß felbst die Reformation Josia's den bald nach dem Tode dieses frommen Königs eingetretenen Abfall bes gangen Bolfes nicht hatte aufhalten können. Es hatte fich flar gezeigt, daß das dem Bolke äußerlich gegenüberstehende Gefet daffelbe nicht auf die Dauer seinem Gotte treu erhalten konnte. Das Königthum (feit Jofia's Tode) und das Priefterthum hatten ftatt der Erhaltung nur der völligen Zerrüttung des Gottesreiches gedient. Und felbst das echte Brophetenthum, mit einer Rotte falscher Propheten im Rampfe liegend, war nicht im Stande, das Berderben aufzuhalten, obichon allerdings in ihm die Rraft zur dereinstigen Erneuerung des Bolfes enthalten war. Da leuchtet in dem Bropheten, der den Untergang des beftehenden Gottesftaats tommen fieht, die Erkenntnig auf, dag das wieder erneuerte Gottesreich, welches ewigen Beftand haben foll, anderer Art fein muffe, als bas bisherige. Die Berichtsthaten Gottes, bie er anfundigen muß, find ihm felbft eine Beleh= rung darüber, daß in der Dafeinsform des Gottes= reiches das Alte vergehen und Alles neu werden muß. - Ferner: mahrend des Exiles murde das feinem äußeren Beftande nach zertrümmerte Gottesreich, ohne alle äußerlichen Bulfsmittel und Stutzen, von Denen, welche bie Trager und Repräsentanten der Idee des Bolfes Gottes oder des Rnechtes Jehova's waren, lediglich durch die Rraft lebendigen Glaubens und ftandhafter Treue und durch Bemährung berfelben in den Theol. Stud. Jahrg. 1865. 33

488 Riehm

schwersten Leiden erhalten. Nun verfündet auch die Prophetie (in Sef. 40-66), daß nur burch diefe Mittel feine Bollendung herbeigeführt werden könne. Wie jest in der Geschichte die sieghafte Macht Jehova's und seiner menschlichen Organe äußerlich nicht hervortrat, vielmehr sich herausstellte, daß nach Gottes Rath der schließliche Sieg durch Bewährung der Treue gegen Gott und leidenswillige Erfüllung des von ihm übertragenen Berufe im icheinbaren, außerlichen Unterliegen errungen werden muffe, fo tritt auch in der meffianischen Beif= fagung die Idee hervor, daß Treue bis zum Tode und tiefste Er= niedrigung im Leiden für den Anecht Gottes der Weg zur Berherrlichung ift. — Endlich: gerade die treuen Jehovaverehrer hatten der Natur der Sache nach die Leiden des Exiles vorzugs= weise zu tragen; sie hatten von den heidnischen Oberherren am meisten zu leiden, und wurden dazu noch von ihren abtrünnigen Voltsgenoffen gehaft und verfolgt. Nun waren diese Frommen, in welchen die Idee des Bolkes (oder Anechtes) Gottes in der Wirklichkeit am meisten Realität gewonnen hatte, freilich nicht schuldlos; sie bekannten im Namen des Bolkes und in ihrem eigenen Ramen. daß das Elend des Exiles die gerechte Strafe ihrer Sunden fei (Jef. 64, 4 ff.). Aber doch hielten fie in Glauben und Treue an ihrem Gotte fest; sofern sie Träger der Idee des Bolkes Gottes maren, hatten fie das Exil nicht verdient; und Alles, mas fie um ihrer Treue im Dienste Jehova's millen gu leiden hatten, mar ein unschuldiges Leiden. Sie trugen por Andern, was das von feiner Idee abgefallene, feinen Beruf verleugnende Ifrael verschuldet hatte. In ihnen trug das ideale Gottesvolk das Strafgericht, welches die Treulosigkeit des Ifrael ber Wirklichkeit verdient hatte. Un ihnen, dem inmitten Ifraels vorhandenen mahren Gottesvolfe, den (relativ) gerechten Bertretern des ungerechten und treulosen Ifrael, bethätigte fich der Zorn Gottes gegen Ifraels Untreuen. Ihr Leiden war also ein stellver= tretendes Tragen ber Sündenschuld und = Strafen bes Frael der empirischen Wirklichkeit. Es war ein für die Untreuen ihres Bolkes dargebrachtes Schuldopfer. Und gerade um diefer seiner Knechte willen (Jef. 65, 8), um ihrer in diesem Leiden

bewiesenen ausdauernden Treue und Geduld willen, konnte der treue Bundesgott fein Bolf nicht für immer in der Gewalt feiner Reinde laffen. Im Binblid auf die leidenswillige Geduld, mit der fie die Bethätigung feines Bornes acgen die Gunden Gefammt= ifraels trugen, mußte er um ihretwillen Gesammtifrael beanadigen. Ihr ftellvertretendes Leiden ftellte fich barum als eine Buchtigung bar, welche das Beil des gangen Volkes herbeiführen follte. Go eröffnen die geschichtlichen Berhältnisse ber exilischen Reit noch einen neuen Einblick in den Beilerathichluf Gottes; es ermächft die Erkenntnif, daß Frael und die Menschheit das Beil der Bollendungszeit dem stellvertretenden Strafleiden verbankt, welches ber unschuldige Rnecht Gottes in treuer Ausrichtung feines prophetischen Berufes, um frember Sünden millen trägt, und welches für ihn felbst der gottgeordnete Weg zu feiner Berherr= lichung ift (Jef. 53).

Wir sehen also, wie die Geschichte immer dazu mithelsen mußte, daß die messionische Weissaung ein Moment des göttlichen Heilserathschlusses nach dem andern in das Licht stellen und immer klarere und bestimmtere Aufschlüsse über das Ende der Wege. Gottes geben konnte.

So viel über den bedingenden und bestimmenden Einfluß der Zeitgeschichte auf den Inhalt der messianischen Weissagung. Wir sind nunmehr hinreichend vorbereitet, um in einem dritten und letzten Artikel das Verhältniß der messianischen Weissagung zu der neutestamentlichen Erfüllung näher bestimmen zu können.

2.

## Bur paftoralen Seelenpflege.

Exegetische Andeutungen zur biblischen Psychologie.
(Ein Conferenzvortrag.)

Non

nees von Cjenbed, Pfarrer in Wetglar.

Bu tieferem Berftandnig von Seelenzuständen, sowie zu einfichtiger und umsichtiger Behandlung derfelben ift eindringendes Berständniß der biblischen Begriffe, die sich auf das menschliche Seelenleben beziehen, wie von felbst einleuchtet, von maggebender Wichtigkeit. Dieses Berftandniß wird aber wiederum zweifelsohne bedingt durch genaue und scharfe Worterklärung. Diese Worterklärung wird, damit sie gefund und fruchtbar sei, stets in einem rein philologisch = exegetischen Proces sich entwickeln, der Wort= begriff wird aus dem Wortlaut sich ergeben muffen. Wobei das ganz allgemeingültige hermeneutische Gesetz sein unbedingtes Recht behauptet, daß das Wort des Redenden, wie bei jedem andern Buch, fo auch bei der Bibel nur durch felbstverleugnende, empfangliche Hingebung und Vertiefung in deffen Sinn und Geift recht verstanden und ausgelegt werden fann. Womit bas andere Gefet zusammenhangt, daß des Redenden Beift fich feinen eigenthümlichen Wort = und Sprachgebrauch bildet, - begrenzt natürlich durch die feststehenden Grundbegriffe der Worte und Grundgesetze der Sprache.

So gewiß sich jedem Unbefangenen die fundamentale Geistes einheit der Bibel überzeugend aufdrängt: so unzweifelhaft haben auch die Grundbegriffe, also auch die Worte, in welche sie gefaßt sind, in der ganzen Bibel überall denselben fundamentalen Inhalt, von dem ja nach den besondern Aufgaben; die den einzelnen heilisgen Schriftstellern gestellt sind — oder, was ganz gleichbedeutend ist, die sich dieselben nach ihrem besondern innern und änßern Beruf

geftellt haben —, die eine oder andere Seite vornehmlich in Betracht gezogen wird.

Es fei mir geftattet, in ber Form ber Anmerkung bier baran gu erinnern, wie das Unterlaffen eingehendfter Entwicklung und schärffter Beftimmung der biblischen Grundbegriffe im katechetischen Unterricht eine viel zu wenig bedachte Ursache des so viel besprochenen und beklagten Mangels an Verständing und Wirkung der Predigt ift, die fortwährend mit diesen Begriffen umgeht, fie naiver Weise als allbekannte voraussetzend. Und doch ift in jedem solchen biblifchen Grundbegriffe ein ganzer locus dogmaticus und ethicus (und zwar nach beren innerer Ginheit) von reichstem theologischen oder anthropologischem Gehalt zusammengefaßt. Ich habe mir es in meinem Confirmandenunterricht stets zu einer allerwichtigsten Aufgabe gemacht, es dahin zu bringen, daß fich die Rinder nach Maggabe ihres Alters und ihrer allgemeinen Befähigung mit mög= lichfter logischer Sicherheit in den biblischen Grundbegriffen bewegten. Welche Gedankenfülle liegt in den Begriffen g. B. von Gerechtigfeit, Beiligfeit, Berföhnung und Berfühnung, Liebe, Born, Tod, Fluch, Leben u. f. w. u. f. w., nach ihrer ganzen biblifchen Bragnang gefaßt! 3ch habe die Erfahrung, daß ein einmal auf= geschlossenes Verftändniß eines folden Wortes sich nicht leicht wieder gang verschließt. Auch erwäge man, daß wir in einer Zeit des vorwiegenden Berftandes, der Reflexion, der Kritik leben. Die Behandlung der evangelischen Wahrheiten wird sich, namentlich auf der Kanzel und in der Ratechefe, aber auch vielfachst in der besonderen Seelenpflege, diesem, wie jedem andern einmal vor= handenen Charafter einer Zeit in heiliger Condescendenz accommodiren, ohne weder von dem Gehalt, noch von Einfalt und Tiefe berfelben auch nur das Geringfte abzugeben. Der oberflächlichen, geift = und herzlofen Rritif muß eben die überzeugende und überwindende geiftvolle Rritik frühzeitig entgegengestellt werden, die feine Begriffe in der Welt mehr vertragen können als die biblischen. Man nähre doch an ihnen unseres Bolkes, des niedern wie des höhern und höchsten, Gedanken! Es mare ficherlich ein dankbarftes Werk, wenn ein dazu Berufener einen Katechismus der

logisch und sustematisch entwickelten biblischen Grundbegriffe in mahrhaft populärer Haltung verfaßte.

Es sei mir gestattet, einen der biblischen Fundamentalbegriffe für unser Nachdenken besonders herauszuheben. Nicht um auf Reichthum und Tiesen seines dogmatischen Gehalts unsere Bestrachtung zu richten — davon sei nur einleitend und für meinen eigentlichen Zweck einigermaßen grundlegend geredet — ; sondern um, auf seine psychologische Bedeutung hinweisend, durch einige exegetische Bemerkungen über die zum Bereich dieses Begriffs geshörenden Worte auf das Nachdrücklichste daran zu erinnern, von welcher höchsten praktischen Wichtigkeit eindringende und gründliche Sprachforschung in der heiligen Schrift auch sogar für ein Gebiet ist, das scheindar am wenigsten dabei betheiligt ist, für das Gebiet der pastoralen Seelenpslege. Wenn sogar dafür, um wieviel mehr für alle andern Gebiete, auf denen sich Denken und Thun des Pastors als solchen bewegt!

Der biblische Begriff, den ich vor Augen habe, ist der, welcher in das Wort Fleisch,  $\sigma \acute{a} \varrho \xi$ , und die davon abgeleiteten Worte gefaßt ist.

In der Behandlung namentlich auch dieses Begriffs gibt die Dogmatif einen augenfülligen Beweis, daß für sie der scholastische Standpunkt noch keineswegs ein ganz überwundener ist, daß sie sich der psychologischen und physiologischen Forschung noch allzusfern hält. Unter wenigen Andern haben Beck in Tübingen und namentlich Lange in Bonn diesen Weg ebenso muthig als erfolgsreich betreten. Leider mag die dem letztern geistvollen Theologen eigenthümliche Form und Massenhaftigkeit des Inhalts Andere von der Bersolgung des eingeschlagenen Wegs unter einem gewissen Schein der Berechtigung zurückgeschreckt haben. Und doch liegt die Fortentwicklung der christlichen Dogmatik zunächst sicherlich gerade auf dem Gebiet der psychologischen und physiologischen, also der anthropologischen Forschung.

Lassen Sie mich die Trichotomie des menschlichen Wesens als biblisch gelehrt und begründet voraussetzen: Geist, Seele, Leib. Die abstracte Möglichkeit der Sünde, gegeben in der Geistigkeit, und

zwar zunächst in der ethischen Seite berfelben, (Selbstbestimmung, Willensfreiheit), mahrend die andere intellectuelle Seite berfelben (Bernunft, Gotteserkenntnig und badurch bedingte Selbsterkenntnig), als nur die andere Seite berfelben einheitlichen und individuellen geifti= gen Action, von einer etwa im ethischen Thun wenn auch noch fo leis feimenden Sunde unmittelbar empfindlichit mitberührt werden muß. Da zum Wefen der Perfonlichkeit die intellectuelle und ethische Wechfelbeziehung zu der Gefammtheit der Perfonlichkeiten gehört. namentlich zu ber principiellen Perfonlichkeit Gottes - mas hier nicht weiter auszuführen: fo bringt jede Berletung der ethischen Ordnung, welche bas identische Gefet für die einzelne Person wie für die Gesammtheit derfelben ift, unvermeidlich alsbald diefen ein= zelnen verletenden Beift in eine Spannung zur Gefammtheit der geistigen Welt, die sich natürlich unmittelbar fühlbar macht als Spannung gegen Gott als das perfonliche Princip der Beiftigkeit. Die in fich unantaftbare Ordnung ber geiftigen Welt erweift fich aber sofort dem Berletenden als richtend und strafend - Born und Fluch Gottes - und offenbart sich an ihm als ein beginnen= bes Ausscheiden aus dem geiftigen Leben, als ein Berfallen aus dem perfönlichen in unperföuliches Wefen - Tod. Im fortschreitenden Verfall manifestirt sich soeben die ethische wie intellectuelle Beiftesftörung und Geiftesverwirrung fo, daß der Sünder mehr und mehr außer fich geräth, mehr und mehr aus dem centralen in das peripherische Wesen versinkt. Der einheitliche perfonliche Geist zerftreut sich, seine Haltung verlierend, an die Manchfaltigkeit der feelischen Functionen, die nun durch ihn in ein= heitlicher Action zusammengehalten werden. Bon diesem heiligen Bande gelöft, verflüchtigen sich diese, haltungslos, willfürlich, ein= feitig, frankelnd, in die durch fie vermittelten leiblichen Functionen, in dieselben, die nur bestimmt find, ihre Organe zu fein, sich leidenschaftlich gefangen gebend — Knechtschaft in der Gunde.

Das Gottesgericht über diese Selbstverurtheilung des thatsächlich in diese Lage gerathenen Menschen spricht sich in der charakteristis schen Bezeichnung aus, womit Er ihn fortan vor sich und vor der ganzen geistigen Welt nennt. Der darauf angelegt und verordnet war, in ethischer und intellectueller Einheit mit Gott ein Geift zu sein, wird nun in seiner Gesunkenheit nach dem genannt, was an seinem Gesammtwesen das zumeist peripherische ist, das äußerlichste, unwesentlichste, verwesende, das mit dem Unpersönlichen unmittelbar sich berührende: Fleisch. Und diese Bezeichnung ist der vollste Ausdruck der Sachlage: des Berfallens und Versinkens des geistigen, und in Folge davon auch des seelischen Lebens, in das Fleischesleben, also des persönlichen Lebens dis in die Grenzen des unpersönlichen Lebens, ohne doch nach der Anlage der menschslichen Natur jemals in unbewußtes und unschuldiges Fleisch wirklich aufgehen und vergehen zu können.

Das evangelische Wort in heiliger Schrift offenbart uns den anbetungswürdigen Gnadenrath, die Gnadenthat, den Gnadenweg der Erlösung und Wiederherstellung aus dieser grauenhaften selbste verschuldeten Lage.

Welche psychologische (und bogmatische) Stufenleiter von der ersten Erklärung Gottes über die Sünder 1 Mos. 6, 3: "Mein Geist wird (soll) fortan nicht herrschen (walten) in dem Menschen, denn sie sind Fleisch" — bis zu dem Verheißungswort Joel 3, 1: "Ich will meinen Geist ausgießen über alles Fleisch" und Luc. 3, 6: "Alles Fleisch soll das Heil Gottes sehen."

Anmerkend setze ich voraus, daß Keiner unter uns geneigt ist, in herkömmlicher allzu bequemer und trivialer Weise "Fleisch" ohne Weiteres gleich "Mensch" zu lesen. Mit solcher oberflächslicher Bequemlichkeit ist selbst vor der größeren exegetischen Gewissenhaftigkeit unserer Tage nicht mehr durchzukommen, geschweige denn vor der wissenschaftlichen und christlichen Grenzeht, die man Gottes Wort schuldet, und vor dem wissenschaftlichen und christlischen Gewissen überhaupt.

Aber welche Stadien vom Standpunkt anthropologischer Betrachstung aus hat die Menschheit zu durchlaufen, welche Stadien zu durchlaufen ift sie fähig, von jener ersten niedrigsten Stufe an: "die Menschen sind Fleisch" — der entsprechendsten Formulirung des heidnischen Atheismus — bis zu jener höchsten, wo "alles Fleisch das Heil Gottes sehen wird"! Und wiederum, vom

Standpunkt theologisch - dogmatischer Betrachtung aus, welche Stabien von jener ersten Erklürung an, in der sich Gott, fast stoische Anschauung rechtsertigend, den Menschen absagend außerhalb ihres Lebenskreises zu stellen scheint, die zu jener Verheißung, welche die Wahrheit im Pantheismus ausspricht: "Ich will meinen Geist ausgießen über alles Fleisch"!

Rwischen biefen beiden Grengen liegt die gange innere, alfo die wesentliche Geschichte der Menschenwelt von dem gottlosesten Beidenthum an bis zu dem gottinnigften, gottfeligften, geiftgefalbten Bolke von Königen und Prieftern. Wie viele Zwischenftufen und Bermittlungsglieder muffen wir als Entwicklungsreihe anerkennen, wenn wir nicht im alten Supranaturalismus stecken bleiben wol-Ien, für den es eigentlich feine Geschichte des Gottesgedankens, des Gottesreichs in der Menschheit gab, alfo genau genommen keine Weltgeschichte, so wenig als der moderne politische und sociale Radicalismus (und auch der kirchliche nach feinen beiden, übrigens fich allerdings principiell bestreitenden Gestalten) seinerseits der Weltgeschichte ein Recht ober nur ein Dasein zugesteht. Man wird aber nie die Weltgeschichte in ihrer Gesammtentwicklung recht verftehen und würdigen, wenn man nicht ihre Epochen zugleich als Stationen der göttlichen Heilsgedanken über die fleischgewordene Menschheit zu begreifen sucht.

Man wird auch — um von diesem weitern Kreis der wenn gleich ebenfalls durchaus theologischen Gedanken in den engern uns unmittelbar berührenden pastoralen zurückzulenken — das Seelenzeben des Sinzelnen nicht pastoral pslegen können, wenn man die Gegensätze Sünde und Gnade, Tod und Leben, Fleisch und Geist und andere so dogmatisch scheidend und schneidend einander gegenzüberstellt, daß für psichologische Vermittlung in der Lebensgeschichte des zu Pslegenden kein Raum bleibt.

Aber gerade die tiefere exegetische Erfassung der biblischen Begriffe gibt für deren psychologisches Berständniß und damit für fruchtbare Seelenpflege bedeutendste Hinweisungen an die Hand.

Wir haben ben Begriff Fleisch, fleischlich in's Auge gefaßt. Wie tief mußte der Mensch von seinem eigensten Wesen herab-

finken, wie fremd mußte er seinem eigensten Wesen werden (Luk. 16, 12), bis nach der Wahrheit göttlicher Psychologie ihm die Bezeichnung Fleisch die adäquateste geworden ist! Wie demüthisgend ist diese Thatsache! Wohl zu merken und zu betonen, nicht "Fleisch" = "Mensch", sondern "Mensch" = "Fleisch"! So lange Einer diese Wahrheit, daß er Fleisch ist in dem oben nach den Hauptzügen gezeichneten Sinn und Inhalt, von sich adweist, so lange ist auch die auf diese Thatsache gegründete Seelengeschichte und Gottesgeschichte für ihn noch nicht vorhanden; so lange ist auch eine wahre, eingehende Seelenpslege an ihm um so weniger möglich, je befangener und leidender sein Geistess und Seelenbeben geworden ist.

Auf der andern Seite entspringen gange Reihen tiefgreifender Seelenleiden daraus, daß fich die Wahrheit: "du bift Fleisch", nach ihrer biblischen Intensität erschütternd fühlbar und unabweislich bas Leben durchtonend geltend macht. Unendlich viele feine und tiefe Seelenleiden, die Ihnen auf dem Gefichte Ihrer Gemeinde= glieder entgegentreten, oft ohne daß fie nur gefehen, noch feltener verstanden werden, haben ihren tiefern Grund darin, daß Gemiffen und Herz überzeugt ift von der entsetlichen Wahrheit: das geiftige und seelische Leben in's Fleisch gefunken; das Gesammtleben durch die bald in knechtischem Sinne, bald in willfürlichem Berrichen unordentlich und vereinzelt und haltungslos herumfahrenden Rräfte und Functionen dort arg überreigt, hier elend abgeftumpft, in beiden Fällen erfrankt und hinsiechend; mit der hinsterbenden Berfönlichkeit die Selbstachtung, Ruhe und Frieden gewichen; - und feine Rettung aus diefer Noth! Gar viele fogenannte Beiftes= ftörungen haben ihren Grund nur oder wenigstens überwiegend in ber dem Gewissen sich aufdrängenden Empfindung von folchem hoff= nungslosen Nothstand. Daß für folche "Geistesftörungen" in den meisten Fällen eine leibliche Basis zu erkennen ift, gestehe ich den Brrenarzten gern zu. Rur möchte die Sache fo liegen, daß nur in einem Theile der dahin gehörigen Erkrankungen auf Grund der einmal vorhandenen allgemeinen sündlichen Störung des menschli= chen Wesens das leibliche Leiden das vorhergehende ift, die geistig=

feelische Berwirrung den leidenden, also für Ueberreize besonders empfänglichen Theil in befondern Anspruch nimmt, sich in ihm fixirt und nun erft eine beftimmte Geftalt des Frrfeins gewinnt. Aber in einem andern, fehr großen Theile nimmt die Erfrankung ficherlich den andern Gang, daß diejenige leibliche Substang, welche bas unmittelbarfte Organ ber Seele für ben Leib ift, nenne man fie Nervenäther oder wie sonst immer, von einer einzelnen, durch bie individuelle Natur und Geschichte des Leidenden bedingten. intenfivften unordentlichen Seelenthätigkeit leidenschaftlichft in Bewegung gesett wird, in beren Rolge bann biefe Seelenthätigkeit ben Leib, wenn er sie zu ertragen fraftig genug ift, beherrscht, unter Umftänden aber auch aufzehrt, wenn fie aber einen von Natur schwachen, einen leidenden Bunkt edlerer Leibesorgane, oder durch irgend einen Unfall plötlich leidend gewordenen trifft, in diesem Beerd fich fixirt, und zwar das gange Seelenleben unheilbar in ihre Berirrung hineinziehend, wenn jener Beerd nicht rafch genug zerstört wird. Auf diesen Bang wenigstens weisen auch mich nicht wenige meiner Erfahrungen.

Es ift einleuchtend, daß die Verwirrtheit und Gesunkenheit des geistig seelischen Lebens, oder die Gewissensoth darüber in solchen speciell so genannten "Geistes» oder Seelenstörungen" (— das eigenthümsliche bedenkliche Schwanken in der wissenschaftlichen Bezeichnung dieser Erkrankungen ift ein Zeugniß für die heillose Unsicherheit in der wissenschaftlichen Bestimmung und in Folge davon auch der Behandlung dieser jammervollsten Classe von Kranksheiten Seitens der Frrenärzte —) ganz besonders dann hervorstreten wird, wenn sich die Gesunkenheit in's Fleisch auch in zersstörenden Einflüssen auf die Leiblichkeit fühlbar macht.

"Gott geoffenbaret im Fleisch", — Chriftus im Fleisch (&v σαρχί, nicht εἰς σάρχα) gekommen"! Man bringe doch diese theure Schriftwahrheit dem von dem Versinken seines geistig seelisschen Lebens in's Fleisch, in das unpersönliche Fleischesleben, durch sein Gewissen Ueberführten nahe, nicht als dogmatische Formel, nicht auch als mhstische Intuition, sondern nach der intensiv conscreten, lebensvollen Fülle und Tiese des Wortsinns! "Das Wort

ward Fleisch, wie du Fleisch wardst." Das wesentliche, schöpferis sche Wort, das geistvolle Princip der Berfonlichkeit tritt in Kraft einer liebevollften und liebefeligften Selbstentaußerung, wie eben nur eine zugleich felbstbewußteste und felbstlofeste Berfonlichkeit ihrer fähig ift, in die Gemeinschaft der fleischgewordenen Menschen bis an die äußerste Grenze ihres Lebenskreises, wo sich das perfonliche Leben noch vom unpersönlichen unterscheibet. Daraus entspringt für den die volle — ich möchte fagen: finnliche, Realität seiner fleischlichen Gefunkenheit Empfindenden eine doppelte verheißungsvolle Gewifheit. Einmal die Gewifheit des realsten Eintretens der un= endlichen schöpferischen Liebes = und Lebenskraft Gottes in das fleischgewordene Menschenwesen. Der psychologische Gang dieser Gewißheit ift, so weit ich wenigstens zu beobachten Gelegenheit hatte, vorherrschend dieser, daß, wo die Wirklichkeit der rettenden Gottesthat einem Bergen verfündigt und von ihm vernommen wird, diefes zunächst eine Ueberzeugung von der anthropologischen Nothwendigkeit diefer That, als des einzigen Wegs der Rettung, gewinnt, woran sich dann Erkenntnig von der theologischen Mög= lichkeit derselben anschließt (wobei es an Belegen zu Pf. 119, 99 nicht fehlt). - Als zweite troftreiche Gewifheit ergibt fich aus jener göttlichen Thatsache dem in seinem Gemissen davon, daß er Fleisch geworden ift, Ueberführten diese, daß auch das tiefft gefuntene Menschenleben eine unveräußerliche und unverlierbare Befähigung befitt für das Eintreten realen göttlichen Lebens, für die Wiederherstellung gefunder Ordnung, die Berklärung in Gottes Bild durch Kraft und Wirkung des im Fleisch sich als Leben und Liebe offenbarenden Gottes. Befäße es die Befähigung nicht, fo ware das reale Eintreten Gottes in's Fleisch undenkbar, weil zwecklos. Freilich wird es eine fittliche Grenze diefer Befähigung geben. Sie wird möglicherweise da liegen — und psychologische Erscheinungen weisen darauf bin -, wo die Scheide zwischen Berfönlichem und Unpersönlichem verfallen ift. Schriftstellen, wie 1 Joh. 5, 16; Hebr. 2, 16 beziehen sich vielleicht darauf.

Mit heiliger, seelsorgerlicher Absicht läßt Gott Seine Heilsthat bem fleischessüchtigen Menschen mit besonderer Betonung gerade

dieses Schwerpunktes verkünden: κατέκρινε την άμαρτίαν έν τη σαρχί Röm. 8, 3, — nicht την έν τη σαρχί. Ετ, in unser Fleisch sich versenkend, richtete, verurtheilte die Sunde. Querft verurtheilte er unfere Gunde in Seinem eigenen fleische, indem er. trot Seiner vollsten und umfaffenoften Mitleidenschaft mit allem Zuständlichen des fleischgewordenen Menschenwesens (Bebr. 2. 18: 4, 15; 5, 7) doch feinerlei Sündliches in Sein Fleifch guließ und dadurch einerseits das vernichtenoste Urtheil — κατάκρισις über die Sunde fällte, welche die Menschheit in fich zuließ zu einer Zeit, da fie noch nicht Fleisch mar, sondern noch ein Geift mit Gott, eben dadurch aber andererseits, jede Art von manichaischer Entschuldigung vernichtend, die Wurzel der Sunde im geiftigen Lebensarunde nachwies. Dann aber geht dieses Gericht durch die Welt Joh. 12, 31 und zwar als ein feelenrettendes Gericht, wenn es im Licht des heiligen Geiftes durch die Erkenntniß diefes allein gerechten Anechtes Gottes zum heilfamen Selbstgericht fommt. Denn in dieser xgiois wird dynamisch die sonst unvermeidliche Todesgefahr für die menschliche Personlichkeit, die aus der heil= losesten und schuldvollsten Störung ihres Organismus hervorge= gangen mar, in ihrer Burgel gebrochen; der Menfch beginnt wieder zu fich felbst zu kommen; die fühnende Rraft eines unaussprechli= chen Opfers gibt fich belebend und heilend zu erfahren; indem Gott in der Person des heiligen Gottmenschen uns Sein Angesicht und Herz in vollster Gnade zuwendet, wird die Zuversicht des Glaubens geweckt, daß auch unsere Personlichkeit gerettet werden kann, ja gerettet und wiederhergestellt ift aus ihrem Berfall in die Bleischlichkeit; und zum gnadenreichsten Zeugniß diefer wunderbaren Um = und Neugestaltung wird fortan das Fleisch des Menschen= fohnes zur gefegneten Speife für den neuen aus dem Beift gebornen Menschen! Wie Jesus, obgleich Er mandelte im Fleische - εν σαρκί, nicht κατά σάρκα - sich bennoch in ber vollsten Einheit Seines Denkens und Wollens mit Seinem Bater, im unbedingteften Behorfam, in Glauben und Gebet Seine Perfonlichkeit erhaltend, jugleich die vollste Reinheit und Beiligkeit Seiner Leib= lichkeit so vollkommen mahrte, daß Er in ebenderselben Leiblichkeit verklärt zur Rechten des Vaters sich setzen konnte: so hat durch Ihn auch die im Fleisch tiefst gesunkene Leiblichkeit des Sünders die vollste Gewißheit im Glauben auch ihrer gründlichen Wiedersherstellung und Verklärung für Jeden, der mit dem Herrn ein Geist geworden ist, 1 Kor. 6, 17: ein Schriftwort, das in seinem ganzen Zusammenhange für die dort gezeichneten Sünden und alle solche, die unmittelbar auf das leibliche Leben zerstörend wirken, in der Seelenpflege gar nicht genug bedacht und in die Hand genomsmen werden kann.

Das ift der überströmende Segen, der fortan auf Seiner hohe= priefterlichen Treue ruht, fraft welcher Er das königliche Gefetz der Liebe durch Sein verföhnendes Selbstopfer erfüllt hat, daß Ihm der Bater nun "Macht gegeben hat über alles Fleisch", Allem, bas der Bater Ihm gegeben hat, und zwar jedem Einzelnen perfönlich —  $\pi \tilde{\alpha} v$  und  $\alpha \tilde{v} \tau \tilde{o} \tilde{i}_{\varsigma}$  — das ewige Leben zu geben. (Auch dieses Wort kann eregetisch genau, wie nach seiner evangeli= ichen Seilsfräftigkeit nur verstanden werden, wenn auch hier odos in der vollen Prägnang seines neutestamentlich aufgeschlossenen Sinnes gefaßt, nicht aber, wie leider noch Lange im Bibelwerk thut, wieder in die Beschattung des Alten Testaments gestellt wird. Seine eigne Anmerkung "fonst nicht bei Johannes" hatte zum Bedenken führen können, obwohl ber Hohepriefter gerade im Moment der gnadenreichsten Erfüllung aller Geheimnisse der aller= heiligsten Liebe durch Sein Opfer im "Fleisch" diese Centralthat= sache alttestamentlich verdunkelt, abgeschwächt haben würde, hier, gegen seine Redeweise bei Johannes, Fleisch = Mensch. Mensch= heit . setzend.)

Bur richtigen Beurtheilung und Behandlung der Seelen müssen wir, wie mir scheint, sorgfältig unterscheiden ein zwiefaches Bershalten im Fleische; bei der Nichtunterscheidung kann vielsaches Unsrecht gegen die Seelen kaum vermieden werden. Auf demselben Grunde des Fleischseins, also nicht in erster, sondern nur in zweiter Linie qualitativ verschieden, sinden wir einmal einen verhältnißmäßig unbewußten, natürlichen, naiven, mit dem psychischen Leben (dem  $\psivxixóv$ ) sich berührenden Zustand und Wandel im Fleisch; ein

anderes Mal einen verhältnigmäßig bewußten, willigen, nach der Richtung des Satanischen hin sich bewegenden — ein Leben im Fleisch und ein Leben nach dem Fleisch -- ein Fleischlich = fein und ein Fleischlich = gefinnt = sein. Stelle ich als charakteristische Gegen= fate für diefe beiderlei Ruftande und Sinnesmeifen hin etma die Befessenen und den hohen Rath Jesu gegenüber — Betrus den herrn verleugnend, und Judas ihn verrathend — den heidnischen Hauptmann unter dem Rreug, und Pilatus - die Sauptmänner von Capernaum, von Cafarea, den Schließer von Philippi, und wiederum Ananias oder Simon Magus oder Demas, ber bie Welt wieder lieb gewinnt - die beiden verlorenen Sohne in dem Gleichniß des Herrn — vielleicht auch jenen Jungling, der viele Güter hat und traurig von Jesu weggeht, und jenen andern, der erst seinen Abschied von feinen Freunden machen will, ehe er Jesu nachfolgt. Die Nothwendigkeit der Unterscheidung des als verschieden überall in die Erfahrung Tretenden hat von Ihnen keinen Widerspruch zu gewärtigen. Aber aufmerksam darauf möchte ich Sie machen, daß die Schrift diese beiden fleischlichen Standpunkte offenbar-durch zwei verschieden fein und doch sehr bestimmt nüan= cirte Bezeichnungen unterscheibet, auf die unbegreiflicher Beise die Eregese noch sehr wenig eingegangen ift.

In einer allerdings kleinen Zahl von Stellen des Nenen Testaments bedeutenden Inhalts haben sehr gewichtige Auctoritäten statt der recepta σαρχικός die Lesart σάρχινος. Da diese Lesart nur an wenigen Stellen vorkommt, an allen diesen mit großer Uebereinstimmung gewichtigster von einander unabhängiger Handschriften: so werden wir nach allen hermeneutischen Gesetzen kaum umhin können, sie an jenen Stellen anstatt der recepta in den Text aufzunehmen. Und werden das wohl um so mehr thun müssen, wenn wir, genauer zusehend, sinden, daß gerade nur dieses Wort für den Gedanken den seinsten, entsprechendsten Ausdruck bietet.

Zwischen den Abjectiven auf -evos und auf -exos besteht bestanntlich der Unterschied, daß jene die natürlichen sinnlichen Gigensschaften bezeichnen, welche dem substantivischen Stammwort ents

fprechen, wie es im Lateinischen gang berselbe Fall ift; bagegen drücken die auf -inog mehr die Berhältnisse der Berwandtschaft, Aehn= lichkeit, Bergleichung, Gefinnung aus. Wir könnten den Unterschied von σάρχινος und σαρχικός deutsch etwa wiedergeben durch "flei= schern" und "fleischlich", wobei zu bemerken ift, daß man nach griechischem Sprachgebrauch wohl σαρχικός setzen dürfte, wo σάρxivos der eigentlichste Ausdruck mare, aber nie umgekehrt Gaguivos, wo der Begriff des Fleischlichen in der Eigenthümlichkeit der Adjective auf = lich in's Wort gefaßt werden foll. Da also wohl statt σάρχινος σαρχικός, aber nicht umgekehrt σάρχινος gelesen werden konnte, wo der Begriff des Gagninos gegeben werden follte: fo liegt barin ein letzter entscheibender Grund, an den brei Stellen des Neuen Testaments, in denen diese var. lect. so wohlgeschüt auftritt, derfelben ihr Recht widerfahren zu lassen, wenn wir nach= zuweisen vermögen, daß der Begriff des oaoxivor dort der mahr= scheinlichst gedachte ift.

Bevor ich zur Betrachtung jener Stellen selbst übergehe, erlaube ich mir zum Beweiß, daß die neutestamentlichen Schriftsteller den Unterschied von σαρχικός und σάρχινος sehr wohl kennen und festhalten, daran zu erinnern, daß 2 Ror. 3, 3 ohne Variante έν πλαξί καρδίας σαρχίναις steht: ganz streng nach dem Wortbegriff im Gegensatz zu λιθίναις.

Die erste Schriftstelle nun, welche durch Aufnahme der kritisch berechtigten Bariante in den Text erst ihr volles Verständniß gewinnt und zugleich für die Präcision der paulinischen Sprache ein ausdrückliches Zeugniß ablegt, ist 1 Kor. 3, 1—3. Dort lesen in im V. 1 — nicht auch in V. 2 u. 3 — gewichtigste, ja, wir müssen sagen, entscheidende Auctoritäten: åll os sagensows. Von den neuesten Auslegern geht Osiander doch allzuseicht über die Sache weg; Meher bestimmt den Unterschied beider Begriffe, wie mir dünkt, der Hauptsache nach ziemlich richtig, verwischt ihn aber noch in demselben Athemzuge fast vollständig wieder, indem er das letzte kri pag sagensol dore falsch versteht; Kling in Lange's Bibelwerk redet, so Zutressendes er davon sagt, doch ebenso unbestimmt darüber, wie in Herzog's Ench=

flopädie über Fleisch, so daß ein klarer, überall anwendbarer Begriff des σαρκικός nicht herausspringt.

Der Apostel findet die Korinther als Taquivous vor, d. h. als Solche, beren zum Wefen des Menschen gehörendes avevuarixov fowohl nach seiner transscendental-intellectuellen Seite (als vontexov, Bernunft, Gotteserkenntnig und daraus fliegende avwder Gogla), wie nach seiner ethischen Seite in ein verwirrtes und verwirrendes Berhältniß zu dem Wuxixóv, dem Princip des animalischen Lebens mit der Fulle der in ihm beschloffenen Rrafte und Begabungen, hinabgesunken ift. Dadurch haben sie einerseits zum gründlichsten Schaden ihres Gesammtlebens das Kriterium verloren für das ganze Gebiet ber Dinge, für welche ber Sat unbedingt gilt: δτι πνευματικώς ανακρίνεται. Auch die ungewöhnliche Anlage zur σοφία ist mehr und mehr zur ψυχική geworden, und da sie bas nicht auf natürliche und unschuldige Weise werden konnte, zur δαιμονιώδης (Jac. 3, 15) verkommen. Die pfychischen Bermögen find andererfeits theils zu einem excentrischen Ueberreiz gesteigert durch Wirkung der pneumatischen Potenzen, die fich in das kosmische Wesen verworfen und verworren haben, theils asthenisch abgestumpft. Sie geben, wenn fie geführt werden, ju ben ftummen Bogen. War ihre Gesammtanlage gang besonders auf Verständniß des Schönen, auf beffen Darftellung in Wort und Bild und jeglicher Harmonie ber Form gerichtet — auch auf dem Gebiet des Sittlich= schon, des \*adoxayaJóv —: so ist auch diese Anlage herab= gefunken zur staunenden Berehrung der Form als solcher, zur Unbetung des Schönen im Fleische als foldem. Go findet fie der Apostel als σαρχίνους in verhältnigmäßig sehr naiver Einbildung und Eingenommenheit von fich felbst. Da gibt er ihnen Milch, b. h. er gibt ihnen mit schonender Umsicht die ersten Elemente der chriftlichen Beilserkenntniß; er führt sie nicht gewaltsam in die Tiefen der Geheimniffe des Wefens und Waltens Gottes hinein, nöthigt fie auch nicht auf die Sohen der Beiligung, welche Beruf und Ziel des Chriftenlebens sind. Er verfährt feelforgerlich und pädagogisch behutsam, die sagnivovs allgemach zu pneumatischer Erneuerung, Ordnung und Hebung ihrer Berfonlichfeit zu erziehen.

Run aber find die Korinther in die driftliche Erkenntniß eingetreten, und zwar offenbar, wie das auch zu ihrer allgemeinen Anlage ftimmt, in verhältnigmäßig rascher Entwicklung; jedoch, ihrer gangen Eigenthumlichkeit entsprechend, das Beil mehr nach feiner intellectuellen als nach feiner ethischen Seite erfassend. Es stellt sich nun in ihnen psychologisch so, daß das ethische Moment der Beiligung nicht etwa nur wegen Schwachheit des Fleisches hinter dem in driftlicher Erkenntnig willig gewordenen Beifte zurückblieb - was natürlich, erklärlich und entschuldbar gewesen wäre -, fondern die ihnen nationale Gestalt des vaoxivor will auch auf dem Boden des Chriftenthums ihre Geltung behaupten, beansprucht das Recht, fich chriftlich zu gestalten. Daraus sophistisch = dialektische Tendenzen, die fich den Schein tieferer driftlicher Speculationen zu geben suchen; daraus antinomistische, libertinische Neigungen unter bem Banner der Freiheit und Berrlichfeit des Chriftenmenschen. So werden sie, die Gaoxivoi gewesen waren, nun Gaoxixoi. Die έν σαρχί όντες χαί ζωντες sind nun Solche geworden, die κατά σάρχα sind und leben. Galt es den σαρχίνοις gegenüber unbedingt vorwiegend Unterweifung, Erziehung, padagogische Thatigkeit: fo hat den σαρχιχοίς die Strafe entgegenzutreten.

Welche Fülle von Fingerzeigen für Seelsorge und Miffion in dieser meist allzuwenig beachteten und doch so tief greifenden Berschiedenheit dieser psychologischen Verhältnisse!

Schließe ich fogleich einige andere Stellen des Neuen Testaments an, in denen nur die Aufnahme des rechten Worts in den Text das rechte und volle psychologische Berständniß gibt. Zunächst Röm. 7, 14. Unsre lutherische Bibel liest: "Ich aber bin steisch-lich, unter die Sünde verkauft." Es hat dieser Ausspruch des Apostels über sich selbst gewiß schon Manchem unter uns eben so wie mir für sein eigenes Verständniß, wie für den homiletischen und pastoral-scelsorgerlichen Gebrauch zu schaffen gemacht, und gerade Denen am meisten, die sich nicht dazu hergeben können, das Schriftwort umdentelnd abzuschwächen. Es mögen vielleicht Andere auch schon in ähnliche Verlegenheit gekommen sein, wie die, in der ich mich befand zu einer Zeit, wo ich für mich den Ausspruch

fchon richtig verstanden hatte, als eine ihres Glaubens froh ge= wordene Fran meiner Gemeinde mir bei gelegentlicher Beziehung auf diese Stelle fühn versicherte, da ftebe fie beffer als Paulus; denn sie wisse, daß sie nicht mehr fleischlich fei, sondern geiftlich gefinnt, sich berufend auf Röm. 8, 16. Ich konnte fie nur beruhigen, als ich ihr auszulegen im Stande war, daß unsere Sprache beider nur ein einziges Bort habe, mo die Schrift ihrer zwei befitze, um zwei verwandte, aber doch fehr wohl auseinanderzuhaltende Begriffe zu unterscheiden, wie denn jede Sprache in der Welt zu arm fei, um den gangen Tieffinn der heibigen Sprache in gang ent= fprechenden Ausdrücken wiederzugeben. Es lefen aber an jener Stelle gerade entscheidende Auctoritäten, mit denen, wie an den andern, der cod. Sinait. stimmt, nicht Gagninos, sondern Gagninos. So weit davon entfernt St. Paulus ift, sich als einen fleischlich Gerichteten und Gefinnten, den Anregungen des mveona Wider= ftrebenden zu bezeichnen — von folder unwahren und ungefunden Selbstanklage gegen das Zeugniß des heiligen Beiftes ift er weit entfernt -: fo ift er sich beffen doch fehr wohl bewußt, bekennt bas auch demuthig, daß der im Glauben des Sohnes Gottes durch den heiligen Geift zum Ebenbild Gottes erneuerte fow av Pownog in ihm noch lange nicht die Energie erlangt hat, die gefunde Ordnung des perfönlichen Lebens in feinem ganzen Organismus wiederherzustellen (βλέπω δε έτερον νόμον εν τοις μέλεσί μου), daß die consuetudo, welche eine altera natura geworden ift und ein fchlimmes Gefet der Gefetlofigkeit und Gefetwidrigkeit auferlegt hatte, dem aus Gottes Gnade und Liebesmacht willig und tüchtig gewordenen vors noch keineswegs sich fügen will; er bekennt sich zur vollsten Wahrheit und Erfahrung des Wortes seines Sohenpriesters: το μεν πνεύμα πρόθυμον, ή δε σάοξ άσθεvis. Je lebhafter seine Personlichkeit, die fich in Christo wiedergefunden hat und wieder zu sieh selbst gekommen ift, nach ihrer vollen Ausgestaltung in das Bild ihres Heilandes ringt: desto gedemuthigter ift er von der bittern Erfahrung, die er täglich an sich machen muß: πεποαμένος ύπο την άμαρτίαν. Sein Trost ίβι: δ δε ζω εν σασκί, εν πίστει ζω τῆ τοῦ νίοῦ τοῦ θεοῦ

Gal. 2. Auf diese Glaubenszuversicht hin darf er kühn das ovnstri έγω Röm. 7, 20 aussprechen. Also nicht σαρχικός, sons dern σάρχινος.

Es fei mir geftattet, diesen Unterschied fogleich auch für den inhaltreichen Abschnitt bes Römerbriefs mit einigen Worten geltend Bu machen, ber fich unmittelbar an die eben betrachtete Stelle anschließt: Röm. 8, 4 ff. Die κατά σάρκα όντες, κατά σάρκα περιπατούντες werden daselbst schon durch das κατά nach con= stantem griechischem Sprachgebrauch bezeichnet als entsprechend ben σαρχικοίς, nicht den σαρχίνοις. Auch in Jenen fann gelten: τα της σαρχός φρονούσιν, was durchaus nicht nothwendig mit dem Begriff des oaoxivor gegeben ift. Es kann Einer ein oaoxivos fein und nichts weniger als τὰ σασκικά φρονείν. Diefe psychologische Thatsache behält für das ganze Menschengeschlecht, auch innerhalb der Heidenwelt ihre vollste Wahrheit. Nur Die, von denen das φρόνημα της σαρχός gilt, nur die σαρχιχοί stehen in der ex ga eis Jeov B. 7. - Wie nun aber? sind Die, von benen der Apostel fortfährt B. 8: of de er oagzi ortes Deg αρέσαι οὐ δύνανται, dieselben, denen unmittelbar vorher die Ex Joa els Jeor zugeschrieben wird? Doch schwerlich. Der abschwächende Antiklimax mare fast unerträglich. Rein, auch bier tritt uns das doppelte psychologische Moment entgegen. Alle ev σαρχί οντες, alle in der Fleischlichkeit gejunkenen Persönlichkeiten können Gott nicht gefallen, als welcher reine, heilige Beiftigkeit ift durch und durch. Aber etwas Anderes doch als diefes mehr nega= tive "feinen Gefallen haben" ift das positive Berhalten Gottes gegen die Ihm positiv feindlich gefinnt Gegenüberstehenden.

In derselben Weise stehen 2 Kor. 10, 3 sich gegenüber er saart negenares und rara saara saara stone der servierung auf diesem Gebiet der Exceese (wie der Dogmatik und der praktischen Anwendung) hineinsgehörend ist, wenn noch Heubner in der Büchner'schen Concordanzs. v. "sleischlich" das saarer B. 4 aufführt unter Rubrik Il für die Bedeutung: "was ohnmächtig, unkräftig, menschlich ist". Diese Bedeutung ist im Gegentheil gerade ausgeschlossen durch den

unmittelbar vorhergehenden Gegenfatz, der einfach fo lauten könnte: σάρχιχοι όντες οὐ σαρχιχοί έσμεν.

2 Kor. 1, 12 ift σοφία σαρκική offenbar die fleischlich gerichtete, bem Inhalt nach anspruchsvolle, anmaßende, sich blähende, absprechende, der Form nach dialektisch sophistische Weisheit, deren sich eben redlich erwehrt und enthalten zu haben έν χάριτι Θεον sein Ruhm ist. Wo für die Betonung dieses Gegensaßes keine Veranlassung war, wie 1 Kor. 2, da ist nur etwa von σοφία ανθρώπων die Rede. Eine platonische Weisheit übrigens würde Paulus nie σαρκική genannt haben; wohl würde er sie nach versichiedenen Beziehungen als ψυχική oder als σαρκίνη bezeichnet haben.

Bebr. 7, 16 lefen wiederum jene beften Auctoritäten nicht evτολης σαρχικής, wie die recepta, sondern σαρχίνης. Noch Ebrard halt an jener Stelle die beiden Ausdrücke für wesentlich gleichbedeutend, da fie beide den Gegensatz zu dem aveumarixór bildeten. Das thun fie allerdings, aber doch in fehr verschiedener Beife, die gerade für die pfnchologische und paftorale Betrachtung von hoher Wichtigkeit ift. Die erroln, von Gott gegeben, ift nie und in keinem ihrer Bestandtheile σαρκική, auch nicht in den auf das levitische Priefterthum gehenden Ordnungen, fondern ift aller fleischlichen Tendenz gegenüber stets und durchweg mit dem vouos πνευματικός zusammenhangend, an diesem seinem Charafter nach Berhältniß participirend. Aber es ist dieser Theil des vópos, welcher, in den vorhandenen Zustand des σάρχινον eingehend, Schattenriffe und Typen geiftlicher Ordnungen aufstellt, für die innerhalb des σάρχινον fein Boden ift, eben deshalb feinem propadeutischen Charafter nach, selbst etwas Borübergehendes, Bergangliches, verwestiches. Darum der vollkommenft entsprechende Wegenfat des νόμος ζωης ακαταλύτου.

1 Petr. 2, 11 ermahnt der Apostel die christlichen Fremdlinge und Pilgrime, sich zu enthalten der σαρχικῶν ἐπιθυμιῶν, die wider die Seele streiten. Hier nirgends die Lesart σαρχίνων, ganz mit Recht. Denn die Vermahnung lautet eben: Seid ihr Heilige nicht fleischlich gefinnt und gerichtet! Daß in dem alten

Lebensgrund die σάρχιναι επιθυμίαι noch vorhanden waren, und gegen diese kein ἀπέχεσθαι in so kategorischer Ermahnung gerichtet werden konnte, ohne mancherlei gesetzliche Angst und Gewissensnoth hervorzurusen, wußte der Apostel recht wohl. Bon solchen σαρχίναις ἐπιθυμίαις würde er geredet haben, wie er 4, 1. 2 thut, oder wie Paulus thut in seinem ergreisenden Selbstzgericht Köm. 7, oder würde ermahnt haben: "Wandelt im Geist, so werdet ihr die Lüste des Fleisches nicht vollbringen."

Es ift alfo, wie wir feben zum richtigen und tieferen Berftundnif diefes Stücks der biblifchen Seelenlehre fehr nöthig, überall, wo unfere beutsche Bibel das Wort "fleischlich" hat, sich genau nach dem von dem Urtext gebrauchten Ausdruck umzusehen. Gagnixóv, váquivov, sv vaqui, nara vágra, offenbar exegetifch nichts weniger als identische, nicht einmas homonyme Begriffe, werden sämmtlich durch daffelbe Wort "fleischlich" wiedergegeben, Ja die Berwirrung und Bersuchung zu bedenklichsten psychologischen Migverständniffen fteigert fich, wenn fogar worenos durch "fleischlich" übersetzt wird. Allerdings ift es 1 Kor. 2, 14 durch "natür= lich" wiedergegeben, mas eine eben fo unverständliche als falsche und schlimmfter Migdeutung fähige Uebersetung oder vielmehr Aus= deutung ift, wie ich aus eigener paftaraler Erfahrung weiß. Aber indem dort auf Röm. 8, 7 als Parallele hingewiesen wird, offenbart sich gründlichstes Nichtverstehen des Begriffs von Wuxixor elvat, und der Bibellefer, der namentlich an schwierigeren Stellen gern die angezeigte Parallele für befferes Berftandniß forschend nachschlägt, wird fast unvermeidlich in größeres Nichtverftandnif oder gar Migverständnig verführt. Richt blos der "fleischlich gefinnte" Menich vernimmt Richts vom Geifte Gottes, fandern jeder psychische, seelische Mensch, jeder Mensch, bessen persönliches Leben nach feiner intellectuellen wie nach feiner ethischen Seite in ben Befichts- und Lebensfreis bes fosmisch-feelischen Lebens hinabgefunken und darin befangen ift, ift ebendeshalb nicht mehr in der lage, aveumatinas aveumatina avynoiveir. Es berührt sich das yvzinor mit dem oxonivor. Es ist übrigens an jener Stelle noch kaum ein Tadel, genau genommen nur eine Thatsache,

ein Sachbeftand ausgesprochen. Der Tadel ift nur eben leise angedeutet darin, daß dem ψυχικός τὰ τοῦ πνεύματος τοῦ θεοῦ eine μωρία sind. Es ist ihm der Sinn für das Transscendentale auf's bedenklichste verdunkelt, wenn er auch ἐν διδακτοῖς ἀνθρωπίνης σοφίας λόγοις noch so scharf= und tiefsinnig von Transscendentalem zu reden wüßte. Br. Jud. B. 19 übersetzt unsere Bibel ψυχικοί geradezu mit "sleischlich", so unzweideutig die erskärende Bestimmung πνεῦμα μη ἔχοντες auf das Richtige hinweist.

Ein zwiefaches Verhalten zeigte sich uns in der sündlich versworrenen, zerstörten, Fleischsgewordenen menschlichen Persönlichkeit je nach Anlage und innerer Geschichte. Die geistigen und seelischen Kräfte, zerfahren in sich selbsch, greisen haltungslos und willsührlich in einander über; die Leiblichkeit wird dadurch übel zerrüttet. Ein sehr wesentlicher Unterschied ergibt sich nun daraus, ob in dieser Verrückung und Auflösung der natürlichen Organisation von den nun am ungehörigen und ungeziemenden Orte, in falscher Weise und Richtung zuchtlos thätigen Lebenselementen sich die pneumatischen oder die psychischen Kräfte energischer erweisen: was, wie gesagt, durch individuelle Anlage und Geschichte bedingt ist. Auf der Seite der Geschichte liegt sodann die individuelle Schuld, deren Maß Gott allein kennt und feststellt. Die seelsorgerliche Thätigsfeit hat aber diese Verhältnisse sorgfältigst in's Luge zu kassen.

Die Gegensätze werden, wo sie als vorherrschende Gestaltungen und Bestimmungen des Lebens in die Erscheinung treten, für den praktischen Psychologen, scharf hingestellt, etwa so sich sassen, — wobei nicht zu vergessen ist, daß sie Gegensätze im Menschensleben sind, also sliegende die dahin, wo etwa auf der einen Seite als äußerstes Glied unheildare Zerslossenheit, auf der andern eben so unheildare Verstocktheit liegt. — Wir werden auf der einen Seite ein entschieden vorwiegend undewußtes, willenloses Verhalten sinden. Die so Gebundenen lassen sich tragen von der Strömung der Fleischlichkeit, von Wandel und Wechsel dessen, was gerade auf sie insluirt, überall beherrscht. Auf der andern Seite werden wir ein ebenso vorwiegend bewußtes, mit Willigkeit, die zur Entschies

benheit in die Berkehrung ber natürlichen Lebensordnung eingehendes Berhalten ber Eigenmächtigkeit und Eigenwilligkeit finden. Die fo Berftrickten schwimmen in ber Strömung der Fleischlichkeit in fichern Richtungen, fie auch wohl teck und fraftig ihren Zielen nach durchschneidend, Wandel und Wechsel um sich herum benutzend und darauf influirend, meift herrschend. - Dort die Willenlofen; und es gehört einerseits das sogenannte Bolk, andrerseits 3. B. die große Schaar ber Blafirten bagu: hier die Willensträftigen, gu beren Zahl die sogenannten esprits forts keineswegs immer gehören. Daß fie theils kräftiger pueumatisch angelegt find, theils ihre Individualität in egoiftischer Concentrirung fraftiger zu mahren gewußt haben, verhindert das Zerfließen der Perfonlichkeit; das wenngleich tief gefallene Pneuma erweist seine Energie noch fortwährend, indem es die psychischen Rräfte zu einer einseitgen und eigenfinnigen welt= lich = irdischen Tendenz, in die es sich je nach seiner individuellen Eigenthümlichkeit gefangen gegeben, um fich zu fammeln weiß und auch der Fleischlichkeit, in der es heillos befangen ift, Gefinnung und Richtung zu geben vermag. Nur auf dieser Seite liegt der Weg zur satanischen Gefinnung und Gunde.

Die Leutchen, von denen es heißt: "uns ift gang kannibalisch wohl" und: "den Teufel spürt dies Boltchen nie, und wenn er fie beim Rragen hatte", find σάρχινοι. Aber Fauft, der den Teufel spürt und doch einen Bund mit ihm macht aus pneumatisch=tendenziösen Gründen, ift Gagnenos. Und wenn der Herr mit Beziehung auf ihn zum Teufel fagt: "und fteh beschämt, wenn du bekennen mußt, der gute Mensch in seinem dunkeln Drange ift fich des rechten Weges wohl bewußt", fo ift damit vom Standpunkt chriftlicher Theologie und Anthropologie nur ausgesprochen, daß auch für den Jaquinos der Weg der Heilung und Herstellung göttlicher Ordnung nicht verschloffen ist, wenngleich gerade das Ende des dramatischen Faust nicht überaus verheißungsvoll flingt. (Der Schluß des sogenannten zweiten Theils enthält einen ftarken pin= chologischen Fehlgriff. Der Teufel verliert seinen Zweck über dem Unblick eines Stucks Fleisches nicht aus den Augen, ist nicht, wie der Wit des Bolks nach deffen verhältnismäßig naiver, gern über den vollen Ernst der Wahrheit sich selbst täuschenden, Stellung in diesen Dingen ihn nennt, ein "dummer Teusel". Er ist, um in der Analogie zu bleiben, nicht σάρχινος, sondern σαρχιχώτατος.)

Ein Gaoxixós wird uns häufig Respect abzwingen, weil er Charafter hat und Energie — Michael behandelt den Teufel mit einer Art Anersennung —; der Gáoxivos wird uns etwa durch Anmuth, Weichheit, Hingebung ausprechen, bestechen.

Das Gáquevor wird vorwiegend weiblicher Art sein, das Gaqnunor männlicher. Dort wird das leidende, passive, wenngleich etwa leidenschaftlich gesteigerte und gespannte Verhalten in der Fleischlichkeit überwiegen; hier das active, verhältnißmäßig leidenschaftslose.

Der Heidenwelt kommt vorwiegend der Charakter des Gaguevor zu mit dem allmählichen Berfallen und Berkommen der Bölter in der Fleischlichkeit, mahrend das σαρχιχόν bei ihren geschichtlichen Berfonen nur in einzelnen eminenten Erscheinungen hervorbricht, ebenso wie personliche Prophetieen auf driftliche Vollkommenheit fich in ihrer Mitte bekunden. Rur in der Chriftenwelt wird das σαρκικόν für ganze geschichtliche Richtungen und Entwicklungen charakteriftisch; im Gegensatz zum Verfallen der nichtchriftlichen Welt steigert sich das Bölkerleben in stets bewußter und kräftiger fich geftaltenden sublunarisch = fosmischen Beftrebungen; bie vom Chriftenthum angeregten, aber dagegen reagirenden und in fleischlich= weltlicher Befangenheit beharrenden pneumatischen Rräfte wirken ungleich energischer, als es in der außerchriftlichen Welt nur mög= lich ift, auf spiritualistische Berherrlichung und Berklärung des Fleisches, in schneidendstem Contraft zur Berklärung der Leiblich= feit im Beist durch das Chriftenthum. 3m Untichrift wird jene Berklärung zu ihrer vollkommenen Darftellung gelangen.

Es liegt als eine schwerste Last auf der christlichen Kirche, daß in ihrem zeitlich gewaltigsten Zweige die Verherrlichung des Menschlischen als solchen, ja des psychisch und fleischlich Menschlichen ein confessioneller Lehrtypus geworden ift, welcher dort die gesammte kirchliche Anschauung und Haltung in Lehre, Eultus und Leben verderbend durchzieht. Es ist zum bittersten Schaden der gesammten

Christenheit eine der christlichen Kirchen in Doctrin und daraus fließender Praxis Taquisch.

Es seien mir noch einige, zur Sache gehörige psychologische Bemerkungen gestattet.

Won den Temperamenten wird das sanguinische und phlegmatische mehr dem σάρκινον, das choserische und mesancholische mehr dem σαρκικόν zufallen.

Die im engeren Sinne so genannten Fleischesssünden, die Sünden des Bauchs, des Trunks, der Eitelkeit u. s. w., Alles, was den specifischen Charakter der Lüsternheit trägt, liegt im Bereich des Gáquiror. In den Sünden des Ergeizes, der Herrschsucht, der Menschenverachtung, meist auch des Geizes und besonders der Zunge, herrscht entschieden das σαquixor vor.

Die Befeffenen des Reuen Teftaments haben mir uns als σάρχινοι nicht als σαρχικοί zu denken. Da, wo durch Sittenlofigkeit der Organismus so zerrüttet ift, daß die Persönlichkeit vollkommenem Verfall entgegengeht, da bringt die dem Menschenals solchem unveräußerliche Angst vor einer so grauenhaften Gefahr noch heute ähnliche Erscheinungen hervor; die erschöpfte Personlichkeit, beren Substang bis zu einem Aeußersten sich in die untersten Rreise des Organismus, des niedern Nerven =. Blut = und Sinnen= lebens verloren hat, erhebt diese dadurch zu einer ihnen unnatürlich= ften Selbständigkeit, einem überreigten Eigenleben, gegen bas fie nicht mehr zu reagiren vermag, das willenlos, weil keinerlei sittliches Bermögen in ihm liegt, den Umtrieben des Berderbens preisgegeben ift. Wer mit Seelenleiden zu thun hat, hört noch heute den Entsetzensschrei der an Rettung verzweifelnden Berfonlichkeit. wenn ihr die Augen aufgeben und fie in den tiefften Regionen der Fleischlichkeit ihr dem Verderben verfallenes Zerrbild erblickt (vgl. 1 Ror. 5, 5), als gegen fie zeugenden Doppelgänger. Bang analog ift der grauenhafte Zwiespalt, der in den magnetisch Disponirten entsteht, wenn sie ber magnetischen Ginwirkung eines Bofen verfallen. Es entsteht dann ein entsetlicher, den Organismus nach allen Seiten gänzlich zerrüttender Dualismus. — Der oapxixós hat folche Zustände so leicht nicht zu fürchten. Er verfällt

den verderbenden bofen Geiftern nicht, sondern fällt ihnen zu, und fie fallen ihm zu; beide halten es mit einander.

In den Frrenhäusern wird man die Gaquinovs nicht leicht finben; dagegen werden sie das stärkste und gravirteste Contingent zu den Zuchthäusern stellen.

Es ist nachdenkenswerth, daß der Herr dem "Volk" gegenüber fast nur den Ausdruck des tiefsten Mitleids und Bejammerns hat, während Er über die Schriftgelehrten und Pharisäer sein: "Wehel wehe!" ruft. Dort wird wohl in der Sündhastigkeit und Fleischslichkeit der Charakter des Táquivov, hier der des Taquixóv vorsgeherrscht haben. Und nach diesem Borgang des Meisters und odersten Seelenhirten wird sich wohl Seelenpslege und Kirchensucht auch im Pastoralamt zu richten haben. Dazu ist aber eine vom Geist erleuchtete und gerichtete Unterscheidung dieser beiden Gestalten der Fleischlichkeit von höchster Wichtigkeit, und Sie werden es deshalb gerechtsertigt sinden, wenn ich diese Gegensätze in größerer Schärse einander gegenübergestellt habe, als sie im geswöhnlichen Leden, in welchem ja alle Gegensätze abgeschwächt zu werden pslegen, der Ersahrung vielleicht der Meisten unter uns entgegengetreten sind.

Da jede Pflege anderer Seelen immer wieder ihren Ausgang und ihre Berechtigung nehmen muß von der Pflege der eigenen Seele; da auch jede theologische, besonders jede biblische Betrachtung ihr eigenes Kriterium darin hat, daß sie den Redenden und Hörenden zu Betrachtungen und Fragen über sich selbst veranlaßt: — so wird etwa ein Pfarrer bei dieser Gelegenheit sich fragen: "Bin ich ein areupariede, ein im Geist Lebender und nach dem Geist Wandelnder?" Da sich eine bejahende Antwort auf diese Frage doch nicht darum von selbst versteht, weil der Fragende ein Pfarrer ist: so würde dann bei eventueller Verneinung die Frage sich wieder so theilen: "bin ich ein er sagend oder ein xara sagen sich wieder so theilen: "bin ich ein er sagend oder ein xara sagen sich wieder so theilen: "bin ich ein er sagen oder ein sagen." Außer den allgemeinen psychologischen Beurtheilungsgründen würden bei einem Pfarrer natürlich noch besondere, auf Beruf und Amt sich beziehende hinzutommen. Wenn — um nur ein einziges Beispiel zu geben — ein naiver Ratios

nalist bona fide an der moralischen Ausbesserung resp. Aufklärung seiner Gemeinde arbeitet und über das erste Hauptstück nicht hinsauskommt: so mag er wohl in diesen amtlichen Beziehungen ein Taderer das Heil in Christo, dem Sohne Gottes, verkündet, aber etwa ohne eingehende seelsorgerliche Gemeindepslege, ohne pastorales Berhalten zu den Einzelnen in der Gemeine, ohne Herz und Mitleiden mit ihren innern Nothständen seinen anderweitigen Interessen und Genüssen nachgeht, und wären das auch vor der Welt sonst unverwersliche: Der möchte doch wohl zuzusehen haben, ob er vor seinem eigenen Gewissen nicht unter der Bezeichnung eines Taquicos liege.

Gedanken und Bemerkungen.

COMPANY OF THE PERSON

## Gin feiner Zug paulinischer Ethik.

Non

D. Fr. Düfterdied, Studiendirector gut Loccum.

Durften wir in der Aussage 1 Ror. 11, 10 einen eigenthümlichen Zug paulinischer Muftit erkennen (vgl. Stud. u. Arit. 1863. S. 707), deffen Teinheit in der That darin befteht und dadurch uns verftändlich und erbaulich anmuthet, daß aus jener Myftik die Wahrheit und Rlarheit der evangelischen Ethit hervordringt: fo finden wir in den Worten 2 Kor. 11, 12, zu welchen ich jetzt einige Bemerkungen machen möchte, einen nicht minder eigenthümlichen Zug reinster Sthif, eine zarte und dabei doch überaus energische Erweisung ber fittlichen Art und Kraft, die in dem großen Apostel der Beiden lebte. In bem gangen 11. Rapitel hat der Apostel eine Aufgabe von nicht geringer ethifcher Schwierigkeit gut lofen; und es fehlt nicht an Auslegern, welche zu mehr als einer Stelle anmerken, daß die Rede nicht makellos erscheine. Das ist nicht die ganze Schwierigkeit, daß er ftreiten muß; hierin ift er wohl genbt; die Bersuchung, seiner Ritterschaft (10, 4) durch die Wahf einer fleischlichen Waffe Schande zu machen, ist ihm nicht gefährlich; aber der von den Gegnern gemachte Angriff bringt den Apoftel in die Lage, daß er bei der Abwehr fich felber nühmen muß. In diefer Lage mit Ehren zu fechten, fich felbft völlig zu becken und den Angreifer zu treffen, hiedurch die Gerneine, um derentwillen

geftritten wird, zu erbauen (12, 19) und den Namen des Herrn, in dessen Diensten der Apostel steht, zu verherrlichen, das erfordert eine wahre Virtuosität im sittlichen Verhalten. Aber der hochsbegnadigte und doch so demüthige Mann, welcher 1 Kor. 15, 10 schreiben konnte, hat es unter allen Umständen verstanden, auch über sich selbst also Zeugniß abzulegen, daß aus der unverhüllten Wahrheit die lautere, einfältige Demuth und, wenn man es denn einmal so haben wollte, aus der Thorheit des Sichselbstrühmens (11, 1 ff.; 16 ff.) die heilige Weisheit des Mannes in Christo hervorseuchtete. Mag auch die hierin siegende Antinomie in der ironischen Haltung der Rede sich bezeugen, so ist doch in der Tiefe des apostolischen Bewußtseins eine friedevolle Lösung jener Antinomie vorhanden, so daß nicht nur die Fronie maßvoll, ohne verletzende, ärgerliche Vitterkeit ist, sondern auch überall das einsache gerade Wort der ernsten Baraklese dazwischentritt.

Es handelt fich in der erften Sälfte von Cap. 11 (B. 1-15; vgl. auch B. 20) insbesondere darum, daß der Apostel die von feinen Gegnern angetaftete göttliche Dignität feines Umtes durch feine völlig uneigennütige Gelbstverleugnung, durch feine gangliche Ablehnung irgend eines irdischen Lohnes von Seiten der forinthi= schen Gemeine bislang bewährt hat und fernerhin bewähren will. Inwiefern dies Berhalten des Apostels dazu diene, feine Gegner zu beschännen, das fagt er am deutlichsten in dem 12. Berfe; es fommt namentlich der Schluffatz mit feiner Zweckbestimmung ίνα ἐν ῷ καυχῶνται κτλ. in Betracht. Die Auslegung dieser Worte ift unficher, wie denn Ofiander, welcher die Mener'iche Erklärung billigt, uns mit dem unbefriedigenden Geftändnig, daß auch diese nicht gang ohne Schwierigfeit fei, entläßt. Ich mage ben Berfuch, junachft den Ginn der apostolischen Worte eregetisch feft= zustellen und sodann die Wahrheit und Feinheit des hier geltend gemachten ethischen Gedankens in's Licht zu feten.

Unzweifelhaft scheint mir, daß die Consumtion des ersten Satzgliedes in B. 12 von Luther und Ofiander unrichtig, dagegen
von Bengel, De Wette und Mener richtig verstanden ist. Nimmt man δ δε ποιῶ καὶ ποιήσω zusammen als Bordersatz,
so muß man nicht nur die formelle Unbequemlichkeit sich gefallen

laffen, vor der ersten Zweckbestimmung den Nachsatz dia rovro ποιω (καὶ ποιήσω) zu suppliren, sondern man wird auch von ber geraden Linie, in welcher die paulinische Rede fortschreitet, einigermagen abgedrängt. Denn hat der Apostel ichon am Schlusse von B. 9 hervorgehoben, daß er von feinem bisher beobachteten Grundfate, feinen Gold von den Korinthern anzunehmen, auch fernerhin nicht abweichen werde, fo ift gerade dies lettere Moment, die nothwendige Regel auch für die Zufunft, burch B. 10 und B. 11 besonders markirt. Hieran, daß der Apostel auch fernerhin den eigenthümlichen Ruhm, unentgeltlich die Korinther zu bedienen, durchaus ungeschmälert bewahrt, hängt eben seine fiegreiche Zuversicht den Gegnern gegenüber. Wenn er also wie bisher, fo auch in Zufunft bei feinem Grundfate verharren muß, fo durfen die Korinther deshalb nicht an feiner Liebe irre werden. "Aber was ich thue", fagt er, "das werde ich auch ferner thun, damit ich die Gelegenheit Derjenigen abschneibe, welche Gelegenheit suchen." Die Gegner suchen die Gelegenheit, den Apostel in den Augen der Gemeine herabzusetzen, seine apostolische Machtvollkommenheit durch irgend einen scheinbaren Vorwurf zu beeinträchtigen und Zweifel an feiner amtlichen Dignität zu erregen. Damit ihnen dies miß= linge, will und muß der Apostel bei feiner bisher geübten Beife, ohne Lohn zu arbeiten, auch in Zufunft bleiben. Nichts foll ihm diesen die Gegner völlig schlagenden Ruhm in den Ländern Achaja's ftopfen; und es ift in diefem Ginne des Apostele heiligfter Ernft, wenn er 1 Ror. 9, 15 schreibt, er wolle lieber sterben, als diesen Ruhm einbugen, denn mit demfelben fteht und fällt die unwider= fprechliche Bemährung feines apostolischen Amtes, welches ihm freilich unendlich mehr gilt als sein irdisches Leben.

Von hier aus ergibt sich für die richtige Erklärung der schwiesrigen Schlußworte von B. 12 zuvörderst so viel, daß das ενα unmöglich zu τ. Θελόντων αφ. gehören, asso eine Absicht der Gegner einführen kann, sondern eine Absicht des Apostels bezeichenen muß; denn die Anknüpfung des ενα ατλ. an τ. Θελόντων würde — von andern Schwierigkeiten abgesehen — nur durch die Annahme möglich werden, daß die Gegner es darauf angelegt hätten, dem Apostel in selbstverleugnender Abweisung alles Lohnes Theol. Stud. Jahrg. 1865.

zu gleichen: eine Unnahme, welche nicht nur einer textmäßigen Begründung ermangelt, sondern vielmehr durch den Text völlig ausgeschlossen wird, indem des Apostels ganze Darstellung auf der Voraussetzung beruht, daß die Gegner nicht die mindefte Reigung haben, mit ihm in jener auf allen Lohn freudig Bergicht leiftenden Selbstverleugnung zu wetteifern (vgl. auch B. 20). Wenn wir aber auch unschwer erkennen, daß die Worte iva er of navy. ntd. eine Absicht des Apostels, nicht der Gegner, aussprechen, so fragt es sich doch noch, ob wir dieselben mit εκκόψω, oder vielmehr mit dem hauptsattheile καὶ ποιήσω in genauere Berbindung feten follen. Jenes hat Mener ftatuirt, und Dfiander hat ihm zugeftimmt, aber die folgerichtige Rlarheit feines Vorgängers nicht genügend bewahrt. Mener bemerkt zu dem Schlufgliede: "Zweck von εκκόψω τ. άφ. τ. 9. άφ., also Endzweck des ό δε ποιώ, καὶ ποιήσω in Betreff ber Gegner: bamit fie in bem, deffen fie fich ruhmen, erfunden merden wie auch wir. Das beabsichtige ich bei ihnen zu bewirken. Fanden nämlich die Reinde an Paulus die Gelegenheit, ihn als eigennützig herabzuseten, nicht: nun so follte ihnen damit die Nothwendigkeit gegeben fein (nach feiner Absicht), darin, womit sie prahlten, d. i. nach dem Contexte im Buntte ber Uneigennützigkeit, fich ebenfo zu zeigen, wie Paulus sich erwies. Bis jest mar nämlich der Ruhm der Un= eigennützigkeit, den fie fich beilegten, eitele Brahlerei, f. B. 20." Aber wo fteht denn im engeren oder weiteren Contexte geschrieben, daß die Gegner einerseits dem Apostel den Borwurf des Eigen= nutes gemacht und andererseits sich solbst für uneigemutzige, auf Lohn verzichtende Leute ausgegeben hatten? Damit hatten fie ja auf die gröbste Beife die vor aller Angen daliegenden Berhältniffe geradezu auf den Ropf gestellt. Rein, so ungeschickt können fie ihre Angriffe nicht eingerichtet haben. Rein Mensch in der forinthi= schen Gemeine konnte ja darüber zweifelhaft fein, daß gerade das Gegentheil in beiden Beziehungen der Fall fei. Rein Wort fchreibt beshalb der Apostel zu dem Zwecke, die Wahrheit der Thatsache. daß er ohne Lohn in Korinth sein Amt geführt habe, gegen eine böswillige Ablengnung derfelben aufrecht zu erhalten; auch die ent= gegengesetzte Thatsache, daß die gegnerischen Brediger Lohn genommen haben, macht er nirgends in ihrer bloffen Richtigfeit geltend. Die

Gegner konnten allenfalls sagen, Paulus sei zu hochmüthig, um Lohn anzunehmen, es sei lieblos, daß er so versahre; aber auch von dergleichen denkbaren Vorwürsen sindet sich keine bestimmte Spur. Aus V. 7 ff. ergibt sich weit eher, daß sich die Gegner wohl in Acht genommen haben mögen, eine Seite des paulinischen Versahrens zu berühren, von welcher aus ihnen selbst sehr leicht die empfindlichste Beschämung sich ergeben konnte; und den von der Liebespflicht etwa herzunehmenden Einwurf macht nicht der Neid oder die Vosheit der Feinde, sondern das volle, väterliche Herz des Apostels selbst (V. 11).

Alfo der Sinn, welcher durch die Mener'fche Berbindung bes zweiten Finalsates mit dem exxó ww gewonnen wird, empfiehlt fich feineswegs. Auch formell erscheint diefe Conftruction fehr un= gelenkig; ein Finalfat ift auf ben andern gebaut. Doch ift bei Mener ein fehr richtiges Moment, welches formell und materiell von Bedeutung ift. Indem nämlich Meger in unferm fra er ώ καυχ. κτλ. nicht um den 3 weck des έκκοψω, sondern jugleich ben Endzweck des & δε ποιώ, και ποιήσω erkennen lehrt, und bagu für die Auslegung der Schluftworte den Fingerzeig gibt, daß wir den im Contexte hervorragenden Bunft ber Uneigennütigfeit wohl beachten follen, baut er erstlich uns die Brucke zu dem formell richtigen Verftandniß der Satzgliederung und bezeichnet fodann den - von De Bette 3. B. vernachläffigten - Gedanken, um welchen es fich in den Schlugworten unfehlbar handeln muß; wir werden nun urtheilen, daß es hinreichend ift, wenn wir jenes entscheidende Moment der Uneigennützigkeit in den Worten evosθώσιν καθώς καὶ ήμεῖς finden, nicht aber gleicherweise in den Worten er & xavxworae. Ich bin der Ansicht, daß der zweite Finalfat gar nicht in Abhängigkeit von dem erften fteht, fondern mit dem erften parallel läuft und gleich diefem von der dominirenden Ausfage des Apostels über fein auch in Bufunft nothwendigerweise zu beobachtendes Verfahren (δ δè ποιώ, καὶ ποιήσω) abhängig ift. In zwei formell neben einander ftchenden Catgliedern bezeichnet also der Apostel die Absicht, die er hat, indem er auch fernerhin bei feiner uneigennützigen Beife verharren will. Demnach muß auch der Inhalt der beiden Finalaussagen wesentlich

gleich sein; nur die Beziehung ift in dem erften Parallelgliede eine andere als in dem zweiten. Zuerst wird die Sache fo gewandt, daß die eigene Thätigfeit des Apostels in ihrem beabsichtigten Erfolge hervortritt (ίνα έκκοψω); darnach mird das von dem Apostel durch seine unveränderte Uneigennützigkeit provocirte Verhalten der Gegner martirt (ίνα εν φ καυχ. εύρεθωσιν καθ. κ. ήμ.). Wie bisher, fagt der Apostel, so muß und werde ich auch in Zufunft Guch gegenüber an meiner Regel, ohne Lohn zu arbeiten, festhalten, damit ich meinen Widersachern, welche einen Unlag fuchen, mein apostolisches Umt zu beeinträchtigen, den Unlag abschneide, "damit" — so wird nun dieselbe Absicht in einer andern Wendung bargestellt - "fie, meine Gegner, in demjenigen, worin fie sich rühmen, erfunden werden mögen wie auch wir". Was ist nun dasjenige, worin die Gegner sich selber rühmen? Und was ist dasjenige, worin fie dem Apostel, dem uneigennützigen, sich gleich erweisen follen? Ich meine, daß die textgemäße Antwort uns jett nicht mehr schwer fällt; und indem wir dieselbe finden. tritt uns der feine und dabei doch fo fraftvolle Zug paulinischer Ethik, an dem wir uns erfreuen wollten, vor die Augen. Dasjenige, worin die Gegner es dem Apostel gleichthun follen, ift ohne Frage die felbverleugnende Uneigennütigkeit, die mit Freuden ohne Lohn dienen und arbeiten heißt. Wie nun aber der Apostel felbft in diefer von ihm unverbrüchlich geübten Uneigennützigkeit den schla= genden Beweis für feine mahrhaft apostolische Berufung, Dignität und Amtsführung geltend macht, so sollen auch die Gegner für die Wahrheit beffen, womit fie prahlen, den Beweis durch eine gleiche Uneigennützigkeit erbringen. Somit kann basjenige, beffen fie fich rühmen (έν ω καυχωνται), nichts Anderes fein, als mas fie dem Baulus nicht zuerkennen wollen, nämlich die apostolische Dignität und das apostolische Verhalten (vgl. auch 12, 11-15). Mögen alfo Jene, welche fich felbft prablerifch für echte Diener Chrifti und wahrhaft apostolische Prediger ausgeben, mährend sie nach Belegenheiten fuchen, das Unsehen des Mannes zu beschädigen, welcher nicht nur in echt apostolischer Erweisung des Geistes und ber Kraft die korinthische Gemeine gegründet und erbaut, sondern auch durch die völlige Uneigennützigkeit feines Dienftes fich als ein rechter Apostel bewährt hat, mogen sie sich denn in Betreff der

Uneigennützigkeit ebenfo wie der von ihnen geschmähte Apostel er= finden laffen, und mögen fie auf biefe Beife zeigen, mas ihr prahlerischer Anspruch auf apostolische Dignität werth fei! Sie werden biefen fignificanten Beweis schuldig bleiben; es wird ihnen nicht einfallen, auf die Gaben und Ehren von Seiten der Bemeine zu verzichten. Damit aber beweisen fie eben, daß ihr Ruhm ein erlogener ift; und ber Apostel fann nun bas hinreichend begründete Urtheil abgeben, welches er fofort in B. 13-15 beifügt. Sie rühmen sich allerdings ihres Apostelamtes, ihrer fraftvollen Predigt etwa oder ihrer Erfolge (vgl. 10, 15), und dies Rühmen ift nicht ohne einen gewiffen Schein ber Berechtigung; aber weil fie den dem mahren Apostel gegenüber unerläglichen Beweis der vollständigen Uneigennützigkeit nicht leiften wollen und können, fo darf das in der That schon B. 12 angedeutete Urtheil, daß es mit der apostolischen Dignität jener fich felbst rühmenden Leute Nichts fei, jest in der beftimmten Erklärung (yao B. 13) heraus= treten, daß jene Widersacher falsche Apostel und trügliche Arbeiter find, mit deren angeblichen Erfolgen oder fonftigen Bewährungen es fich fo verhält, wie mit der täuschenden Lichtgeftalt, welche der Fürst der Finsterniß annehmen kann (vgl. auch Matth. 7, 15). -

Der Nervus ethicus in dieser Deduction des Apostels liegt nun darin, daß er fein Wirken in ber forinthischen Gemeine an dem höchsten sittlichen Maßstabe messen lassen darf, ohne die mindefte Beschämung zu erleiden. Er hat in vollster Beise Ernft gemacht mit dem königlichen Liebesgeset, nach welchem der Berr felbst verfuhr, der gekommen war, nicht um fich dienen zu laffen, fondern um zu dienen. Die Verhältniffe in Korinth waren nun einmal der Art, daß es für den Apostel galt, wirklich und völlig umfonft zu geben, mas er umfonft empfangen hatte; hier ließ sich die doch fouft nicht minder gultige Ordnung, daß, wer am Evan= gelium dient, auch vom Evangelium leben foll, nicht andenden. Mochte der Arbeiter Paulus immerhin seines Lohnes werth fein, fo lag doch für das Mal die Sache fo, daß er, gerade um sich von den trüglichen Arbeitern (B. 13) handgreiflich zu unterscheiden, auf den Lohn von Seiten ber Gemeine verzichten mußte.

Bon einem Opus supererogationis indeffen ift hierber keine Rede.

524 Bogel

Unter den gegebenen Verhältnissen reicht die sittliche Leistung des Apostels gerade so weit wie seine apostolische Pflicht. Unter andern Verhältnissen hat er gar keine Ursache, Gaben der dankbaren Liebe abzuweisen (V. 9). Denn der Apostel hat nicht nur die Liebe, welche geben und dienen kann, zu üben verstanden, sondern auch die Liebe, welche Gaben empfangen und sich dienen lassen kann — wie wir ja auch von dem Herru gelegentlich lesen, daß er sich dienen ließ. Diese zarte Seite des Verhältnisses zwischen dem Apostel und der korinthischen Gemeine wird V. 11 berührt; und mich dünkt, die Art und Weise, wie dies geschieht, ist schon an sich selbst ein herzgewinnendes Specimen der paulinischen Ethik.

2.

## Bur Auslegung ber Stelle Gal. 3, 20.

Bon

## Brof. D. Albrecht Bogel in Wien.

So lange die Versuche über diese Stelle nicht Ergebnisse geliefert haben werden, welche einleuchtender sind, als alle bisherigen, muß es erlaubt sein, die Zahl derselben zu vermehren. Wir wagen das, ohne der Meinung zu sein, daß wir damit den Streit zu Ende brüchten.

Die Erklärung des 20. Berses des 3. Capitels des Briefes an die galatischen Gemeinden wollen wir zunächst ohne Rücksicht auf den Zusammenhang, in welchem er steht, vornehmen.

O de pevitys évos oux evter, & de Jeds els edrir. Das erste de fann uns noch nichts angehen, weil es nur aus der Berstüpfung unseres Sazes mit dem vorhergehenden erklärlich wird. Der bestimmte Artifel vor pevitys bezieht sich möglicher Beise auf einen vorher genannten, bestimmten und bekannten pevitys, fann aber übersetzt werden: jeder pevitys. Auch unter diesen beiden Möglichkelten ist erst nach Betrachtung des Zusammenhanges

zu entscheiben. Μεσίτης ift Einer, der in der Mitte zwischen Zweien steht, weiter aber auch Einer, der statt Jemandes eintritt und Geschüfte besorgt, endlich Einer, der durch seine für Andere übersnommene Thätigkeit etwas zu Stande bringt. Hinsichtlich der ersten Bedeutung ist zu bemerken, daß sie vor Paulus dei Hiob 9, 33 (LXX) und in Beziehung auf Moses bei Philo: μεσίτης καὶ διαιτητής de vita Mosis III. für das Schiederichteramt und später bei Suidas für das Amt des Friedensstifters und ganz äußerlich sür das Stehen zwischen Zweien in der von Hilgenseld angeführten Stelle bei Plutarch (de Is. et Osir. c. 46) vorsommt. Es mag auch Josephus (antt. 16, 4, 3) μεσιτεύω so gebraucht haben, obgleich die oben angeführte zweite Bedeutung in dieser Stelle angewandt werden könnte.

Gerade das, daß der ueviens zwei Parteien diene, findet fich in ben übrigen Stellen, in welchen wir das Wort ohne Bezug auf die erft noch zu erklärende Lehre des Paulus antreffen, nicht. Jene zweite Bedeutung ift die häufigste. Co μεσίτης bei Jos. antt. 16, 2, 2; 4, 6, 7 und μεσιτεύω, antt. 7, 8, 5 und die Stellen, welche von Stephanus bei diefen Wörtern angemerkt find. Man hat danach gewiß nicht nöthig, jene erfte Bedeutung allein gelten zu laffen. - Gin Genitiv fteht oft bei μεσίτης und man bezeichnet damit entweder die Sache, welche durch Bermittelung hergestellt wird (so Hebr. 8, 6; 9, 15; 12, 24. Jos. antt. 4, 6, 7), oder die Person, deren Sache der μεσίτης vertritt (fo Jos. antt. 16, 2, 2; wo eine Mehrheit von Personen als vom ueolens vertreten bezeichnet wird), oder (das läßt fich aber nicht vor Paulus nachweisen) die mehreren Parteien, zwischen denen er sein Amt führt (so 1 Tim. 2, 5). - Hier lefen wir evos ούκ έστιν. Ένος ift nicht der Genitiv des Neutrums &ν (es heißt nicht unius generis u. dgl., wir konnen auch Holsten's gar zu vielfach vermittelte Deutung nicht annehmen), das in der anderen Sathälfte vorkommende els nöthigt uns, auch evos als Genitiv von ele anquerkennen. Die Worte lauten nun in der Ueberfetung: der Bermittler eines Ginzigen ift nicht, d. h. es gibt feinen Bermittler, welcher Bermittler eines Ginzigen mare. Der Gegenfat, auf den die Worte fehr beutlich zielen, ift: der Bermittler fann nur Bermittler einer Mehrheit fein.

526 - Bogel

Rach dem früher Gefagten ift die Wahl zwischen einer Mehr= heit von Bersonen, deren Angelegenheit der μεσίτης besorgt, und einer Mehrheit von Parteien, in deren Mitte er feines Umtes wartet. Gegen den ersteren Fall fommt in Betracht, daß, weil fich recht wohl eine einzige Person denken ließe und weil außerordent= lich oft nur eine einzige Person vorhanden sein wird, deren Sache ein Bermittler vertritt, diefes nicht wohl geleugnet und das Gegen= theil davon nicht wohl als allein möglich hingestellt werden könne. Aber wir brauchen nur den Begriff des Bermittelns durch Ber= tretung, des Bertretens jum 3mede ber Bermittlung eintreten gu laffen, um die Schwierigkeit zu heben. hat Giner ein Geschäft ju beforgen, eine Sandlung zu vollziehen, einen Bertrag zu schliegen, so thut er es am natürlichsten in eigener Person. Saben das aber Mehrere zu thun und zwar so, daß die Handlung nicht von allen Einzelnen vollzogen werden fann, fo wird eine Bermittelung durch eine statt der Bielen handelnde Berson nöthig, und das ift auch ein usoiens. Wer will die Möglichkeit bestreiten, daß Baulus hier gerade dieses Berhältniß im Auge hatte? Dann meinte er: der Bermittler nöthigt uns, an eine Mehrheit von Berfonen, die er vertritt, zu benfen.

Der andere Fall, in welchem die Mehrheit der Parteien, zwischen benen der  $\mu soiens$  mitteninne stehe, gemeint wäre, läßt sich durch Beispiele vor 1 Tim. 2, 5 nicht wahrscheinlich machen, entspricht aber freilich der ursprünglichen Wortbedeutung noch zu gut, als daß er sich bei der Eigenthümlichkeit der erörterten andern Deutung schon beseitigen ließe. Wir müssen deshalb vorerst weiter gehen.

Das de in o de Jeos zeigt etwas von dem Früheren Berschiedenes, zum Frühern in einer Art von Gegensatz Stehendes an. Eis eoriv ist Einer, d. h. es gibt nicht zwei oder mehr Götter. Das ist offenbar der Sinn der Worte, von welchem wir ausgehen müssen; aber wir können von da aus je nach dem angenommenen Zusammenhange auf verschiedene Auslegungen kommen. Denken wir an die Mehrheit der Parteien, die bei jedem Bermittler vorshanden sein soll, so gewinnt der Satz solgende Bendung: Gott ist aber Einer und nicht Zwei, er kann also nur eine, die eine von den Parteien ausmachen, auf welche der Bermittler hinweist, wenn er überhaupt in solche Beziehung zu dem Bermittler gesetzt werden

soll. Hier ist nun ganz klar, daß die Ausmerksamkeit auf die nicht genannte Partei gelenkt werden würde. Es wäre gemeint: Wer ist also die andere Partei? Diese andere Partei darf nicht vergessen werben.

Unders gestaltet sich die Sache, wenn wir die Mehrheit der vertretenen Personen in's Auge fassen. Dann heißt es: Gott ift aber Giner, also gewiß nicht jene Mehrheit, auf welche ber Bermittler als folder hinweift. Alfo der Bermittler ift nicht Gottes Ber= mittler, gehört als Bermittler nicht Gott an. Nichts empfiehlt fich nach ftrenger Logit fo fehr als diefes. Der Schlug, den fcon Schmieder gemacht hat, ift gar nicht abzuweisen: o μεσίτης ένος ούκ έστιν, ό δε θεός είς εστίν, ό οὖν μεσίτης τοῦ Beov oux έστιν. Liege fich diese Erklärung ale in den Gedanken= gang ber 2. Sälfte des Capitels und im Befondern zu B. 19 und 21 paffend erkennen, fo mußte fie gelten. Wenn nicht, fo mußte die vorher angegebene zunächst in Betracht gezogen werden. Wenn wir auch von diefer Abstand nehmen mußten, wurden wir genöthigt, anzunehmen, daß Paulus fich irgend welcher Abweichung von ftreng logischer Ausbrucksweise schuldig gemacht hatte, und es bliebe leider eine Menge von Möglichkeiten übrig, unter denen die Entscheidung schwer zu treffen fein murde.

Um den Gedankengang, in welchen der zu erklärende Bers geshört, kennen zu lernen, muffen wir dis zu B. 15 zurückgehen und den Abschnitt von da dis an's Ende des Capitels überblicken. Man thut wohl nicht recht, mit B. 19 einen besondern Abschnitt zu besginnen.

Die Hauptsätze find folgende. Wie Niemand eines Menschen rechtsfräftig gemachten Bund (Berordnung) beseitigt oder überversordnet, — so macht auch das 430 Jahre nachher gekommene Gesetz den von Gott vorher rechtskräftig gemachten Bund (Bersordnung) nichts rechtsunkräftig, um die Verheißung zu vernichten. Das Gesetz kann also im besten Falle nur eine untergeordnete, dem Verheißungsbunde nicht nur nicht schädliche, sondern ihm dienende Stellung eingenommen haben.

Oυδείς ift nothwendig ein von dem ανθοωπος Verschiedener. 'Αθετεί ή επιδιατάσσεται beseitigt oder überverordnet. Es scheint, als ware mit dem Zweiten die Urt und Weise des Ersteren ange-

528 Bogel

geben. Das blofe erweiternde Zuseten, in welchem feine Beeinträchtigung ber ursprünglichen Bestimmungen liegt, wird nicht als gesetzlich unzulässig getadelt werden sollen. Und auf der andern Seite hat ein a Bereiv durch bloge Verneinung auch keinen Platz in unferem Gedankengange. Das Beeinträchtigen und um feinen Werth Bringen durch neue Verordnungen fommt allein in Betracht. Die Wahl des Tempus und des Modus läßt den Baulus behaupten, daß das Gesagte überhaupt nicht geschehe. Das wird aber doch mohl heißen: es wird nicht geschehen, es darf nicht ge= schehen. Durch das Darauffeten neuer Berordnungen bermag Niemand die bereits rechtsfräftig gewordene Willensbeftimmung eines Menfchen zu verletzen und zu beseitigen. Nun hätte Paulus fortfahren follen: So macht auch der, der nach 430 Jahren das Befet gab, ben von Gott vorher rechtsfraftig gemachten Bund nicht rechtsunkräftig, um die Berheigung zu vernichten. Denn es war im erften Sate auf die Verschiedenheit der Personen ein Be= wicht gelegt gewesen. Hier ift das offenbar vermieden worden. -Es genügt, darauf hinzuweisen, daß Berheifungsbund und Gefet hinsichtlich ihrer Entstehungszeit weit auseinander fallen und bas Gefetz als das nachgekommene nicht im Stande ift, den Verheiffungs= bund zu beeinträchtigen, zu vernichten. Das Gefetz mare, wenn es das wollte, eine έπιδιαταγή zur διαθήκη. Das ift es nun gerade nicht, aber sicher etwas zu dem längst gultig gewordenen Berheißungsbunde als ein Berichiedenes Sinzugekommenes, welches, weil das Beil nun einmal nur durch Verheifzung und Glauben den Menschen zu Theil wird, nur bis zur Erfüllung der Verheiffung eine untergeordnete und dienftbare (wenn auch noch fo wichtige) Rolle fpielen fann. Es läßt fich folgender Schluß herstellen. 1. Eines Menschen gultig gemachte Willensbestimmung befeitigt oder überverordnet Niemand. Um wieviel weniger wird eine Willensbeftimmung Gottes (fein Berheißungsbund) durch eine Ueberverordnung (Anderer) beeinträchtigt werden können. 2. Nun ift aber das Gefetz eine Berordnung, die lange nach bem Ber= heißungsbunde Gottes und in Zwecks- und Ursprungsunterschiedenheit von demfelben gegeben ift. 3. Alfo ift es nicht bie Sache des Gesetzes, den Berheißungen zu widerstreiten, ihnen zu nahe zu treten, sie aufzuheben.

Wir haben es hier mit dem Untersatze zu thun und muffen nun ben 19. Bers erklären, in welchem Paulus erörtert, mas es mit dem Gesetze auf sich habe. Των παραβάσεων χάριν προσετέθη. Bon diesen Worten laffen wir die ersteren, die uns von unferer Aufgabe zu weit abführen murben, unberührt. Es genügt uns. die Angabe eines von der kangoropia verschiedenen Zweckes bes Gefetzes zu finden. nooveredy. Der Verheißungsbund war schon ba, bas Gesetz kam hinzu. Der Berheißungsbund war bas Ursprüngliche und Hauptfächliche, das Gefetz das Rachträgliche und Rebenfächliche. Sehen wir weiter darauf, daß bald diarayeis folgt, fo fällt uns in den Worten mooveredy und diarayeis eine große Achulichkeit mit erridiaraoverai im 15. Verse auf. Gewiß sollen die Ausfprüche einander entsprechen, sich auf einander beziehen, ohne Gines und daffelbe auszufagen. Dben hieß es: Nicmand vermag zu befeitigen durch Ueberverordnung: Hier heißt cs: Das Gefetz ift als eine Berordnung hinzugesett worden. Es ist eben keine entδιαταγή, aber boch eine προσδιαταγή, mit welcher freilich ein a Fereir nicht beabsichtigt wird, aber auch nicht hergestellt werden fönnte. "Αχοις οδ έλθη το σπέρμα φ έπήγγελται, b. h. nur anf Beit, nämlich nur bis zum Gintritte der Erfüllung des Berheißungs= bundes, der also dadurch in keiner Weise beeinträchtigt werden follte und konnte. Die Erfüllung des Berheifungsbundes ift im Gegentheile durch das lange nach der Errichtung des Bundes hinzugefommene Gefetz vorbereitet und befordert worden.

Acatazeis di appelawr, verordnet durch Engel. Der Urheber bes Gesetzes, dessen Nennung schon bei neoderesh unterdieben war, wird auch hier nicht genannt. Natürsich ist dabei an Gott zu denken. Aber dem Paulus liegt gernde daran, diese Urhebersschaft nicht an's Licht zu stellen. Er läßt sie ganz zurücktreten, sonst hätte er ja nur zu sagen gebraucht: Ist's ein und derselbe Gott, der erst den Verheißungsbund und dann das Gesetz gegeben hat, so können diese Dinge einander nicht ausheben. Der Versheißungsbund muß zur Erfüllung kommen und das Gesetz muß eine damit verträgliche, nicht störend eingreisende Aufgabe erhalten haben. So hätte Paulus reden können, wenn er Gott als den Urheber des Gesetzes hätte hinstellen wollen. Das hätte er aber thun müssen, wenn es ihm um eine Verherrlichung des Gesetzes

530 Bogel

zu thun gewesen wäre. Run hatte er aber einzig und allein eine andere, eine mittelbare Berurfachung im Sinne und dachte nicht daran, das Gefetz zu verherrlichen. Schon in mooveredy und in άχοις οδ έπήγγελται sind andere Gedanken erkennbar gewesen. Auch auf die Aehnlichkeit des diarayeis mit enidiaraoverai braucht nur noch einmal aufmerkfam gemacht zu werden. Rach dem Allen werden wir in den Worten διαταγείς δι' αγγέλων eine Angabe zu erwarten haben, welche das Gefetz tiefer ftellt, als der Berheißungsbund steht. Das Gesetz wurde durch Engel als Gesetz kundgethan. Das ist noch nicht 5 Mos. 33, 2, LXX, zu finden, wo es nur heißt, daß am Sinai Engel bei Gott zu feiner Rechten gewesen seien. Das entspricht auch nicht der viel späteren Un= nahme eines besonderen Gesetzesengels mit besonderem Namen und besonderem Geschäfte. Die Wirksamkeit Gottes in der Führung des Bolfes Ffrael murde bekanntlich immer mehr auf einen an Gottes Stelle tretenden Engel übertragen. Das hat man auch bei der Gefetgebung auf Sinai geschehen laffen und das ift noch in Apg. 7, 38 vorgetragen. Daß Engel in Mehrheit das Gesetz verordnet hatten, das ift in feiner Art etwas Neues gemefen, mogu vielleicht nur noch die Stelle bei Josephus antt. 15, 5, 3 angeführt werden kann. Paulus nennt uns also nicht Gott, sondern von Gott Berschiedene, Engel und zwar Engel in Mehrheit als bei der Besetgebung betheiligt.

Er fährt fort: ἐν χειρὶ μεσίτου in der Hand eines Vermittlers oder durch einen Vermittler. Abhängig find diese Worte von διαταγείς. Wir haben nicht die geringste Veranlassung, hier etwas zu vermuthen, was zur Verherrlichung der Geschgebung noch hinzugesügt sei. Da nicht einmal der Artisel vor μεσίτου steht, so kann eine Hinweisung auf eine bestimmte, hochgeseierte Persönslichkeit nicht beabsichtigt sein. Wir haben vielmehr zu vermuthen, daß Paulus in der Nennung von Merkmalen fortsährt, welche die Tieserstellung des Gesetzes darthun sollen. Was aber gemeint sei, muß in dem Begriffe eines μεσίτης zu sinden sein. Wir zweiseln nicht, daß, wenn beim Gesetze von einem μεσίτης die Rede ist, von Moses gehandelt werde, der so bezeichnet wurde. Es ist das die einzige Anwendung dieses Wortes, die hinsichtlich des Gesetzes vorsommt. Für den Gesetzesengel ist sie durchaus nicht zu erweisen.

Ja, daß der mediator von den Engeln deutlich unterschieden wurde, lehrt eine von Winer angeführte Talmubstelle (Megilf, perek 4. R.) unzweifelhaft. Sier kommt nun aber nicht Mofes als folder in Betracht - fonft mußte ber Artifel dabei ftehn -, fondern nur das Amt. Diefes Amt muß etwas an fich haben, wodurch das Gefet, welches durch daffelbe verordnet wurde, tiefer gestellt wird, ale ber Berheißungebund fteht, ben Gott aufgerichtet hat. Dabei ftort uns nicht, was im 1. Briefe an den Timotheus (2, 5) und im Bebraerbriefe (8, 6; 9, 15; 12, 24) von Chrifto als bem Bermittler bes neuen Bundes zu lefen ift. Das ift fpater gefchrieben und gehört in eine von der hier vorliegenden verschiedene Borftellungsweise. Sier denkt sich Paulus Christum nicht als Bermittler weder des Gefetes noch des Verheißungebundes, fondern als Nachkommen Abraham's, dem die Berheißung geworden ift. Welches ist aber das in usoirns liegende Merkmal der Tiefer= ftellung des Gefetes? Bielleicht der Begriff des Bermittelus, der mittelbaren Berursachung in Bergleich mit der unmittelbaren Aufrichtung des Berheißungsbundes durch Gott. Dann mare es eine Bermehrung des ichon angegebenen Bermitteltseins durch Engel oder, da bei den Engeln gang von Gott als dem letten Urheber abgesehen war, die Angabe, daß nicht einmal die Engel, die doch an fich schon die Gesetzgebung niedrig stellten, felbst und in eigener Berson das Gesetz verordnet hatten, sondern dag dieses endlich durch einen Bermittler gefchehen fei. Wir wollen gleich bemerken, daß dem Bermittler und den Engeln daffelbe Gefchäft nachgefagt wird. Theilten fie fich in die Ausführung, oder Aufgabe der Gesetzesverordnung oder trat ein Theil der hier Genannten für den andern ein und handelte an deffen Stelle und in deffen Auftrage? Nehmen wir μεσίτης als den Beauftragten Gottes, als ben, durch welchen Gott mit den Menschen handelte, so fteht Mofes in Beziehung auf das Gefetz den Engeln wenigftens aleich und wir haben hier nur die Angabe einer weiteren Be= theiligung Anderer (als Gott ift) bei ber Gefetgebung. Dagegen ift aber das Fehlen des nat zwischen di' appelar und er xeigt uevirov. Also wenden wir uns zu dem andern Falle. Das Berordnen, welches die Engel zu thun haben, geschieht durch einen uedirng. Das Engelgeschäft wird durch einen uedirng

532 Bogel

vollzogen. Es liegt nahe, den  $\mu solv \eta s$  als einen Beauftragten der Engel zu denken.

Aber es läßt fich auch annehmen, Paulus habe schreiben wollen: verordnet durch Engel, nämlich durch die Sand eines Bermittlers. Es fommt dem Baulus etwas darauf an, daß ein Bermittler dabei war. Dieser Umstand stellt nicht nur genauer dar, wie man sich · das Engelwerk denken muffe, sondern macht es sicher, daß die Gefetesverordnung durch Engel geschehen sei. Daran, daß ein Bermittler, nämlich Moses, bei der Gesetzgebung mitwirkte, zweifelte ja Niemand. Bon hier aus wurde das Andere, die Berordnung burch die Engel, die nach Paulus eng damit zusammenhing, aber noch nicht so fest in der Lehre stand, erft recht befestigt. Danach würden die Worte er xeigt ueditor weniger den Zweck haben, etwas Neues hinzuzubringen, ein neues Merkmal der tieferen Stellung des Gefetes, als viclmehr ben Zweck, das vorher angegebene diaraysis di ayyédwo zu befräftigen, zu beweisen. Inwiefern fann das der Fall fein? Infofern, als der gange Begriff eines Bermittlers auf eine Mehrheit von Auftraggebern geht, alfo auch Moses, der Bermittler des Gesetzes, im Auftrage nicht Gottes des Einen, sondern der Engel (andere Betheiligte find nicht dent= bar) handelte. Es murde demnach nur noch mehr begründet, daß das Gefetz nicht Gottes = fondern Engel = Werk, daß es die dem göttlichen Berheißungsbunde nach langer Zeit erft folgende und nur jum einstweiligen, die Erfüllung der Verheifung porbereitenden Dienste eingetretene Berordnung von Engeln fei.

Nun kommen wir wieder zu V. 20: ổ, δè μεσίτης ενός οὐκ ἐστιν. Das δè kann nicht Gegentheiliges, sondern nur Neues in der Gedankenentwicklung an die Seite des schon Gesagten bringen. Es kann auch nicht unter ὁ μεσίτης ein Bestimmter (man dürfte nur an Moses denken) von Paulus gemeint sein. Das ἐστὶν entscheidet dagegen: ἦν hätte es heißen müssen. Bir haben somit nachgebracht, was wir am Ansang unserer Abhandlung noch undesstimmt ließen. Jene Worte leiden nur die eine Uebersetzung: jeder Vermittler aber ist nicht eines Einzigen Vermittler, Gott aber ist Einer. Und damit paßt nur zusammen, was wir als Schlußsatz hinzusügen: also ist kein Vermittler Vermittler Gottes. Wenden wir diese Sätze auf den Gegenstand der Erörterung des Paulus

an, so ergeben sich folgende Satzeihen: "Wo ein Vermittler ist, da ist eine Mehrheit von Auftraggebern. Bei der Gesetzgebung war ein Vermittler. Also war bei der Gesetzgebung eine Mehrheit von Auftraggebern." Und weiter: "Bei der Gesetzgebung ist eine Mehrheit von Auftraggebern vorhanden gewesen. Gott aber ist Einer. Also ist das Gesetz von einer von Gott verschiedenen Mehrheit außgegangen." Daß unter der Mehrheit die der Engel zu verstehen sei, hat man nach dem Früheren keinen Grund zu bezweiseln. Daraus geht hervor, daß Baulus nur noch einmal deutlich machen wollte, er hielte die Gesetzgebung für Engelswert und Engelgeschäft (in Unterschiedenheit von der Verursachung durch Gott), und daß er den Moses für den Vermittler, bevollsmächtigten Vertreter der Engel (nicht Gottes), angesehen wissen wollte.

Dafür können wir jene talmudische Stelle (Megill. perek 4. R.) brauchen, welche nach Winer also sautet: Samuel — contulit se in synagogam viditque angelum ecclesiae legentem neminemque juxta eum. Ait illi: hoc non licet; data est enim lex manu mediatoris; ita manu quoque mediatoris est tradenda. Das heißt doch wohl: der Engel nicht selbst soll lesen, sondern der mediator, der also als mediator angeli oder angelorum anzusehen ist.

Hierher gehört aber auch, was in der Apostelgeschichte 7, 38 von Moses gesagt ist: Οὖτός ἐστιν ὁ γενόμενος ἐν τῇ ἐχαλησία ἐν τῇ ἐρήμω, μετὰ τοῦ ἀγγέλου τοῦ λαλοῦντος αὐτῷ ἐν τῷ ὄρει Σινᾶ καὶ τῶν πατέρων ἡμῶν, ος ἐδέξατο λόγια ζῶντα δοῦναι ἡμῖν. Da steht freisich ἀγγέλου. Aber Paulus hat die Mehrheit nöthig, um die Beziehung auf Gott auszuschließen. Er hat auch schon δι ἀγγέλων gesagt, aber er entwickelt num noch aus dem Begriffe von μεσίτης, daß nur an eine Mehrheit, also gewiß nicht au Gott, den Einzigen, gedacht werden könne.

Es ftört gar nicht, daß in vielen andern Stellen Moses ganz deutlich als Der bezeichnet wird, der im Auftrage Gottes mit den Menschen handelte. Genug, daß Paulus irgend einen Auhalts-punkt für die hier entwickelte Ausicht von Moses als dem Beaufstragten der Engel fand. Er fand ihn in der Auschauung, welche in der oben augeführten Stelle der Apostelgeschichte ausgesprochen ift. Er änderte dieselbe hinsichtlich des άγγελου. Er änderte sie aber auch hinsichtlich der Worte λόγια ζωντα δοῦναι ήμῖν.

Diesen Worten scheinen nämlich die Worte unseres 21. Verses gewissermaßen entgegengesetzt a) worden zu sein: εἰ γὰρ ἐδόθη νόμος ὁ δυνάμενος ζωοποιησαι, ὄντως ἐχ νόμου ἄν ἦν ἡ διχαιοσύνη.

In diesem 21. Berse ist aber der Apostel in feinem Gedanken= gange also fortgefahren. Ο οὖν νόμος κατά τῶν ἐπαγγελιῶν τοῦ θεοῦ; μη γένοιτο. Ift demnach das Gefet den Berheifungen Gottes feindlich und schädlich? natürlich, wie im 17. Berfe gu lesen ist, είς το καταργήσαι την έπαγγελίαν. B. 21 entspricht zu fehr der zweiten Salfte von B. 17 und der erften Salfte von B. 18, als daß wir auf eine andere Auffassung gerathen dürften. Das ov ist nicht dagegen. Darin brauchen wir gar nicht die Anzeige zu finden, daß die zulett vorhergegangenen Worte die icheinbare Berechtigung zu der mit ovo eingeführten Behauptung geben. Paulus nimmt vielmehr etwas schon B. 17 und 18 Ge= leugnetes nach der Erörterung, daß das Gefetz eine beschränkte Aufgabe habe und Engelwerk fei, noch einmal in einem Fragefate auf und gibt schon in der Hinzusetzung von του θεού zu των έπαγγελιών einen Rückblick auf feine Erörterung, welcher die Berneinung der Frage unzweifelhaft macht. Ift also das Gefetz den Berheifungen, die doch Gottes Berheifungen sind, schädlich? Das Befet, von dem kaum bewiesen ift, daß es in Unterschiedenheit von Gott auf die Engel zurudzuführen ift? Das findet schon deshalb nicht statt, weil es auch falsch ift, daß das Gefetz leben= big zu machen im Stande gewesen sei. Das muß aber falsch fein, weil die Gerechtigkeit nicht, wie von den Juden behauptet wird, aus dem Gesetze, sondern aus dem Glauben kommt. Das Befetz hat nun aber im Gegentheile die Aufgabe erhalten, auf die Gerechtigkeit aus dem Glauben vorbereitend hinzuwirken.

Wir haben unsere Erklärung des 20. Verses sammt der Nachweisung des ihr nicht widerstrebenden, sondern ihr Raum gebenden Zusammenhanges mit den vorhergehenden und nachfolgenden Versen vollendet. Wir wollen sie nun noch in der Rürze gegen den Haupteinwand, den man ihr machen kann, vertheidigen und sie

a) Das ist vielleicht eine Spur davon, daß die Rede des Stephanus schon damals schriftlich vorhanden war und daß Paulus sie kannte.

mit andern und zwar mit ben gangbarften Erflärungen vers gleichen.

Der Haupteinwand ist aber der, daß sonst überall das Gesetz als Gottes Werk von Paulus dargestellt oder doch vorausgesetzt worden ist. Die Behauptung, es sei Engelwerk, erscheine danach als "Paradoxon", das Paulus hätte erweisen müssen und das er, wegen seiner Bichtigkeit im "antinomistischen" Streite, jedenfalls noch manchmal in seinen Briefen gebraucht haben würde, wenn er es einmal für richtig gehalten hätte.

Aber Paulus hütet fich ja auch an unferer Stelle (B. 17 u. 19). die göttliche Urheberschaft zu leugnen. Er mahlte den Ausdrud: ό νόμος ούκ ακυροί und ό νόμος προσετέθη. Darin ift freilich auch die Absicht zu erkennen, der Rennung Gottes aus bem Wege zu geben, welche feiner Erörterung hinderlich gewesen ware. Das ift in der Parallelftelle (Rom. 5, 20: 6 vouos παρεισηλθεν) ebenfo der Fall. Auch durch die Ausdrücke δι' αγγέλων und er χειρί μεσίτου ift feine leugnung bes göttlichen Urfprungs beabsichtigt, aber es wird allerdings, und das ift gar nicht zu bezweifeln, mit Ausschließlichkeit von der Betheiligung Anderer. als Gott ift, gehandelt. Es kam dem Apostel gerade auf diese Andern an. Es gehörte zu feiner Beweisführung, von ihnen ausfchließlich und in Unterschiedenheit von Gott zu reden. Die dadurch erzielte Niedrigftellung Des Gefetes geht nicht fo meit, daß dem Befete fein Werth, feine wichtige Aufgabe in dem Erlösungsplane Gottes genommen wirde. Man fieht also nicht ein, was es dem Paulus hatte unmöglich machen follen, vom Gefet als von Engelwerk zu reden. Diese Behauptung war bei Paulus allerdings neu und wird ben Juden und Judenchriften Unftoß gegeben haben. Paulus mußte sie erweisen, aber er erwies sie auch, wie wir gezeigt haben, durch die Worte er xeigt peritor und den ganzen folgenben Bers. Es bleibt der auffällige Umftand übrig, daß der Apostel foust nirgends von diefer Behauptung Gebrauch gemacht hat, so viel er auch Gelegenheit dazu hatte. Dagegen muß bemerft werden, daß gang diefelbe Gelegenheit nicht wieder gekommen ift und daß es feiner Anschauung vom Gesetze ganz entgegen gewesen ware, ohne diefe befondere Belegenheit und ohne die eingefügten, Theol. Stud. Jahrg. 1865.

536 Bogel

die Wichtigkeit des Gesetzes in's Licht stellenden Bemerkungen das Gesetz nicht als Werk Gottes, sondern als Werk von Engeln darzustellen. Anderwärts hätte diese Weise der Vorstellung und Darstellung dem Gesetze größeren Abbruch gethan, als in des Apostels Absicht lag. Und vielleicht ist es nur der Beweis, in den er sich nun einmal von V. 15 an eingelassen hatte, und die eigenthümliche Beweisart, die gerade in diesem Abschnitte (besonders deutlich V. 16) herrschend ist, gewesen, was ihm die hier vorliegende Vorstellungsweise an die Hand gab, die er sonst nicht wieder für passend gehalten hat.

Die Beziehung auf Engel theilen Schulthef, Schmieber, Caspari und Suth. Aber wir verftehen den μεσίτης von Mofes, während Schmieder und huth ihn von einem Angelus mediator verstehen, der als solcher eine Erfindung des Paulus gewesen ware und seiner Beweisführung nur im Wege geftanden hätte. Caspari und (noch mehr) Schultheg brauchen gu ihrer Erklärung eine Beziehung der Worte o Beog elg coriv auf ben Urheber der Berheißung, mahrend wir diefen allgemeinen Sat noch für den Beweis verwenden, daß das Gefetz auf die Engel jurudguführen fei. Jene Beziehung, welche leider faft in allen andern Erklärungen wiederkehrt, ift durch den folgenden 21. Bers nicht nöthig gemacht, denn daß o μεσίτης in B. 20 dem o νόμος in 2. 21, ο θεός aber in B. 20 dem ή ἐπαγγελία τοῦ θεοῦ in 2. 21 entsprechen mußte, hat Mener zwar behauptet, aber natur= lich nicht beweisen können. Sie zwingt uns, mehr, als Baulus ungefagt laffen durfte, zu den Worten des Paulus hinzuzudenken, und verleitet die Ausleger, die verschiedenartigften Gedanken (und gerade die hauptfächlichsten, die den Berfen zu Grunde liegen follen) bem Paulus unterzuschieben. Sie ift aber auch falfch, weil man erstens doriv für nummt und ausschließlich an ein vergangenes Berhältniß bentt, in welchem Gott als ber Ginige thatig gewesen sei. Mener tadelt das bei Reil, fällt aber in benfelben Fehler. Es nutt ihm nichts, daß er den Sat erft als einen locus communis, als das Bekenntniß des Monotheismus, auffaßt. da er dann in der leider nothwendigen Anwendung auf den ge= gebenen Fall die Worte gebrauchen muß von den Berheifungen. "als bei welchen eben nur jener schlechthin Einzige bas Subject

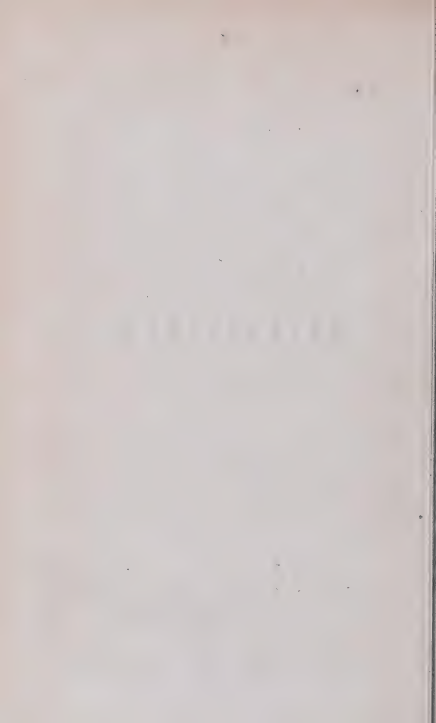
der Verleihung war". Zweitens wird eis (aber natürlich nicht zugleich évés, was doch unmittelbar vorhergeht) in der Bedeutung alleinwirksam genommen oder doch in der Erklärung dahin umgesetzt. Sonst kann man es gar nicht brauchen. Denn man wird doch zugestehn, daß auch bei der Gesetzgebung der an sich eine Gott thätig war. Wie können aber die Worte & Veds eis koriv die Ausschließung einer vermittelten oder bedingten Thätigkeit Gottes enthalten?

Silgenfeld ift derfelben Anficht, die wir nicht billigen, und verwickelt in seiner Zeitschrift (1860) feine im Commentar bes Galaterbriefes gegebene Erflärung zu ihrem noch größeren Rachtheile. Er faat: "Gott, welcher den Bund mit Abraham und feinem Samen befanntlich felbft [?] und unmittelbar gefchloffen hat, ift Einer, ohne alle Bielheit. Der Bund des Gefetes, welcher barauf burch Engel und einen Mittler (Mofes), alfo in Bermittelung durch eine Bielheit verordnet ward, fann die Ewigfeit diefes Berheifungbundes nicht aufgehoben haben. Er erwies fich schon burch die Bielheit, welche bei ihm an die Stelle der göttlichen Einheit trat, ale ein gang verschiedener" u. f. w. Silgenfeld meint, Baulus habe den hier fehr wichtigen Begriff der Bielheit burch die Worte o μεσίτης ενός ουκ έστιν angezeigt. "Der uedieng, welcher zwischen zwei Seiten, einer Mehrheit, fteht, gehört feinem els, fondern moddors an." Dann hatte aber Silgenfeld diefe Bielheit nicht aus dem μεσίτης felbst und aus den Engeln zusammenseben follen, fondern aus den verschiedenen Barteien, amischen denen der uedieng steht. Uebrigens ift die Zweis feitigkeit, die der usoiths verrathen foll, gerade fo bei der Berheißung vorhanden gewesen, nämlich in dem einen Gott und in dem einen onequa. In the the the the the traine

Einig find die meisten Deutungen überdies darin, daß sie ein Rechtsgeschäft, unter Zweien abgemacht, dem einseitigen Versprechen gegenüberstellen. Paulus soll nun (nach Meher u. A.) V. 21 zu verstehen gegeben haben, daß das Rechtsgeschäft, unter Zweien abgemacht, scheinbar das einseitige Versprechen beeinträchtige, beseitige, vernichte, oder aber (nach Schleiermacher, Usteri u. A.), daß die Selbstverpslichtung des Versprechers nicht zu nichte gemacht

werden fonne durch einen bedingten Bertrag deffelben mit Underen. Une scheint die eine Art der Deutung gerade so viel und gerade so wenig Werth zu haben als die andere, weil fie beide in den oben angegebenen Fehler verfallen. - Wir können nur noch die Auf= fassungsweise für zulässig erklären, welche mit uns die Beziehung der Worte o Jede ele koriv auf den Urheber der Berheiffung vermeidet und welche das Gewicht auf die nicht genannte von den zwei Parteien, zwischen benen ber Bermittler geftanden haben foll, fallen läßt. Win er wandelt diefe Strafe, aber er findet als Biel des räthselhaften 20. Berses: Das Bolk Frael ist verpflichtet worden, das Gefetz zu beobachten. Das ift nun fo felbstverständ= lich und allgemein zugestanden, daß man nicht glauben fann, Paulus habe es auf diese eigenthümliche Weise erst noch beweisen oder doch an diefer Stelle darftellen wollen. Dishaufen fommt zu folgendem Ergebuiffe. Der zweite von den Theilen, die der Mittler voraussett. find die Menschen, die von Gott getrennt find. Im Evangelium ift es anders. In Chrifto find Alle Giner. Diefe Wendung ift falich. Beim Evangelium bestehen auch zwei Parteien. Bas von der Ginheit der Menschen in Chrifto gesagt wird, tilgt nicht ihre Unterschieden= heit von Gott, der im neuen Bunde, wie im alten, als die eine Partei der andern (nämlich den Menschen), gegenübersteht. Wiefe= fer findet es für michtig, daß als zweiter Theil beim Gefetzes= bunde die Menschen herausgestellt werden. Die Menschen sind schuldig am Miklingen des Mittlergeschäftes und am Miklingen der Aufgabe des Gesetzes. Dieser Ansicht widerstreitet der Um= ftand, daß Paulus überall und gerade auch in diesem Capitel lehrt. bas Gefet habe feine Aufgabe erfüllt. Rückert hütet fich mit Recht vor jeder weiteren Bermendung seiner Worterklärung, welche auch auf Andere hinweift, auf welche fich außer auf Gott der Mittler beziehen foll. Es ift auf biesem Wege noch nichts erreicht worden, was sich als stichhaltig erwiesen hatte. Wir finden darin die Aufforderung an die Schriftausleger, es noch einmal mit ber von uns ausgeführten Erflärung zu versuchen.

Recensionen.



Philosophische Dogmatik oder Philosophie des Christenthums von Chr. H. Weiße. Drei Bände, Leipzig 1855 — 1862 Hirzel. (VIII u. 712; XVI u. 542; XXIII u. 736 S. gr. 8.) Bd. 2 u. 3 auch u. d. T.: "Die Welt= und Menschenschöpfung" und "Die Heilslehre des Christenthums."

An den Schreiber Dieses ist schon vor längerer Zeit von Seiten der geehrten Redaction die Aufforderung ergangen, den dritten Band der Weise'schen Dogmatik und damit den Abschluß des ganzen Werkes in dieser Zeitschrift zur Anzeige zu bringen a). So schwierig nun auch die Aufgabe ist, auf einem verhältnismäßig doch immer knapp bemessenen Raum den überreichen Inhalt eines so umfassenden Werkes in einer Weise zur Besprechung zu bringen, welche ebensowohl der Bedeutung des Gegenstandes, als dem wissenschaftlichen Gewissen des Berichterstatters Genüge thut, so habe ich mich derselben doch nicht entziehen zu sollen geglaubt, nicht blos aus Rücksicht auf die freundschaftlichen persönlichen Beziehungen, welche mich mit dem

a) So dankbar wir dem geehrten Herrn Verfasser für diese sehrreiche Anzeige eines der hervorragendsten philosophisch etheologischen Werke der Neuzeit sind, so können wir doch nicht umhin ausdrücklich zu erklären, daß wir in wesentlichen Punkten — unter denen wir namentlich die Bestimmung der Bedeutung, welche die Thatsachen der evangelischen Geschichte für den sebendigen Heissglauben haben, hervorheben — die von ihm ausgesprochenen Ueberzengungen nicht theilen können.

542 Beiße

geehrten Verfasser verbinden, sondern vor Allem wegen der hohen wissenschaftlichen Bedeutung der vorliegenden Leistung selbst, welche keine größere theologische Zeitschrift, ohne sich einer nicht zu rechtsfertigenden Versäumniß schuldig zu machen, mit Stillschweigen übersgehen darf.

Allerdings dürften in manchen gewichtigen Punkten, und nicht am feltenften gerade in folden, auf melde der Berr Berfaffer felbft einen gang befonderen Werth legt, feine Ansführungen schwerlich auch nur in den seiner wissenschaftlichen Grundstellung befreundeten Rreifen auf allgemeinere Zustimmung rechnen können. Auch abgefehen von jenen formellen Schwierigkeiten in der Uneignung des bargebotenen Stoffe, welche bie meisten wiffenschaftlichen Arbeiten des Berfaffers dem Lefer zu bereiten pflegen, fo liegt doch auch in. bem Inhalte seiner philosophischen Dogmatik felbst ein öfter freilich mehr empfundenes als zum Bewuftsein gebrachtes Hindernif, daß fie in ähnlicher Beife, wie einft Schleiermacher's "driftlicher Glaube" oder neuerdings wieder etwa die Glaubenslehre von Schweizer, zum Sammelpunkte für eine ganze große theologische Richtung zu wer-Bielfach muthet uns feine Darstellung an wie ber den permöchte. Monolog eines geistvollen, aber an Paradoxien reichen Aefthetikers, und gerade da, wo der Berfaffer die gewaltigften Gedankenmaffen bewegt, muß der Lefer die Begriffe erft ihrer, Referent möchte fagen, mythologischen Sulle entkleiden, mit welcher fie freilich für das Bewußtsein des Berfassers zu einer unmittelbaren, auschaulichen Einheit verschmolzen sind. Hiezu kommt, daß die mit besonderer Sorgfalt an den biblischen Urkunden geübte Kritik und Exegefe des Berfaffers doch faft durchweg von philosophischen Boraussetzungen beherricht ift und bei allem Geiftreichen und Anregenden dem hiftorifchen Sachverhalte und dem philologischen Bemiffen oft die hartefte Gewalt anthut.

Um so mehr aber wird andererseits die wissenschaftliche Theologie sich verpflichtet fühlen müssen, unbeirrt durch jene oft schwer genießbare Schale den reichen Gehalt religiöser Erkenntniß denkend zu durchdringen, welcher in dem Beiße'schen Werke niedergelegt und in ganz unvergleichbar höherem Grade als in den meisten andern theologischen Arbeiten der Gegenwart mit allem ander= weiten Erfenntnißgebieten zu lebendiger, organischer Einheit verknüpft ift. Der fremdartige Eindruck, den so Vieles im Weiße'schen Werke auf unsere heutigen Theologen hervorbringen muß, sollte nicht, wie so häusig, von vornherein das Urtheil über seine Leistungen bestimmen, so daß man sich zur Nechten und zur Linken mit Kopfschütteln abwendet, auftatt einer so gewaltigen Geistesarbeit auch nur das zuzugestehn, worauf sie doch mindestens billigen Ausspruch hat: ein ernstes, vor keiner Mühe des Verständnisses und der Verständigung zurückseineres Studium.

Die Stellung, welche die Weiße'sche Speculation zu den großen, Die Zeit bewegenden theologischen Gegenfätzen behauptet, darf im Allgemeinen als bekannt vorausgesetzt werden. Die Grundzüge des in der philosophischen Dogmatik ausgeführten Suftems find bereits in einer gangen Reihe philosophischer und theologischer Arbeiten des Berfaffers, der "Idee der Gottheit", dem "philosophischen Problem der Gegenwart", der "Evangelischen Geschichte", den "Reben über die Bufunft der evangelischen Kirche", der "Evangelienfrage", der "Chriftologie Luther's" und einer großen Angahl von Abhandlungen -in der Fichte'schen Zeitschrift und in der Protestantischen Kirchenzeitung niedergelegt. Seine "philosophische Dogmatit" bietet fich als die Zusammenfassung aller feiner frühern philofophischen und theologischen Arbeiten dar, als ein Werk, welches gang ber philosophischen und gang ber theologischen Literatur angehören will. Es ift dem Berfasser darum zu thun, den thatsachlichen Nachweis zu führen, daß die philosophische und die theologifche Erkenntnifarbeit nicht blos einander gegenseitig fördern und berichtigen, fondern daß fie innerhalb des beiden gemeinsamen Ge= bietes, welches auf philosophischem Boden als das religionsphiloso= phische, auf theologischem als das dogmatische bezeichnet zu werden pflegt, zu einer vollen inneren Ginheit zusammengehn muffen. Sierdurch ist einerfeits für die specifisch - philosophische Arbeit die Forberung ausgesprochen, die ganze Fülle religiösen, zuhöchst chriftlich= religiöfen Erfahrungsftoffes im lebendigen Zusammenhange mit allen anderweiten Erfahrungsgebieten speculativ zu durchdringen und als die eigentliche Rrone des ganzen, vielgegliederten Gebäudes philosophischer Realdisciplinen zu gestalten; andererseits ist der speci544 Beiße -

dogmatischen Arbeit die Aufgabe gestellt, den christlichen Glanbensgehalt nicht blos als etwas durch äußere Autorität uns Begebenes und höchftens einer formellen logischen Bearbeitung ju Unterwerfendes, aber auch nicht blos als ebenso empiristisch auf= genommene und nur reflexionsmäßig zu zergliedernde "Ausfage des chriftlichen Selbstbewußtseins", fondern als einen Gegenstand objectiver Erfenntniß und Wiffenschaft im ftrengften Sinne bes Worts, auf Grund der für alle Wahrheitverkenntniß gleicher Weise gultigen - von der sogenannten philosophia prima auszumittelnden -Befete, und in organischer Ginheit mit aller außerreligiöfen, gegenftändlichen Erkenntniß zu behandeln. Die Absicht geht daher von vornherein nicht sowohl auf eine "Glaubenslehre" in dem vornehm= lich innerhalb der Schleiermacher'schen Schule herkömmlichen sub= jectiven Sinne des Worts, als vielmehr auf eine folche Bearbeitung des dogmatischen Stoffs, vermöge deren derfelbe sich mit innerer Nothwendigkeit dem Complexe objectiver philosophischer Erkenntniffe eingliedert. Aber ebensowenig wie auf eine bloße Be= schreibung des christlichen Glaubensbewußtseins, sei es auch "auf beffen gegenwärtiger Entwicklungsstufe", ift die Absicht auf eine Bermehrung jener schon überzahlreichen Bermittlungsversuche zwiichen Kirchendogma und modernem Weltbewußtsein gerichtet. Bielmehr hat auf diesem Standpunkte weder der orthodoxe Lehrbegriff noch die moderne Weltanschauung als solche schon sein Recht auf Berückfichtigung, fondern jener kommt nur in Betracht ale bie vorstellungsmäßige Fassung freilich nicht eines bloffen Begriffe, aber eines objectiven religiöfen Erfahrungsgehaltes, diefe als nicht minder vorstellungsmäßiger Riederschlag der neugewonnenen philosophischen und naturwiffenschaftlichen Ginfichten im populären Bewuftfein. Dasjenige aber, mas nicht sowohl äußerlich vermittelt, d. h. fünft= lich zusammengeschweißt, sondern in seiner innern, sich mit sich felbst vermittelnden Ginheit aufgewiesen werden foll, ift der Glaube als innere religiöse Erfahrung auf der einen, die weltliche Bilbung und Wiffenschaft als erkenntnigmäßiger Ausdruck ber außerreligiöfen Erfahrung auf der andern Seite. Als die allein berechtigte Ber= mittlerin aber hierbei dient die Philofophie, die als Formalphiloso= phie die Gesetze alles Denkens und Daseins überhaupt zu erarunben, als Realphilosophie den ganzen Complex innerer und äußerer Erfahrung in Gemäßheit dieser Gesetze wissenschaftlich zu entwickeln und zu gestalten hat.

Referent mußte nicht, was gegen diese miffenschaftliche Grundftellung fich Begrundetes einwenden ließe, wenn man nicht philosophischer Seits das religiofe Bewuftfein und Leben als ein blos pinchologisch und culturhiftorisch zu murdigendes Bhanomen, theologischer Seits den überlieferungsmäßigen Ausdruck beffelben im Rirchendogma ale unfehlbar = vollkommene, feinerlei fritifcher Bearbeitung mehr bedürftige Wahrheit betrachten, alfo dort auf allen "Glauben" überhaupt, hier auf jede diefes Namens werthe Biffenichaft "vom Glauben" verzichten will. Rur das Gine liefe fich fragen. ob nicht doch berfelbe speculativ zu durchdringende Stoff wenigstens eine refative Berichiedenheit des Gefichtspunktes erfordere, wenn er im Zusammenhange eines vollständig ausgearbeiteten philosophifchen Spfteme, und wenn er ale ein eigenthumlicher Beftandtheil der theologischen Wiffenschaften vortommt. Denn da es der Philosophie nur um objective Wahrheitserkenntnig überhaupt, der Theologie bagegen um Wahrheit für uns, oder um Erkenutnig der Beils: wahrheit zu thun ift, fo ift jedenfalls die Stelle der "fpeculativen Theologie" im Systeme hier eine andre als bort, wozu noch der weitere Unterschied kommt, daß das Subject der philosophischen Er= fenntniß der seiner Einheit mit dem göttlichen fich bewußt werdende Menschengeist überhaupt, Subject der theologischen Erkenntnig das gegen gleich von vornherein der chriftliche Beift in seiner concreten Beftimmtheit als firchlicher Gemeingeift ift, welcher das Gelbstbewußtsein der Rirche sich wissenschaftlich vermitteln will. Hieraus aber ergiebt fich speciell für das theologische Bedürfniß die Roth= wendigkeit, der speculativen Dogmatik (und Ethik) eine eigne vorbereitende Disciplin (die theologische Principienlehre) zu Grunde au legen, welche als religiofe Erkenntniftheorie junachft das religiofe Bewußtsein felbst als thatsächlich gegebenen Ausgangspunkt theils in feinem allgemeinen, im driftlichen Bewußtfein zugleich mitge= fetten Gehalt, theils in feiner eigenthümlich driftlichen und firch= lichen Beftimmtheit ermittelt, und auf dem Wege analytischer Reflexion von der Erscheinung der Religion im frommen Gelbst=

546 . Weiße

bewußtsein auf ihr begriffliches Wesen, und auf ihren objectiven Grund (die göttliche Offenbarung) zurückgeht. Inwiefern durch diese grundlegende Wiffenschaft, welche ich freilich nicht in den bisherigen "Prolegomenen" zur Dogmatik, auch die von Beife nicht ausgenommen, fondern am meiften noch in dem erften Saupttheile der Schweizer'schen Glaubenslehre wiedererkenne, ber von Schleier= macher geforderten analytischen Methode der ."Glaubenslehre" ihr Recht geschieht, ohne der objectiven Heilswiffenschaft selbst ihren unveräußerlichen synthetischen Charakter zu rauben, kann an diefem Orte nicht näher gezeigt werden. Hier war es lediglich um ben Sinweis zu thun wie trot des gemeinfamen Erkenntniggebietes die theologische Behandlung und Gliederung des Stoffes ebensowenig mit der rein philosophischen völlig zusammenfalle, als das lette, hier und dort zur Erkenntniß der religiöfen Wahrheit treibende Interesse beidemale das nämliche ift. Da indessen die Philosophie nur, insofern fie den driftlichen Erfahrungsstoff aufnimmt, den gangen und vollen Inhalt religiöfer Erkenntnig erschöpft, die Theologie aber nur, infofern fie der philosophischen Behandlungemeife fich annähert, ihren Gegenstand in die Form objectiver Wiffenschaft zu erheben vermag, fo bleibt der Unterschied religionsphilosophischen und speculativ = dogmatischen Lehrvortrags immer nur ein relativer. Referent fann fich daher der Erörterung der Frage entschlagen, ob in der "philosophischen Dogmatit" von Beife der philosophische oder der theologische Gesichtspunkt in der Behandlung des Stoffes überwiege, und statt bei methodischen Differenzen von immerhin untergeordnetem Belange zu verweilen, vielmehr des ebenfo philosophisch= ftrengen als theologisch ernsten Sinnes sich freuen, in welchem ber Berfasser die Aufgabe der dogmatischen Wiffenschaft in unferer Beit von vornherein auffaßt und dasjenige, mas allein vermittelt werden fann und allein der Bermittelung werth ift, scharf und unmignerständlich bezeichnet. Ift die Philosophie das Bindealied zwischen driftlichem Glauben und weltlicher Wiffenschaft, fo ift auch das wissenschaftliche Verständniß des in jenen eingegangenen reli= giösen Erfahrungsgehaltes noch ein höheres und schwereres Biel. als ein bloges Wiederaufputen des altfirchlichen Dogma mit mo= bernen Flittern und Zierrathen. Diese philosophische Dogmatif

hat daher auch von Haus aus Nichts mit jenem faulen Positivis= mus gemein, dessen einzige Kinft im Bertuschen und Berquicken unwereinbarer Gegensätze und im künftlichen Durcheinanderwirren der fremdartigsten Vorstellungsgebilde und Begriffsreihen besteht. Dagegen verdient es schon hier als ein eigenthümlicher Vorzug des Werkes gerühmt zu werden, daß dasselbe in unvergleichbar umfassenderem Maße, als dies soust bei dogmatischen Arbeiten Sitte ist, nicht nur in metaphysische Fragen sich einläßt, sondern auch einen reichen, gründlich durchforschten und durcharbeiteten Stoff aus aus derweiten Erkenntnißgebieten, insbesondere der Psychologie, der Aesthetit und der Naturwissenschaft, zur allseitigen Beleuchtung und Lösung der specifisch sogmatischen Probleme in Bewegung setzt.

Das Nächste, mas nach der Aufstellung der principiellen Gefichtspunkte für die wiffenschaftliche Aufgabe überhaupt in Betracht fommt, ift nun freilich die philosophische Grundanschau= ung felbit, von welcher der lette Ausfall der dogmatischen Arbeit in weit umfaffenderm Mage, als man noch heute gern fich einreden möchte, bedingt ift. Bon einem Denker wie Weiße, welcher schon über ein Menschenalter hindurch einen ehrenvollen Plat in der Reihe unserer idealistischen Philosophen behauptet, läßt sich von vornherein nichts Anderes erwarten, als daß auch die gegenwär= tige ausgetragene Frucht vielseitiger und forgfältig vorbereiteter Studien von einem einheitlichen Grundgebanken getragen fei und bemjenigen speculativen Standpunkte, ben ber Berfaffer von Anfang feiner literarischen Thätigkeit an mit fo viel Tieffinn und Gelehr= famteit, mit foviel charattervoller Beharrlichkeit und, fast möchte ich sagen, persönlichem Pathos vertreten hat, nur zum allseitigen nach allen einzelnen Beziehungen hin in sich zusammenhängenden Ausdrucke diene. So muß es insbesondere auch von dem drit= ten Bande durchweg anerkannt werden, daß die Beilslehre überall aufe Engfte mit der voranegeschickten Gotteslehre verknüpft, die innere Consequenz des Systems in der Anlage und meift auch in der Durchführung der einzelnen Abschnitte mit wiffenschaftlicher Strenge bewahrt ift.

Eine allseitige und erschöpfende Auseinandersetzung mit dem Beige'schen Gottesbegriff liegt außerhalb der Grenzen unserer

548 Weiße

gegenwärtigen Aufgabe. Referent hat an einem andern Orte in einer freilich für einen größeren Leserkreis berechneten Darstellung — auf welche er in der Hauptsache sich auch jetzt noch berufen kann — die Grundgedanken, auf welchen der Theismus Weiße's sich aufersbaut, kritisch durchmustert a). Hier müssen einige flüchtige Andeustungen genügen.

Die neuere Philosophie und speculative Theologie, soweit fie überhaupt dem idealiftischen Grundcharakter ber letten großen Systeme getreu bleibt, ist bekanntlich noch immer in der Arbeit, die Momente der Absolutheit und der Lebendigkeit Gottes in ihrem Berhältniffe zu einander genauer zu beftimmen. Bahrend aber die Einen das hauptgewicht auf die erftere Seite, naber auf die "Ewigkeit" und "Idealität" des Absoluten legen, und von dem Begriffe des absoluten Beistes alle Pradicate gurudweisen, welche, wie "Berfonlichfeit", "Selbstbewußtsein", "Selbstbestimmung", denfelben nur als einen "in's Unendliche erweiterten Menschen" erscheinen lassen, ift es den Anderen vor Allem um die concrete Lebendigkeit Gottes zu thun, von welcher nach ihnen ein wirkliches Wiffen und Wollen so wenig sich abtrennen läßt, daß man, felbit auf den Vorwurf des Anthropomorphismus hin, eine consequente Hebertragung aller in diefen Beftimmungen nothwendig gefetzten Momente auf das innere göttliche Leben nicht scheuen burfe. gangbare Anwendung der Bezeichnungen "Bantheismus" und "Theismus", Leugnung ober Anerkennung des "perfonlichen Gottes" auf diefe Gegenfätze reicht miffenschaftlich nicht aus und dient. fobald diefe Ausdrifcke, wie insgemein geschieht, als Parteischlagwörter gehandhabt werden, nur gur Berfchiebung der eigentlichen Streit= fragen. Wenigstens ber pantheismus vulgaris, oder die beson= bers durch Strauf in Umlauf gesetzte vorstellungsmäßige Deutung des Hegel'schen Systems, nach welcher Gott nur in dem Weltproceffe und in der Geschichte des endlichen Geiftes werde und fich entwickle, wird auch von den theologischen Bertretern der ersteren Ansicht ausdrücklich als schief und unzutreffend bezeichnet. Ueber einen andern Sinn des Wortes Pantheismus mußte man aber erft

a) Blätter für literarische Unterhaltung 1857. Nr. 30.

übereingekommen fein, wenn man baffelbe ohne jede nähere Begriffebestimmung gebrauchen will. Aehnlich verhält fich's mit dem Begriffe der "Berfonlichkeit", welcher so wie die Ginen ihn näher beftimmen, auch von den Andern meift nicht ohne Beiteres auf den göttlichen Geift übertragen wird, wogegen umgekehrt die Ersteren boch felbst bekennen, daß für das Bewuftfein die Idealität und Beiftigfeit Gottes als Wiffen und Wollen erfcheine, und daß gum Minbeften für das religiöfe Berhältniß das, mas ja auch den Anbern hier als die Sauptfache gilt, die Gegenüberftellung des gott= lichen und des menschlichen Geiftes als 3ch und Du chenfo un: abweisbar als wissenschaftlich berechtigt sei. Die wesentliche Differeng, welche trothem noch bleibt, ift (wenigstens unmittelbar) nicht sowohl religiöser als philosophischer Art und beruht zuhöchst auf einem principiell verschiedenen Substanzbegriffe. Den Ginen ift Gott im ftrengen Sinne der Hegel'ichen Lehre als das absolut Allgemeine ober als die von der zeiträumlich fich entwickelnden Welt schlechthin unterschiedene höchfte Ginheit der Gegenfate zwar das "absolute Sein", "absolute Substanz", "absoluter Beift", es fommt ihm aber schlechterbinge fein Da fein, feine Birklichfeit gu, er ift kein Etwas, das ift und existirt, sondern nur das zwar in alle Wege nicht Nichtseiende, aber in der absoluten Steali= tät feines Seins "das alles besondere Dafein negirende Sein in sich" obwohl es andererfeits zugleich wieder in feiner Ewigkeit "die absolute Position alles Besonderen im Allgemeinen" fein foll. Dagegen haben nun die Andern mit mehr oder minder Entschiedens heit ihr Absehen auf einen nicht blos feienden, sondern bas feienden Gott, auf einen concreten, wirklichen Geift gerichtet, deffen specifische Besonderheit aber darin bestehen foll, daß er im produci= renden Anschauen und auschauenden Produciren die "absolute Idee" oder die absolute in sich besonderte Allgemeinheit (Totalität) als bie Fulle feiner Inhaltsbeftimmungen fest. Welche von beiden Grundanschauungen schließlich den Gieg davon tragen werbe, hängt bavon ab, ob man mit Begel den dialektischen Uebergang von "Sein" zum "Dasein", oder vom absoluten, in sich selbst noch Schlechthin beftimmungelosen Allgemeinen (das man fich unter der Borftellung des unendlichen leeren Raumes anschaulich machen mag) 550 Beiße

zu ber concreten Fulle idealer und weiterhin realer Befonderheiten für möglich halte, oder ob man für alle Wirklichkeit ein Urwirkliches oder Uretwas als Daseinsgrund fordert und dieses bann naher dahin bestimmt, daß feine Besonderheit eben in dem Denken und Setzen der allbefaffenden Totalität, oder der Idee feines eigenen und Alles durch daffelbe erft ermöglichten anderweiten Dafeins als der durch feine Selbstverwirklichung schlechthin gesetzten Totalität der Möglichkeiten besteht. Diese lettere Anschauung, welche wir am beftimmteften bei dem späteren Schelling wiedererkennen und für welche auch Referent seinerseits einstehen zu muffen bekennt, findet fich im Allgemeinen auch von Weiße vertreten. Indem Weiße mit eindringender Kritik jenen vermeintlichen dialektischen Uebergang vom "Begriff zum Dasein", die petitio principii alles speculativen Dogmatismus, befämpft, bringt er auf strengste Unterscheidung von "Idee" und "Wirklichkeit" des reinen Bernunftabfoluten oder der absoluten Denk= und Daseinsmöglichkeit auf der einen, des con= creten Daseins auf der andern Seite, und begründet die Auffassung des "Urwirklichen" als sich denkend setzendes und sich setzend den= fendes Ursubject. Tropdem gelingt es ihm nicht, mit dem "fpeculativen Dogmatismus" vollständig zu brechen. Der Uebergang von bem "möglichen" zum "wirklichen" Gotte foll allerdings fein dia= lettischer fein, vielmehr hatte die absolute Idee auch "alle Emigfeithindurch" in sich verschlossen bleiben können, ohne sich zum wirklichen Dasein als concretes Ursubject zu erschließen. Aber daß dies dennoch geschieht, kann Weiße nur dadurch erklären, daß die abso= lute Denk- und Daseinsmöglichkeit so zu sagen von vornherein immer auf dem Sprunge fteht, in's wirkliche Dafein überzugehn. oder daß sie schon an sich felbst noch mehr als blos formale lo= gifche Möglichkeit, daß sie schon irgendwie in sich selbst seiende Potenz ihrer Selbstrealifirung feiende Macht zur Berwirklichung der in ihr angelegten Bestimmungen ift. Dies ift aber nichts Underes als biefelbe Sypoftafirung bes logischen Begriffs, diefelbe dogmatiftische Ineinssetzung des für unfer Denken unabweisbaren logischen Brius alles Denkens und Daseins mit irgend welcher, sei es auch noch so verclausulirten, "Realität" ober realen Möglichkeit, welche auch nach Weiße den Grundirrthum der Hegel'schen Lehre bildet, nur freilich

durch die vorausgesetzte Möglichkeit eines ewigen Insichselbstver= fchloffenbleibens der "Idee" mit einem Momente der Bufalligfeit und blinden Willfür behaftet, welches die ftrenggeschloffene Dia= lektik der Hegel'schen Lehre weit von fich wegweift. So abgeschwächt und untenntlich gemacht auch die Begel'iche Unterscheidung von Sein und Dasein, und die Auffassung des ersteren als der im Bergleiche mit der wirklichen, d. h. besonderen raumzeitlichen Exifteng als der reineren, geiftigeren und vornehmeren Realität erscheint, die Wurzeln der Beige'schen Theorie sind nirgends anders als hier zu fuchen. Mit einer folchen partiellen Correctur des Begel'schen Suftems ift aber bas Problem fo menig geloft, bag meder bie ftrengeren Unhänger Begel's sich zu diefer "verbefferten" Fassung bekehren, noch die Wegner ihre Bedenken beseitigt fehn merben gegen jenes "Sein", welches fein "Dasein" sein soll und fich doch aus eigner Rraft in's Dafein erhebt, gegen jenen "Geift", der kein wirklicher Geift ift und doch die Bestimmung in fich trägt, wirklichen Beift aus fich herauszuseten.

Auch fonft wird man um die Beige'sche Gotteslehre vollständig zu verstehn, immer wieder auf Begel zurückblicken muffen. Go macht freilich die Conftruction der Dreieinigkeit auf den ersten Blick einen durchaus unhegel'ichen Gindruck, und Referent kann es nur als einen großen und folgenreichen Fortschritt betrachten, wenn die Momente des innergöttlichen Lebens nicht als die Gelbstentfaltung bes logischen Processes, sondern nach psychologischen Analogien beftimmt werden. Aber da nach den Prämiffen des Suftems die reinen Bernunftbeftimmungen das Erfte find, fo ift auch nach Beige die eigentliche Substang des wirklichen Beiftes das Denten. Gott ift wirkliches Ursubject schon durch das Denken jener allgemeinen Bernunftwahrheiten, welche doch, da fie felbst nichts Wirkliches sind, für sich allein auch fein wirkliches Geistesleben mit concretem Inhalte erfüllen, geschweige benn aus ihrem eignen Schoofe erzeugen fonnen. Die concrete Mannichfaltigkeit besonderer Bedanken und "Geftalten" kommt nach Weiße erft nachträglich als das zweite Moment, "die Ratur in Gott" oder das göttliche "Gemuth" hingu, aber wieder nur durch eine innergöttliche "Werdethat", die ebenfoaut hatte unterbleiben konnen, und daffelbe ift fchlieflich auch

bei bem britten Momente, bem göttlichen Billen, ber fall. Dhne uns in Einzelnes einzulaffen, bemerken wir nur, daß hier und auch im Nachfolgenden überall die Hegel'sche Theorie vom Denken als der eigentlichen Gubstang des Beiftes den Aufzug, die Tendenz, bem burch diefe Bramiffen gegebenen Banlogismus durch Betonung der "Spontaneität" und "Wahlfreiheit" der Berbeacte und Billens= thaten zu entrinnen, den Ginschlag bildet. Es kann an diesem Orte nicht näher gezeigt werden, wie diese freilich der neueren "theiftischen" Speculation — mit Ausnahme von Schelling — noch immer fehr geläufige Boranftellung des Intellectuellen, wie fehr man fie auch nachträglich durch Zuhülfenahme afthetischer und ethischer Rategorieen zu integriren versucht, von vornherein der consequenten Durchbildung eines "Spftems" der Freiheit hindernd in den Weg tritt. Sieht Weiße sich in Folge jenes noch nicht völlig überwunbenen Dogmatismus genöthigt, im innergöttlichen Leben nicht minder als im Processe der creaturlichen Schöpfung den abreigenden Faden des Suftems durch immer neue, durch das Borausgegangene nicht ermittelte Unfange oder Werdethaten, die ebenfo gut hätten unterbleiben können, ju fnupfen, fo hat g. B. Fichte's speculativer Theismus zwar jenen Anstoß vermieden, bringt es aber doch nur zu einer äußerlichen Uneinanderreihung der absoluten Gubftanz und der "Urposition", d. h. des abstract Allgemeinen und der concreten Besonderheit und vermag nun in Folge jener eklektischen Zusammenfügung Segel'scher und Berbart'scher Clemente noch weit weniger als Weiße die innere Ginheit feines Spftems zu bemahren. Dieselbe Nachwirkung des Hegel'schen Substanzbegriffes läßt sich aber selbst bei denjenigen Forschern verfolgen, welche fonft mit gang besonderem Nachdruck auf die Berdrängung der "physischen" Rategorieen beim Gottesbegriffe durch "ethische" hinarbeiten. Go muffen wir beispielsweise in dem Dorner'schen Berfuche (in der Abhand= lung über die Unveränderlichkeit Gottes), das innere Leben Gottes aus den drei Momenten der ethischen Rothwendigkeit, ethischen Freiheit und Liebe zu conftruiren, die Boranftellung der gethischen Nothwendigkeit" gang aus demfelben Grunde, wie die Weiße'iche Fassung des Momentes des Baters, in Anspruch nehmen. Denn zu Grunde liegt ja auch hier diefelbe Boraussetzung, baf bie immerhin als ethische prädicirte "Nothwendigkeit", b. h. eben das abstracte Allgemeinere oder "Bernünftige", nicht blos das in alle Wirklichkeit sich gleich bleibende, d. h. im anschauenden Produciren immer aufs Neue sich selbst erzeugende "Wesen" des Geistes, sondern zusgleich dessen Substantialität die reale Potenz concreter Lebendigkeit sein müsse. So lange aber darüber kein Einverständniß erzielt ist, daß nur die Freiheit, welche der Geist ist, oder die concrete, das Geset ihres eignen Wesens durch lebendige Selbstbethätigung aus sich herausstellende Subjectivität das substantiell gediegene Realprincip alles Speculirens zu bilden habe, ist auch der spinozistische Substanzbegriff im tiessen Frund noch nicht überwunden, eben damit aber auch das partielle Hinausschreitenwollen über Hegel noch nicht wissenschaftlich gerechtfertigt.

Mit diesen allgemeinen Bemerkungen über die principielle Stellung des Beige'schen Theismus muffen wir es hier bewenden laffen. Gine nähere Auseinanderfetung mit ben reichen Ausführungen des erften Bandes über die fogenannten Beweise für das Dafein Gottes, über die Dreieinigkeit und die Eigenschaftslehre murde für fich allein ein Buch zum Buche beanspruchen. Dag Weiße die Beweistraft des fogenannten ontologischen Beweises für die "Exifteng" Gottes beftreitet, ift eine nothwendige Folge feiner an dem Begel'schen "Dogmatismus" geübten Rritif. Derfelbe ift ihm nur die dialektische Ausführung der absoluten Idee, wogegen erft der tosmologifche Beweis mit feinen weiteren Steigerungen im teleologischen und ethitologischen Argumente zu dem "Bas" das "Daß", d. h. zu der Erkenntniß des allgemeinen Wefens Gottes die Erkenntnig feines Dafeins als absolute Dlacht, Beisheit und Gute hinzubringt. Befonders beachtenewerth ift hier die Intention des Berfaffers, der blos popularphilosophischen Behandlung jener Beweife, welche namentlich in Bezug auf den teleologischen durch Fichte und Rarl Schwarz wieder in Umlauf gefett worden ift, eine ftrengere speculative Entwicklung entgegen= auftellen. Die Dreieinigkeitslehre ift dem Berfaffer nur Die Opposition der absoluten Perfonlichkeit, welche durch die drei hppoftatifchen Momente des absoluten Bernunftbewußtseins, der innergöttlichen Ratur und des freien göttlichen Liebewillens voll-

zogen wird, eine Theorie, deren Nerv durch die Bezeichnung "Tri= nität nach der Weltidee" um so weniger getroffen wird, als die innergöttliche Geftaltenwelt, welche nach Weiße das Product der "innergöttlichen Natur" oder der anschauenden Bildfraft des gött= lichen "Gemüthes" ift, nur abgeleiteter Beise als Urbild der crea= türlichen Welt in Betracht tommt, ihre nächste Bedeutung aber für den immanenten Proces des göttlichen Lebens felbst hat, in welchem sie so zu sagen die afthetische Function des göttlichen Beistes bezeichnet. Das Hauptinteresse concentrirt sich für den Verfasser hierbei in der rückhaltlosen Unwendung der Rategorieen alles wirklichen Denkens und Dafeins auf das innergöttliche Leben felbst, was man im Allgemeinen nur als eine richtige und nothwendige Confequenz aus der Forderung anerkennen muß, Gott nicht blos als seiend, sondern als daseiend zu begreifen, wenngleich die nähere Durchführung, namentlich die Urt, wie das innere gottliche Leben als ein den Schranken von Zeit und Raum unterworfener theogonischer Proces beschrieben wird, den Eindruck einer durch nichts gerechtfertigten Verdoppelung des Naturprocesses hervorbringt.

Abgesehen hiervon, tann Referent sich feinerfeits mit der Beife'= schen Trinitätelehre nur unter einer doppelten Boranssetzung ein= verstehen. Bum Erften muß das Moment des innergöttlichen Lebens (nach dem jest gangbaren, auch von Weiße gebrauchten Ausdrucke "die Ratur in Gott") an die Spite des Processes geftellt, dagegen das gottliche Befen (die allgemeine Bernunftigfeit jenes Lebens oder die immanente Rothwendigkeit feiner Gelbstbethätigung) als das zweite, erft durch die Selbstverwirklichung des göttlichen Lebens felbst realigirte Moment verftanden werden. Bum Andern aber hat diese gange Conftruction nur als der metaphyfische Unterbau, noch nicht als die concrete Ausführung des chriftlichen Gottesbegriffes zu gelten, welcher lettere die gewonnenen Beftimmungen noch um eine Stufe höher hinaufzurucken und von pornherein unter den ethischen Gesichtspunkt zu stellen hat, wobei Refe= rent fich nur dagegen ausdrucklich verwahrt haben will, daß die Specula= tion selbst ausblinder Furcht vor den "physischen" (d. h. metaphysischen) Rategorieen mit den "ethischen" anfangen, oder gar den reichsten und höchsten, aber ebendarum auch am allermeisten vermittelten der ethischen

Begriffe, die Liebe, ohne Weiteres als selbstverständliche Basis aller trinitarischen Entwicklung behandeln bürfe.

Besonders bedeutend ift weiter bei Beife der Bersuch, die Eigen = schaftslehre im engften Zusammenhange mit der Dreieinigfeitelehre, genauer ale die nahere Entfaltung ber im innergottlichen Lebensproceffe felbst gesetten Momente zu behandeln. Es fann an diefem Orte nicht näher gezeigt werden, wie verwirrend bie gegenseitige Isolirung dieser beiden "Lehrstücke" in der alten Dogmatit auf die gange Faffung des Gottesbegriffes gewirkt hat. Genug daß bei folch äußerlichem Berfahren Bidersprüche auf Widersprüche fich häufen mußten. Gelbstverftandlich find übrigens bei Weiße die göttlichen Eigenschaften nicht blose "Weltbeziehungen" ober "Welturfachlichkeiten", fondern die concreten Unterschiede des göttlichen Lebens an fich, als welche allein auch die Grundlage für die verschiedenen Weltbeziehungen Gottes zu bilden vermögen. Freilich läßt fich theils gegen die Beife'sche Gruppirung des Stoffes, theils gegen die Ausführung im Einzelnen Manches erinnern, was mit ben schon oben erhobenen principiellen Ginwänden zusammenhängt; auch durfte die mystisch = phantastische Borstellungsform, in welche ber Berfaffer einen nicht unbeträchtlichen Theil des hier behanbelten Stoffes, 3. B. in den Abschnitten über die Berrlichkeit und über den Born Gottes, gekleidet hat, wenig fich eignen, den gegen fein theiftisches Syftem erhobenen Borwurf des Anthropomorphis= mus zum Schweigen zu bringen. Als befonders gelungen aber darf wohl die Entwicklung der ethischen Eigenschaften hervorgehoben werden, namentlich die der göttlichen Gerechtigkeit, welche ihm nichts Anderes ift als die individuelle Berwirklichung der göttlichen Güte, wir würden beftimmter fagen, die Ginheit der göttlichen Gelbftmittheilung und Gelbsterhaltung (der Bute und Beiligfeit), oder diejenige Eigenschaft des göttlichen Liebewillens, vermöge deren er im Spfteme der Zwecke Alles in die ihm gebührende Stelle fett, und an diefer Stelle feiner befondern Beftimmung im Bangen gu= führt.

Aus der am Schlusse bes ersten Bandes metaphyfisch begrünbeten, im zweiten eingehend entwickelten Schöpfungslehre hebt Referent nur die zum Verständnisse bes Folgenden unentbehrlichsten

Bunfte hervor. Die Tendenz des Berfassers, den Proces ber Weltund Menschenschöpfung im Gegensatz zu der gewöhnlich nichtsfagenden Berufung auf den aller concreten innern Beftimmtheit ent= leerten göttlichen Allmachtswillen zum Gegenstande einer wirklich wiffenschaftlichen Entwickelung zu machen, verdient von vornherein alle Anerkennung. Die creatio prima oder die Schöpfung der Materie mird ale eine "Selbstentzweiung" ober Selbstentäußerung bes göttlichen Willens, diefer alfo als das eigentlich Substantielle in allem creaturlichem Dafein gefaßt, womit fich Referent ungleich lieber einverstanden erklären kann, als mit der doch wieder daneben= hergehenden Auffassung, nach welcher als die Substanz des end= lichen Beiftes das Denken bezeichnet wird. Die Ableitung der Materie aus dem Geifte, als dem allein mahrhaft feienden, und die Einsicht in die Nothwendigkeit, daß alles endliche, d. h. nicht schlechthin aus fich felbst anfangende Beistesleben erft aus dem Zustande überwiegender Materialität heraus sich allmählich zu feiner Selbstbethätigung erheben muffe, darf gegenwärtig ebenfo als ein Gemeingnt der neueren idealiftischen Speculation angesehen werden, wie die nicht minder metaphyfisch begründete Ueberzeugung, daß diefer auf materieller Bafis fich vollziehende Berbeprocef nur als eine stufenweise Berwirklichung des im innergöttlichen Leben selbst gesetzten Gehaltes in der Welt und Menscheit betrachtet werden fonne. Ueber die doch mehr naturphilosophische als metaphysigiche Conftruction der "Materie" bei Weiße können wir hierbei mit Stillschweigen hinweggehn, wie überhaupt ein Gingehn auf die naturphilosophischen Theorieen des Berfassers außerhalb unfers Befichtetreises liegt. Dagegen merten wir an, daß die beim Gottes= begriffe des Berfaffers angedeuteten Brämiffen ihn nicht nur zur Annahme einer Schöpfung in ber Zeit - weil der "theogonische" Proceg felbst für Beige ein zeitlich verlaufender ift -, sondern auch jur Beftreitung je ber Nothwendigfeit der Schöpfung felbft, wenn dieselbe im strengften Sinne als eine ethische gefagt wird. geführt hat, was natürlich folgerichtig ist bei einer Theorie, nach welcher auch für die Verwirklichung der verschiedenen Momente des göttlichen Lebens felbit feinerlei Nothwendigfeit ftatthaben foll. Butreffend aber ift die Rritit der vermeintlichen Schöpfung "aus

Nichts", an deren Stelle die glückliche Formel gefetzt wird: "Schopfung aus dem Wefen Gottes durch feinen Willen." Bon noch größerer, für die gange weitere Entwicklung entscheidender Bedeutung ift nun die Unnahme einer fortgehenden 3meiheit von Factoren des Weltprocesses, einerseits der durch den urfprünglichen Schöpfungsact begründeten relativen Selbständigkeit der Creatur gegen Gott, andererseits des über die jedesmalige Belt= wirklichkeit übergreifenden göttlichen Schöpferwillens. Durch bas erstere Moment begründet Weife das Recht, auch schon in den untermenschlichen Daseinssphären eine Abirrung der Creatur von dem göttlichen Schöpfungsplane ober bas Eindringen eines "Naturbofen" in der Creatur anzunehmen; das Lettere dient ihm zur Sandhabe für die Unnahme einer fortgehenden Stufenreihe von Schöpfungsacten, von denen die je höhere durch die je niedere zwar porbereitet, aber nicht caufirt wird, also diesem gegenüber als ein wirkliches Wunder, als ein wirklicher Eintritt der unmittelbaren göttlichen Schöpferwirksamkeit in den Naturzusammenhang erscheint. Beide Momente aber in ihrer Wechfelbeziehung follen ebenfowohl die Möglichkeit einer wirklichen, nicht blos scheinbaren Freiheit der Creatur, als auch das Recht begründen zur ftrengeren Unterscheis dung des übergreifenden göttlichen Schöpferwillens von dem blos immanenten Walten der Naturordnung oder zur Annahme einer wirt= lichen Freiheit Gottes felbft auch in feiner Wirksamkeit auf die Matur, unbeschadet der innerhalb ihres eigenthumlichen Bebietes unverbrüchlichen Geltung der Naturgesetze. Was nun die relative Selbitbewegung auch schon der untermenschlichen Creatur (ihre "Spontaneität" im Unterschiede von der nur der Bernunftereatur eignenden "Freiheit"), insbesondere aber die bestimmtere Fassung berfelben als relative Abirrung vom göttlichen Schöpferwillen betrifft, so wird diefelbe allerdings häufig auch von Denen nicht zugegeben, welche im Gebiete des geiftigen Lebens den Bann des ftarren De= terminismus durchbrochen haben. Wenn Ges im Dienfte einer ftreng dualiftischen Scheidung von Beift und Ratur geschieht, fo ift dies freilich gang confequent. Wird aber neuerdings mehrfach auch von fpeculativen Theologen die unverbrüchliche Geltung des "Caufalgefetes" in der Ratur im ausdrucklichen Unterfchiede vom

Leben des Geiftes behauptet und hier zwar ein "unmittelbares" Ein= ruden Gottes, ein "Bunder im ftrengften Ginne", wie es Bie = bermann ausbrückt, gelehrt, bort aber ebenfo entichieden in Abrede gestellt, so durfte diese Unterscheidung doch nur auf einer Ueber= spannung des Gegensates von Geift und Natur und außerdem auf ber unbegründeten Furcht beruhn, einem äußerlichen (mechanischen) Supranaturalismus Schloß und Riegel zu öffnen. Wenigstens wenn doch schon die Natur geistigen Wesens ift, der endliche Beift als folder aber nur die Zusammenfassung des schon in der unter= menschlichen Creatur maltenden und wirkenden geistigen Lebens zur punctuellen Ginheit selbstbewußter Selbstthätigkeit, so sieht Referent nicht ab, wie man sich der wissenschaftlichen Forderung ernstlich er= wehren könne, eine Analogie zu der freien Willensentscheidung der felbitbewußten Berfonlichkeit auch bereits auf den niederen Stufen des noch nicht zu sich felbst gefommenen Beisteslebens d. h. eben innerhalb des "Naturlebens" zuzugestehn. Und ebensowenig wird es doch möglich sein, der Annahme einer auch über den je= besmal gegenwärtigen Naturzusammenhang und über die in diesem in's Spiel gefetten endlichen Factoren übergreifenden göttlichen Caufalität zu entrinnen, moge man diefelben nun concret als göttlichen Schöpferwillen oder nur als energirende Macht der "Idee" bezeichnen. Hierdurch ist aber eben die von Weiße geforderte Zweiheit wirkender Factoren gerechtfertigt: einerseits der Naturordnung auf der jedesmal bereits erreichten Entwicklungsstufe und der in ihr maltenden Gesetymäkigkeit sowohl als des durch die Beschaffenheit der Naturmefen bedingten Grads fpontaner Bewegung innerhalb diefer Besetze, andererseits der über diefelbe auch in ihre Totalität ale bereits verwirklichter Ordnung übergreifenden, Reues fetenden und dem bisherigen Naturzusammenhange organisch einverleibenden göttlichen Caufalität. Rur daß freilich die lettere nicht nach Urt end= licher einzelner Factoren in den Naturzusammenhang wird eintreten tonnen; fondern ihre Wirksamkeit ift fo zu beschreiben, daß man die Totalität des erscheinenden Naturgusammenhangs auf ber einen, die über diefe übergreifende "Idee" auf der andern Seite - bie immanente und die transscendente oder die erhaltende und die neuschaffende gottliche Thatigfeit - doch auch wieder in der Ginheit

bes göttlichen Rathschlusses in Bezug auf die Natur (ober ber ewigen göttlichen Naturordnung im allbefaffenden Sinne) gufammenbegreife, was Alles mutatis mutandis auch von den Ordnungen bes geistigen Lebens (der fittlichen Weltordnung und der Beilsordnung) wird gelten muffen. Folglich begründet auch das Gefagte noch fein Recht, das Naturleben in feiner relativen Gelbständigfeit und werdenden Geiftigkeit, fei es nach der Seite feiner Spontaneität fei es nach der Seite der auch diefen doch immer einwohnenden Befetmäßigkeit, fo zu fagen zu hppoftafiren und von einem Naturgeifte, welcher der göttlichen Ordnung der Natur und den diese durchwaltenden göttlichen Rräften als ein zweites Princip gegenüberftunde, anders ale in der Beife anschaulicher Bildlichfeit zu sprechen. Und noch viel weniger wird man berechtigt sein, die relativen Abirrungen von der allgemeinen Gefetmäßigkeit in der Natur zu einer positiven Verkehrung und Zerftorung der göttlichen Ordnung durch einen "bofen Raturgeift" zu fteigern und letzteren anders als wieder nur in bildlicher Rede zu einem dem göttlichen Willen positiv entgegengesetzten avrideos schon innerhalb der nicht vernünftigen Creatur, zu einem wirklichen Subject fündiger Werdethaten in Bezug auf die vormenschliche (untermenschliche) "Schopfung" oder zu einem bofen Weltprincipe zu erheben. Go mohl= begründet es baher auch ift, die Ursprünge des Bosen mit Beife bereits in ber untermenschlichen Creatur zu erfennen, als relativen Widerstand der je niederen Entwicklungsftufen gegen ihre gottge= wollte Herabsetzung zu Mitteln für Vorbereitung und Ausweifung der höheren, oder als annoch bewußtlofer Selbsterhaltungstrieb der endlich = natürlichen Existenz, der gegenüber ihrer vom Schöpfer gewollten Gingliederung in ein höheres Bange zur abnormen Lebens= geftaltung wird, fo forgfältig werden wir uns boch huten muffen, diefes Naturbofe allzuweit zu erstrecken. Bielmehr wird für 'die untermenschliche Creatur eben wegen der nur erst keimartig in ihr enthaltenen Freiheit die Naturnothwendigkeit eine weit ftrengere, folglich auch das Gebiet für positive Abirrungen von der göttlichen Weltidee noch ungleich enger als für die perfönlichen Wefen umgrenzt fein, und wenn irgendwo, fo thut gerade hier vorfichtige Burückhaltung Roth, damit die Speculation nicht jählings in

gnostische und manichäische Phantasteen gerathe. Die Weiße'schen Ausführungen aber scheinen uns hier (nicht minder als die von Schelling) in mehr als einer Beziehung diese schmale Grenzlinie überschritten zu haben (vgl. z. B. II, 415 ff.).

Ebenfo wird nun auch auf der andern Seite Borforge zu treffen fein, daß nicht die immer wieder zur Weiterführung der in's Stocken gerathenen immanenten Teleologie ju Bulfe genommenen transcendenten göttlichen Schöpfungsacte die Stetigkeit der Ratur= ordnung zerreißen. Wenigftens ftreift die Beige'sche Darftellung oft hart genug an den im Principe doch abgewiesenen Wunder= anfang im vulgar = supranaturaliftischen Sinne, 3. B. bei ber Erörterung über das Ermachen des Bernunftbemußtseins und die Entstehung ber Sprache. Doch treffen biefe Ginwendungen glücklicherweise nur Gingelheiten, welche der großartigen Auffassung des Gefammtentwicklungsganges ber Welt und feiner einzelnen Stufen und Stadien genau bejehn doch nur untergeordneten Gintrag thun. Um fo freudiger erkennt daher Referent in der Anlage diefer Rosmogonie im Ganzen, ebenso wie in zahlreichen, forgfältigen und treffenden Ginzelerörterungen eine miffenschaftliche Leiftung an, welcher die neuere Speculation faum etwas Ebenbürtiges zur Seite ftellen fann.

Als besonders gelungen möchten wir den mit ganz vorzüglicher Sorgfalt durchgearbeiteten anthropologischen Abschnitt hervorsheben, in welchem auch die sonst überall durchblickende Betonung des Intellectuellen als der Substanz des Geistes einer richtigeren Psychologie, welche von der natürlichsseelischen Basis des Geisteslebens ausgeht, hat weichen müssen. Noch weist Referent auf die Erörterung des Freiheitsbegriffes hin, dei welchem der Bersassen mit Recht alles Gewicht nicht auf die offenstehende Bahlzwischen verschiedenen Möglichkeiten überhaupt, sondern auf die werdende Selbstverwirklichung des creatürlichen Geistes legt, oder auf die successive Berwirklichung aller in seinem allgemeinen Wesen an sich und seiner individuellen Natur (wir werden bestimmter mit J. H. Fichte sagen: in seinem Grundwillen) enthaltenen Möglichkeiten. Die wahre Unendlichkeit des Handelns thut sich wie Weiße ganz richtig bemerkt — gerade erst auf dort, wo

bie Schranke gesetzt ift, und wächst in demselben Maße intensiv, als sich extensiv der Spielraum des Wählens verengert. Jede innere That ist einerseits eine neue Selbstbestimmung oder Selbstbegrenzung des Willens, daher die wirklichen Objecte der Wahlsfreiheit immer nur innerhalb des Gebietes des noch nicht Bestimmsten, obwohl von innen heraus Bestimmbaren zu suchen sind; andrerseits werden durch jede That dem Handeln neue, disher unzugängliche oder verschlössene, obwohl an sich im Grundwillen entshaltene Möglichkeiten eröffnet.

Eine allseitig erschöpfende Erörterung des Freiheitsbegriffes hat vornehmlich noch über die Frage Rede zu ftehen, wie weit die felbstiftandige Lebensbewegung der vernünftigen Creatur von der vorgezeichneten göttlichen Ordnung sich zu entfernen vermöge. Es tehrt hier innerhalb des Gebietes des "endlichen Geiftes" daffelbe schon bei der "Natur" berührte Problem zurück. Wie Weiße aus der verkehrten "Imagination" des Naturgeistes eine ganze Reihe von Naturphänomenen erklärt, welche fich ihm nicht in den Begriff des metaphysisch-nothwendigen Uebels einfügen wollen (II, 434), fo schreibt er der menschlichen Freiheit die Fähigkeit zu, die göttli= chen Schöpfungezwecke nicht blos im Ginzelleben, fondern auch in Bezug auf die menschliche Gefammtentwicklung, ja fogar auf die Naturordnung felbst zu durchfreugen, dergeftalt, daß der Schöpfer nachträglich gezwungen worden fei, das miglungene Werk mehr oder minder zu modificiren. Go ift ihm die gegenwärtig bestehende Naturordnung innerhalb der irdischen Belt die Folge einer durch menschlichen Frevel herausbeschworenen Katastrophe, eine nach der Sand nothwendig gewordene Menderung des Schöpfungsplanes. Der "Sündenfall" der vorsundfluthlichen Menschheit erscheint ihm als "Glied einer längeren Rette von Verfehlungen bes tellurifchen Werdeprocesses, deren eigentliches Subject die Gunde des Erdgeistes ift". Die Folge diefer "tellurischen Fehle" ift die Erbfünde, beren specifisches Merkmal in dem Tode als Sündenstrafe, oder darin besteht, daß vermöge jener "Fehle" die Erreichung leibli= der Unsterblichkeit, dieses ursprüngliche Schöpfungsziel, auf Erden vorerft unmöglich gemacht wird. Daher sei ein neuer gött= licher Schöpfungsact nothwendig geworden, welcher das Resultat

biefer vorfündfluthlichen (ober wie es anderwärts heißt, vorgeschicht= lichen) fündigen Thaten und tellurischen Umwälzungen, das vorerst nicht wieder rückgängig zu machende Bofe, in die feften Schranken einer nenen Naturordnung einfügte, in welcher die völlige Er= reichung des Schöpfungsziels, die leibliche Unfterblichkeit vorerft ausgeschloffen, dagegen die geiftige Wiedergeburt und die "Reimbildung einer unfterblichen Leiblichkeit" ermöglicht mirb. Diefe neue Ordnung der Dinge sei der (nach der heiligen Sage nicht mit Abam, fondern erft mit Roah geschloffene Bund, oder das Befet, welches ebenfalls auf der Doppelthätigkeit göttlicher Willens= macht und fündiger Gelbstbewegung ber creaturlichen Botenzen beruhe (II, 494 f. 508. 522. 525 ff.; III, 27. 141. 146 f. u. ö.), daher der Verfaffer auch weiter bemuht ift, die Begriffe Bund und Gefetz von ihren geschichtlichen Beziehungen zur altteftamentlichen Religion zu lösen und zu psychisch - ethischen Allgemeinbegriffen zu erweitern (vgl. auch III, 273). Ja ber Berfasser nimmt keinen Unftand, auch das Fortbestehen der niedern Menschenmassen, welchen an fich nur die Bedeutung von Vorftufen zur Berwirklichung ber tautafischen Raffe, als der höheren Menschheit zutomme, aus ber Sünde zu erklären (III, 159). Go großen Beifall biefe und ähnliche Anfichten trot der freien Stellung Beife's zum Bibelbuchftaben in gewissen moderngläubigen Rreifen auch finden mögen, fo wenig werden sie doch vor einer ftrengeren Speculation die Probe Das auch in ihnen enthaltene Wahrheitselement, die energische Geltendmachung der menschlichen Freiheit innerhalb der wirklich derselben zukommenden Sphare, und die ethisch unabweißbare Anerkennung einer nicht blos negativen, fondern positiven Be= beutung des Bofen, dürfte auch ohne folche gnoftische Phantafieen ficher geftellt, ja gerade durch sie erheblich gefährdet werden. Wie viel oder wie wenig Anknüpfungspunkte dergleichen Theorien auch in dem altfirchlichen Vorftellungstreife finden mögen, der Glaube an die Allmacht und Weisheit des Schöpfers wird durch fie auf eine mehr als bedenkliche Probe geftellt. Bur Erklärung des wirklich in der Welt vorhandenen Bofen find fie nicht nöthig, zur Er= klarung des Uebels im ftrengften Sinne - phantaftifch. Unfere wissenschaftliche Theologie hat wahrlich Ursache genug, sich vor dem alten Erbfehler zu hüten, daß man die wirkliche Naturordnung willfür= lich corrigirt und an ihre Stelle eine andere, angeblich ursprünglich von Gott beabsichtigte aussinnt, aus keinem andern Grunde, als weil man die von jener der Wiffenschaft aufgegebenen Brobleme nicht lösen kann. Die Vorftellung von einer Ginwirfung der menfchlichen Sunde auch auf die außere Natur ober von einer folden Macht der creaturlichen Werdethaten, durch welche Gott felbst genöthigt werden konnte, sein begonnenes, aber miklungenes Werk fo zu fagen von Frischem zu beginnen und mit gang andern Buruftungen, als er zuvor bedacht, von Neuem an die Arbeit zu geben, gebort gang in diefelbe Rategorie mit dem außerlichen Mi= ratelglauben des vulgaren Supranaturalismus, den der Berfaffer boch felbst überall, wo er sich geltend machen will, entschieden beftreitet. Dem gegenüber ift mit aller Strenge darüber gu machen, daß die zerftörenden, dem göttlichen Liebewillen positiv zuwider= laufenden Wirkungen der Gunde in erster Linie nur auf das perfönliche Leben der Bernunftnatur und nur insofern auch auf die . Naturbafis deffelben bezogen werden, als dies durch fichere Erfahrung und beglaubigte Unalogieen erwiesen werden fann. Und auch hier wird die Speculation dabei ftehen bleiben muffen, daß der Bufammenhang zwischen ber Gunde und ihren Folgen im Gangen wie im Einzelnen ewig geordnet, die Entwicklung des Bofen innerhalb des der creaturlichen Freiheit gelaffenen Spielraumes doch auf jeder weiteren Stufe immer wieder in unverbrüchliche Schranken gefügt und dadurch nicht blos in feiner verheerenden Macht gegenüber der Gesammtentwicklung gebrochen, sondern selbst wider feinen Willen dem unbeschadet seiner räumlich zeitlichen Entfaltung in fich Einen und unwandelbaren göttlichen Weltplane dienftbar gemacht wird. Der fittliche Ernft des driftlichen Sundenbewuftfeins wird durch eine folche Anschauung so wenig verkummert, daß gerade nur fie vor der fonft naheliegenden Gefahr eines haltlofen Sin = und Berschwankens zwischen munichäischer und pelagianischer Abirrung zu bemahren vermag. Wenigstens fann die Weife'sche Darftellung zeigen, wie felbst ein noch fo hochgespannter Begriff vom Naturbofen und von der Berderbniß der Naturordnung durch den fündigen Willen fich friedlich mit der scheinbar entgegengesetten

Tendeng verträgt, die Begriffe Beil und Wiedergeburt von ber nothwendigen Beziehung auf die Gunde zu löfen, ja fogar mit ber Behauptung zusammenbesteht, daß wirkliche Sündlosigfeit gar nicht selten unter den Menschen vorkomme (III, 314). Indem daher die strengere Biffenschaft alle jene bermalen so häufig aufgeworfenen Fragen, wie fich die Gefammtentwicklung in Ratur und Beschichte wohl ohne die Gunde gestaltet haben murde, in den Bereich ber mußigen Speculation verweifen muß, hat fie um fo nachdructlicher dafür zu forgen, daß der ethische Begriff der Gunde in feiner gangen Reinheit gefagt und in feiner Beife wieber in bas Webiet des Binchischen herabgezogen werde. Denn Gunde im ftrengen Sinne (d. h. im Unterschiede vom Bofen überhaupt) ift überall nur da, mo die irgendwie entstandene thatfachliche Begriffsmidrigfeit ber creaturlichen Entwicklung durch die eigne felbstbewußte Selbstthätigkeit des endlichen Geistes zum verharrenden, den normalen Fortschritt im Guten ftorenden Zuftande verfestigt, die thatsächlich vorhandene innere Bersuchung zum Bofen durch bewußten Freiheits= gebrauch zur gottwidrigen Selbstbestimmung und infofern zur perfonlichen positiven Berichuldung wird. Hiermit wird ebensowohl die auch von Weiße mit anerkennenswerther Entschiedenheit festgehaltene Contingeng oder Bermeidlichkeit der Sünde behauptet, als auch andererfeits anerkannt, daß ein thatfächlicher Buftand abnormer Lebens= entwicklung ausdrücklich auch über das naturnothwendige Maß hinaus in Folge creaturlicher Freiheitsthaten in das Gattungsleben der irdischen Menschheit eingedrungen ift. Aber ebensowenig wie die orthodore Lehre vom absoluten Berderben des menschlichen Geschlechts durch Adam's Fall wird die an beren Stelle gesetzte gnostische Borftellung von einer durch die Gunde des Erdgeiftes eingetretenen, wenn auch immerhin nur relativen Berberbniß der menschlichen Gattung die Probe bestehn.

Bei Weiße tritt glücklicher Weise der Tendenz, den letzten Erflärungsgrund des sittlich Bösen im Raturbosen zu suchen, das
andere, nicht minder ausgeprägte Streben zur Seite, den Gesammtverlauf des animalischen geistigen und sittlichen Lebens doch wieder
als einen gesetzlich sich entwickelnden zu begreifen. Und nach dieser
Seite hin bietet seine Darstellung vieles Treffende und wahrhaft

Bedeutende. So weift er den Gegensatz der natürlichen und ber pneumatischen Menschheit als einen im Werdeprocesse des endlichen Geistes überhaupt begründeten auf und bezeichnet jene als den nothwendigen Durchgangspunft, diefe als die höhere, erft burch eine Doppelthat göttlicher Schöpfermacht und creatürlicher Freiheit zu verwirklichende Stufe, auf welcher erft die formale Freiheit mit realem Juhalte innerhalb der Sphare des Beile fich erfülle und der Begriff der individuellen Berfonlichkeit, als einer über den Gattungscharafter fich erhebenden, mahrhaft vollzogen werde (II, 365 ff.). Der Anbruch dieses höheren geistigen Lebens auf der Bafis "pfnchischer Vernunftthätigkeit" wird vom Verfaffer auch als "Wiedergeburt aus dem Beifte" oder als Bermirtlichung des realen göttlichen Cbenbildes bezeichnet und biefe als eine in der Gefammtgeschichte der Menschheit überhaupt, ohne Befchränkung auf bie specififch = chriftliche Gemeinschaft vor fich gebende Entwickelung betrachtet. Und diefer Auffassung entspricht die durchgangige Erweiterung des Beilsbegriffes in der mit gang besonderem Nachdrucke hervorgehobenen Absicht, den Heilserwerb und Beils= besitz als etwas der Menschheit, auch abgesehen von dem driftlichfirchlichen Beilswege, Zugängliches darzuftellen.

Es ift dies der Punkt, um welchen sich das Hauptinteresse der Beige'schen Beilslehre bewegt, wie fie nach früheren, mehr gelegentlichen Andeutungen jett im dritten Bande feiner Dogmatit ausgeführt vorliegt. Jedenfalls ift nun zunächft die tiefe Wahrheit des Sages anzuerkennen, daß die volle Berwirtlichung der individuellen Berfönlichkeit, in ihrer gangen Reinheit gedacht, nichts anderes als die Bermirklichung des göttlichen Cbenbildes und demgemäß eo ipso auch der vollkommenen und vollkommen befriedigenden Gottesgemeinschaft oder des Beiles ift. Tropdem muß es von vornherein Bedenken erregen, wenn die Begriffe Wiedergeburt und Berwirklichung der Perfonlichkeit vom Berfaffer durchgängig als gleichbedeutend behandelt werden (II, 375 ff.; III, 467 ff. 517 ff. 570 ff.). Der Begriff bes "geiftlichen" Menschen wird unter ber Sand ausgeweitet zu dem des "geistigen" Menschen und unter Beift "bie Gefammtheit der höheren Lebenselemente, in welchem die Immaneng eines Göttlichen fich ankundigt" (II, 362), b. h. mit

andern Worten das Gesammtgebiet der afthetischen, intellectuellen und ethischen "Lebenselemente" im Unterschiede von den blos finn= lich = vernünftigen verstanden. Die Wiedergeburt "aus dem Beift" gilt daher bei Weiße überall da als vollzogen, wo der Mensch durch einen felbsteigenen Bewußtfeinsact (mit dem ein paralleler göttlicher Schöpfungeact zeitlich zusammenfällt) zu einer in ihrer Charakterbeftimmtheit schlechthin einzigartigen individuellen Berfonlichkeit sich erhebt, oder so zu sagen von der ihm im Schöpfungs= ganzen zugewiesenen eigenthümlichen Lebensaufgabe Besitz ergreift (II, 378; III, 470 f.). Und diesem allgemeinen Begriffe ber Wiedergeburt entspricht der nicht minder verallgemeinerte des Glaubens oder ber Beilszuversicht, welche nach Weiße "auf der im Selbstbewuftsein vorgefundenen, dem Bemuthe und dem felbstbewußten Willen der Berfonlichkeit angeeigneten Befite eines Gutes von unendlichem Werthe" begründet ift (III, 467). Mit andern Worten: die Begriffe Wiedergeburt, Beil und Beilsglaube reichen fo weit, ale das bewußte Ergreifen irgendwelcher ethisch werthvollen Lebensgüter und die frei bewußte Thätigfeit zur Berwirklichung irgendwelcher ethisch werthvollen Lebensaufgaben Wiedergeboren, gläubig und im Befite des Beile ift Jeder, reicht. der seine individuelle Perfonlichkeit in charaktervoller Beise gur Darftellung bringt und mittelft derfelben in fich und außer fich ein ethisch werthvolles But erzeugt, einem ihr entsprechenden sittlich werthvollen Lebensberufe in Wiffenschaft, Runft, politischem oder bürgerlichem Leben in erfolgreicher Weise feine Rrafte leiht.

Aus dieser humanistischen Erweiterung der Begriffe Heil und Wiedergeburt ergibt sich freilich die Nothwendigkeit, dieselben ebenssowohl von ihrer Beziehung auf die Sünde als von ihrer specifischschristlichestirchlichen Bestimmtheit abzulösen, ganz von selbst. Aber ebenso deutlich ist doch, daß dabei das eigenthümlich religiöse Elesment völlig hinter dem ethischen im weitesten Sinne des Worts zu verschwinden droht. Gäbe es freilich keine abnorme, sondern nur eine normale Entwicklungsstuse des Selbstbewußtseins das Gottesbewußtsein in eutsprechender Stärke zugleich mitgesetzt, folglich auch das geistige Leben immer zugleich als geistlich bestimmt sein. In

biesem Falle, aber nur in diesem, könnte man die Begriffsbestimmung des Berfassers ohne unmittelbaren Schaden für den religiösen Gehalt der Begriffe Heil und Wiedergeburt sich gefallen lassen. Aber eben diese Voraussetzung trifft ja nicht zu, und schon hieraus ergibt sich, wie mislich es ist, bei Erörterung dieser Begriffe auf die Thatsache der Sünde gar keine Rücksicht zu nehmen.

Gewiß werden wir das große, gerade in der Gegenwart mit besonderem 'Nachdrucke hervorzuhebende Wahrheitselement jenes humanistisch erweiterten Heilsbegriffes nicht verkennen. Das exclusivfirchliche Chriftenthum in seiner ordodoxen wie in seiner pietistischen Fassung erkennt ethische Zwecke und Werthe nur innerhalb der firchlich umschriebenen Formen: es zieht sich von den allgemeinen Culturintereffen der Gegenwart entweder völlig guruck ober eignet fich von ihnen doch nur ein herkommliches Theil an, und auch dieses nur in kummerlicher Beise. Die Humanitätsbestrebungen ber Zeit, welche die moderne Menschheit im großen Stile verfolgt, werden von den specifisch Frommen und Kirchlichen entweder als ein profancs, weltliches Thun, mit welchem sich der wahrhaft Gläubige nicht zu befassen habe, aus dem Umtreise christlich-sittlicher Lebensaufgaben hinausgewiesen, oder doch nur in ausgeprägt firchlichen oder auch pietistischen Formen und Farben gelten gelassen und dann überall in's Rleine und Rleinliche gezogen. Dem gegenüber erkennen auch wir in consequenter Durchführung ber ethischen Principien des Protestantismus das eigenthümliche ethische Recht jedes geiftigen Lebensgebietes, den eigenthumlichen ethischen Werth jeder Arbeit an der Bewältigung der materiellen Ratur durch den Beift, die eigenthumliche, ethische Aufgabe jeder individuellen Begabung und Thätigkeit an. Statt blos die specifisch = firchlichen Pflichten und das unmittelbar durch firchliche Borichriften normirte Gebiet des Privatlebens in's Auge zu fassen, erweitert fich so der Blick zur Anerkennung eines allumfassenden Organismus sittlicher Zwecke und zur Ginficht in die lebendige Wechfelbeziehung aller befonderen (individuellen und gemeinsamen) Lebensaufgaben und -Arbeiten mit dem sittlichen Gesammtleben und unter einander. Dem kleinen und beschränkten Treiben der exclusiven Frommen gegenüber bringt diefer Standpunkt allen Culturaufgaben der Gegen=

wart, die sich so, wie Rothe völlig richtig bemerkt hat, als beren sittliche Aufgaben selbst erweisen, ein weites Herz und eine warme Theilnahme entgegen, erkennt sittlichen Werth und sittlichen Gehalt auch außerhalb der specifisch etirchlichen oder specifisch ereligiösen Praxis und auch bei den "Nichtwiedergeborenen" im theologischen Sinne.

Aber damit ift eine Burückstellung des religiöfen Clementes hinter das ethische so wenig gerechtfertigt, daß gerade in jenem erst das Alles erfüllende Brincip, das alle in die Breite des Lebens auseinandergehende sittliche Tendenzen zusammenhaltende und zur inneren organischen Ginheit verknüpfende Band gegeben ift. Wenn die neuere protestantische Wiffenschaft das göttliche Reich im Gegensate zu der pietistischen Verengerung dieses Begriffs als den universellen fittlichen Organismus begreifen lehrt, fo ist doch jede ethische Werthschätzung von der Beziehung der besonderen sittlichen Guter auf das Eine höchste und allbefassende Gut, welches eben das göttliche Reich und die Eingliederung aller individuellen und ge= meinsamen Lebenszwecke in dieses Reich ift, abhängig zu machen. Für den Einzelnen aber, ebenfo wie für jede besondere Gemeinschaft beruht die bewußte Zugehörigfeit zu diesem Reiche immer nur auf ber bewußten Beziehung jedes individuellen und gemeinfamen Be= rufs auf den allgemeinen Menschenberuf überhaupt, zuhöchst also auf die Berwirklichung des göttlichen Cbenbildes und der volltom= menen Gottesgemeinschaft. Nur in dem Mage also, als es gelingt. alles besondere fittliche Thun auf die Ginheit des religiösen Princips gurudzuführen, und mit der bewußten Richtung auf diefes Princip gu durchdringen, können ethische Guter von bleibendem Werthe erzeugt oder doch der Dieuft an der Gewinnung diefer Guter por verkehrter Bereinzelung und fündiger Berabsolutirung der besonde= ren fittlichen Lebenszwecke behütet, kann jede besondere sittliche Arbeit in der rechten Beife und an der rechten Stelle auf's Gange bezogen und dadurch zugleich von allen Trübungen und Berun= reinigungen ihres eigenthumlichen sittlichen Gehaltes befreit werden,

Aus diesem Grunde gehört denn auch zur normalen Entwickelung ber individuellen Persönlichkeit nicht blos der dem Willen angeseignete Besitz "irgend eines Gutes von unendlichem Werthe" übers

haupt, fondern ohne allen Zweifel ber bewußte Befitz bes Ginen allbefaffenden Gutes, oder bas Bewußtfein perfoulicher Zugehörigkeit zum göttlichen Reich. Dieses Bewußtsein aber entbehrt bei einer blos humanistischen Borftellung von dem Reiche der sittlichen Zwecke immer noch des rechten Grundes und des rechten Brincips. Bielmehr tommt daffelbe in feiner ganzen begriffsmäßigen Reinheit und Tiefe immer nur in ber lebendigen, als folche ausbrücklich gefetzten Bezichung des Gelbft = und Weltbewuftfeins auf das Gottesbewußtsein ober in der perfonlichen Gottesgemeinschaft zu Stande. Grade diefe fpecififch = religiofe Bestimmtheit bes ethischen Lebensgehaltes wird aber mit den firchlichen Begriffen von Beil, Beilsglaube und Beilszuversicht bezeichnet, und ebenfo ift es die bewußte Beziehung des gefammten perfonlichen Lebens auf das religiofe Brincip, naber die freibewußte Bestimmung des innerften Lebenscentrums aus biefem Brincipe heraus, welche mit dem Worte Wiedergeburt ausgedrückt wird. Durch eine Berflüchtigung biefes specifisch = religiösen Elementes muß aber nothwendig auch ber von Beige allein betonte allgemein = ethische Gehalt jener Begriffe verkummert werben. Dies zeigt fich besonders deutlich bei ber Erörterung über Bufe und Wiedergeburt (III, 570 ff.). Weil das in der Wiedergeburt neubegonnene göttliche Leben dies nach Weiße nur in demselben objectiven Sinne ift, in welchem man dies von jedem ethisch irgendwie bedeutsamen Lebensgehalte gu fagen vermag, nicht aber in dem fpecififch = religiöfen Sinne einer principiellen Beftimmtheit des Gelbft = und Weltbewußtfeins durch das Gottesbewußtfein, fo fann der Fall nach ihm eintreten, daß ein "Wiedergeborener" zugleich ein entschiedener Widerchrift, ja fogar aller religiöfen Welt = und Lebensbetrachtung fremd und abs geneigt sein kann. Ja es konnen Wiedergeborene auch der Buße unzugänglich bleiben, infofern nämlich als im Momente ber Wiedergeburt ein positives Element ber Gunde in ben Charafter eingedrungen, und fo vermöge bes der Berfonlichkeit aufgedrückten individuellen Charaftergeprages der Proceg der Beiligung getrübt oder völlig gehemmt ift, obwohl die Wiedergeburt felbst ein ungerstörbarer Gewinn, ein character indelebilis bleibt. Befonders bei Herven der That findet Weiße diese "durch die Gunde ge= 570 " Wethe

hemmte Wiedergeburt": bei ihnen feien die Fortschritte im Bofen wie im Guten größer als bei Anderen, die Erfolge nach Außen weit glänzender und von umfassenderer ethischer Bedeutung als bei Jenen, die, auf dem Wege der Buge begriffen, zuviel mit fich felber zu thun haben, um wirksam in's gemeinsame Leben eingreifen zu fönnen. Trothem schreibt der Berfasser doch auch solchen "Heroen der That" ebenso wie wirkliche Wiedergeburt, so auch echten Seils= besitz und Heilsglauben zu, trennt also diese Begriffe nicht nur von ihrem specifisch = religiosen Zusammenhang, sondern felbst von ber nothwendigen Beziehung auf den fortschreitenden Proceg der Heiligung lod. Db fich durch diese Theorie, wie ber Berfaffer hofft, die driftliche und die weltliche Bildung werde verföhnen laffen, fteht ftark zu bezweifeln. Bielmehr fieht Referent hierin nur den thatfachlichen Beweis, daß durch die Ausweitung jener Begriffe zur Bezeichnung des ethischen Processes im weitesten Ginne nicht einmal ihr ethischer Gehalt selbst völlig gesichert bleibt. Denn die= jenige Bedeutung der Wiedergeburt und des Beilsbesites, welche nach diesen Prämissen noch übrig bleibt, ist doch weit mehr afthetischer als ethischer Art. Die Wiedergeburt ift die Verwirklichung ber individuellen Begabung, ber eigenthümlich gearteten Herrschaft der Perfonlichkeit über die Natur, gleichviel ob dies in normaler oder in abnormer Weise sich vollzogen habe, daher denn freilich alle irgendwie genialen und heroischen Menschen als solche schon im eminenten Sinne Wiedergeborene und des Beilsbesites gewiß find.

Und neben der Aesthetisirung jener specifisch religiös sittlichen Begriffe geht ihre Herabziehung in's Physische her. Referent weiß sich seinerseits mit dem Berkasser völlig in der Ueberzengung Sins, daß im Begriffe der wahrhaft zu sich selbst gelangten und eben damit auch mit Gott wahrhaft geeinten Persönlichkeit zugleich die Bürgschaft ihrer unzerstörbaren Daner gelegen sei, welche für den natürlichen Menschen vorerst nur eine Möglichkeit ist, die ja nach dem entweder in normaler Beise zu Stande sommenden, oder aber in seiner Entwickelung durch eigene Verschuldung gehemmten Processe der Personbildung verwirklicht werden kann oder nicht. Ja, Referent steht nicht an, den engen Zusammenhang, in welchen der Versasser (nach dem Vorgang von Rothe) die persöns

liche Unsterblichkeit mit dem ethischen Processe gesetzt hat, als einen großen und bedeutsamen Gewinn ber theologischen Erkenntniß zu bezeichnen. Aber um fofort die perfonliche, naher die leibliche Un= fterblichfeit ausbrücklich zum "Ungelpunkte" bes Beileglaubens zu machen (II, 502) und immer und immer wieder "die Reimbildung einer unfterblichen Leiblichkeit" als das Sauptresultat der Wieder= geburt oder des vorchriftlichen sowohl als des chriftlichen Beils= erwerbs zu bezeichnen, das scheint uns allerdings nicht eine Ethifirung der Unfterblichkeitshoffnung, fondern nur umgekehrt eine Physicirung des Heilsglaubens genannt werden zu muffen. Uns liegt das Wefen der Wiedergeburt in der principiellen Unknüpfung des perfönlichen Bewußtseins und Lebens an das Gottesbewußtsein als der jenes beherrschenden und bestimmenden Macht, das Beil in der mangellosen Bollkommenheit und Gesundheit des Selbstbewußtfeins als einer durch die bewußte, perfonliche Gottesgemeinschaft gewirkten und in ihr beruhenden. Ob dagegen die individuelle Existeng der Gingelnen selbst von endloser Dauer fei oder nicht, ift nur eine abgeleitete Frage. Was zuerst und vornehmlich in Betracht kommt, ift ber religios = fittliche Gehalt des gegenwärtigen Bewuftfeins und Lebens felbit, bas leben im Emigen ober bie wirklich angeknüpfte und in der Beiligung des Menschen Geftalt gewinnende Gottesgemeinschaft. Erft nachdem Diefes als bie Hauptsache Anerkennung gefunden hat, kann die weitere Frage er= hoben werden, ob jenes Gottesbemuftfein und diefe Gottesgemein= schaft nicht in fich felbst die Bürgschaft unendlicher Fortdauer der wiedergeborenen Perfonlichkeit trage. Und felbst hier wird man fich hüten muffen, Denen, die jenes zwar lehren, aber biefes beftreiten, fo leichthin Unfrömmigkeit oder unlautere ethische Bor= ftellungen vorzuwerfen, - ein Urtheil, zu welchem der Berfaffer fich nothwendig gedrängt fehen murde, wenn er die Confequengen feiner Beilelehre vollständig zichen wollte. Noch weit weniger aber als Die perfonliche Unfterblichkeit felbft, kann die Wiederbelebung oder Erneuerung des Leibes als die Hauptsache des Beils und des Beileglaubens betrachtet werden, wenn anders man nicht gleich von vornherein den Blic von dem Religios = Sittlichen hinweg auf Physisches ablenken will.

Wir haben bas, mas uns an biefen Beige'fchen Begriffebeftimmungen mangelhaft scheint, gerade darum um so schärfer hervorgehoben, weil wir uns in der allgemeinen Tendenz auf Ethifirung und humanifirung des Dogma's mit dem Berfaffer gang einig wiffen. Gerade in unferer Zeit nöthigt sich allen miffenschaftlichen Theologen immer unabweisbarer die auch von Weiße mit besonderem Nachdruck gestellte Forderung auf, den ewigen, substantiellen Gehalt ber Beilsmahrheit von feiner unfreien Gebundenheit an einzelne, äußere Geschichtsthatsachen zu befreien. Bon der rechten Berhält= nigbestimmung des Sistorifden jur "Idee" hangt ungleich mehr als die strengere oder freiere Faffung dieses oder jenes einzelnen Dogma's, es hängt von ihr die Entscheidung über die große Lebensfrage der Gegenwart ab, ob es unserer Theologie gelingen werde oder nicht, ben ewigen und unwandelbaren Gehalt des reli= giösen, speciell des driftlichen Glaubens mit der heutigen Bildung und Wiffenschaft wirklich und nicht blos scheinbar in Einklang zu feten. Gerade an diesem Bunkte aber fteben heute die Barteien fich vielleicht schroffer gegenüber als je. Seit Kant's "Religion innerhalb der Grenzen der blogen Bernunft" schien jede neue Entwicklungsftufe der Philosophie die Lostrennung von 3dee und Geschichte nur immer folgerichtiger durchzuführen, jeder neue theologifche Vermittlungsversuch die Unvereinbarkeit diefer Gegenfätze nur immer klarer herauszustellen, bis endlich Strauß auch hier die letten Resultate der bisherigen Entwicklung gezogen hat. Während für die Philosophie die Bedeutung des Siftorischen immer mehr fich darin erschöpfte, daß es finnlich - vorstellungemäßige Sulle oder bloges Symbol der rein geiftigen Wahrheit sei, so schien der "glänbigen" Theologie in allen ihren Geftalten ein und derfelbe Erbfehler anzuhaften, daß der geiftige Juhalt versinnlicht, die innere allgemeine Wahrheit zu einem Einzelvorgange verkörpert und umgekehrt wieder das Siftorische gewaltsam idealisirt, der rein geschicht= liche Charafter der einzelnen Perfonlichkeiten und Thatfachen im dogmatischen Interesse alterirt murbe.

Wie man nun auch immer das Verhältniß des Hiftorischen und bes Ibeellen in der Religion näher bestimmen möge, so steht doch ohne Zweifel ein Doppeltes fest, einmal, daß zwar das Heil in

feiner thatfächlichen Wirklichkeit niemals ohne Geschichte zu Stande kommen kann, d. h. ohne eine allmählich im Verlaufe zeitlicher Entwicklung angesammelte und erworbene Erfahrung im Gesammt= leben der Menschheit ebenso wie im Leben des Ginzelnen, zum Andern aber, daß der subjective Beilsbesitz und das subjective Beilsbewußt= fein, wieder im Gingelleben fowohl, als in größern oder fleinern Gemeinschaftstreifen, niemals abhängig fein könne von einzelnen Geschichtsthatsachen als folden, dag vielmehr biefe letteren in ihrem bleibenden oder vergänglichen Werthe nur nach Maggabe des in sie eingegangenen und durch sie veranschaulichten geistigen, näher religiös-fittlichen Gehaltes gewürdigt werden können. Das, mas also Object eines lebendigen Beilsglaubens zu werden vermag, fann niemals das Geschichtliche in seiner äußeren empirischen Thatsachlichkeit fein, fondern immer nur bas, was in und mit bem Ge= schichtlichen an's Licht getreten ift, ber emige, substantielle Gehalt der Beilswahrheit felbst und die reale Macht dieser Wahrheit zur Weckung und Rräftigung unferes höheren Lebens. Und eben hieraus ergibt sich weiter die Nöthigung, die innere religiös=sittliche Wahrheit von ihrer beftimmten, äußerlich geschichtlichen Erscheinungsform, mit welcher sie zwar für die Vorstellung verschmolzen, aber barum noch nicht identisch ift, forgfältig zu scheiden, und weber bas Gefchichtliche ohne Weiteres für die "Idee" als folche zu nehmen, noch auch den ewigen Gehalt der "Idee" zu einem äußerlichen und in diefer feiner Aeugerlichkeit immer mit einem Momente bes Bufälligen behafteten Borgange herabzusetzen. Denn wenn auch eine weitere Forschung ergeben sollte, daß doch auch das "Geistige" ober die "Idee" in ihrer Selbstentfaltung für das Bewußtsein felbst wieder eine Geschichte hat, namentlich aber auf religiösem Gebiet ein Werben und Wachfen des Beilsbewuftseins und Beilsbesites . vermoge der eigenthümlichen Beschaffenheit dieses Beils immer nur im perfonlichen Leben der Menschheit und vermittelst personlicher Trager zu Stande kommen kann, so ist von diefer - in der Idee felbst begründeten — Geschichtlichkeit doch noch ein weiter Weg zu den zufälligen Ginzelthatfachen, mit welchen fie in der un= mittelbaren Erscheinung verwoben ift. Die allerdings unabweisbare Einsicht in die Nothwendigkeit des Geschichtlichen in jener Beziehung

kann und darf uns daher nicht ohne Weiteres nöthigen, auch die zufällige empirische Hülle als gleich wesentlich und unentbehrlich mit in den Kauf zu nehmen. Ja selbst die Anerkennung des Geschichtlichen in jenem ersteren Sinne ist wohl von der vollen und bewußten Aneignung des Heils als eines vollkommenen Ganzen, nicht aber von jedem religiös-sittlich werthvollen Heilsglauben überhaupt unabtrennbar.

Nach allen diesen Beziehungen hin fonnen wir uns mit der Grundtendenz Weiße's nur einverftanden erflären und demfelben abgesehen von der specielleren Formulirung - die in der Hauptsache völlig richtige Stellung des Problems ebenso wie die Bervorhebung der richtigen Gesichtspunkte für die Lösung deffelben nachrühmen. Insbesondere wiffen wir uns mit ihm in dem Streben Eins, den Proceg der Wiedergeburt des Beilsglaubens und des Heilserwerbs von der kirchlich = dogmatischen Ginengung biefer Begriffe zu befreien, und in einen universelleren heil8= geschichtlichen Zusammenhang hineinzustellen, in welchem bem historischen Christenthume zwar jedenfalls die Bedeutung der bleibend höchften Entwicklungsftufe gebührt, aber ohne daß nun die lebendige Theilnahme an dem Beile in jedem Sinne von der Bugehörigkeit zur äußeren firchlichen Gemeinschaft der Chriften oder von dem bewußten Bekenntniffe zu Jesu dem Beilande abhängig ware. Bielmehr ift auch Referent der lleberzeugung, daß die speci= fische Dignität der driftlichen Religion überhaupt und der Person Jefu Chrifti insbesondere nur dadurch miffe nichaftlich begründet werden könne, daß das allgemein Religiöse in dem eigenthumlich Chriftlichen als mitgesett, diefes aber ale der höchfte und allfeitig genügende Ausdruck von jenem erkannt werde. Eben hieraus er= gibt fich freilich für uns die weitere Folgerung, dag in demfelben Mage, als die Beilserkenntnig und Beilserfahrung der Menschen, und zwar ebensowohl im individuellen als im gemeinsamen Leben fich steigert und vervollständigt, auch das allgemein = religiöse Be= wußtsein und Leben in das positiv-christliche einmunden muß, und zu dem gläubigen Anschluß an die Berson Jesu Chrifti als das lebendige Saupt der vollkommenen religiofen Gemeinschaft getrieben wird. Aber wie es Beilserkenntnig und Beilserfahrung in allen Resigionen, wenn auch in sehr verschiedenen Graden gibt, nach Maßgabe des in ihnen organisirten Gehaltes resigiöser Erfahrung, so ist sogar eine Theilnahme an den Heilsgütern des Christensthums möglich ohne ein persönliches Verhältniß zu Christus, und ein wenigstens theilweises Erfülltsein von dem neuen durch Christus vermittelten göttlichen Leben, ohne daß das Bewußtsein dieses Leben ausdrücklich auf Christus zurücksührte. Diese Wahrheit aber ist's, welche z. B. von Rothe durch die Unterscheidung der bewußten und der unbewußten Christlichseit ausgedrückt wird, auf welche auch Weiße nur zum Vortheile der von ihm vertretenen Sache hätte zurückgehen sollen.

Von besonderer Bedeutung aber ift nun weiter, daß Weiße überall den religiösen Procef nicht blos als einen im subjectiven Bewuftfein des Menschen sich vollziehenden, sondern nur als die fubjective Seite eines objectiven Processes, des Processes gött= licher Offenbarung oder der Selbstmittheilung und Selbstverwirklichung Gottes in der Menschheit betrachtet. Die Religions= geschichte wird ihm zugleich zur Offenbarungsgeschichte, die geschichtliche Verwirklichung des Heils zur innerweltlichen Verwirklichung des göttlichen "Charafterbildes" oder zur Menfchwerdung des göttlichen Sohnes. Grundvoraussetzung ift dem Berfaffer hierbei mit Recht ein Begriff ber Menschheit, welcher die Bedingungen ber Möglichkeit der Ineinssetzung mit der Gottheit in fich schließt. und als Hintergrund hiervon ein Naturbegriff, welcher die körper= liche Substang für das Leben des Beistes geöffnet zeigt und ebendamit in der Wefenssphäre des Menschlichen überall offenen Raum täßt für den Zugang des Göttlichen (III, 25). Die metaphyfischen Boraussetzungen seines Snftems, insbesondere die Unterscheidung der innertrinitarischen Lebensmomente und der folgereiche Sat von der durchgängigen Doppelheit wirksamer Factoren, "göttlicher Schöpferacte" und "menschlicher Werdethaten", ermöglichen dem Berfasser die missenschaftliche Durchführung dieser Grundanschaung und damit zugleich eine wirklich speculative Durchdringung des firchlichen Dogma's, welche überall den allgemeinen idealen Gehalt des letteren in den Bordergrund stellt und erft von hier aus die

eigenthümliche Färbung und Geftaltung der fittlich-religiöfen Idee im hiftorischen Christenthum zu begreifen sucht.

In dem Abschnitte "ber ideale Sohnmenich und ber historische Christus" (III, 87-409), mit welchem der parallele Abschnitt des erften Bandes von der göttlichen Offenbarung im weiteren und im engeren Sinne (I, 76 ff.) zu vergleichen ift, beschreibt der Verfaffer die Geschichte des religiösen Bewußtseins in der Menschheit als einen theogonischen Proceg, deffen Resultat die Berwirklichung der allgemeinen Idee der Sohnmenfcheit im menfch= lichen Geschlechte ist, oder des lebendigen, mit der Fülle der ethischen und afthetischen Attribute des Göttlichen ausgestatteten Cbenbildes der Gottheit (III, 27). Der Begriff bes "Sohnmenschen" ift nach dem Berfaffer innewohnendes Attribut der realen lebendigen Berfonlichfeit aller solchen Geschöpfe, in welchen durch geistige Wiedergeburt die lebendige Auswirkung des Ebenbildes der Gottheit erfolgt ift (III, 30). Der Eintritt deffelben in die Welt bezeichnet die Vollendung der Schöpfung als reale Bereinigung der menschlichen und der göttlichen Natur, welche der Berfaffer vorzugsweise in der Mittheilung der "idiwuara des Sohnes" an die Menschheit, d. h. (nach feiner Auffassung des innertrinitarischen Sohnes als des innergöttlichen Charafterbildes oder der "Natur in Gott") der ästhetischen Eigenschaften, vor Allem der Berrlichkeit oder der im göttlichen Lichtglanze strahlenden unfterblichen Leiblichkeit wiederfindet. 216= gesehen von der hier ebenfalls wieder hervortretenden Physicirung des Ethischen, deren Wurzeln bis in den Gottesbegriff des Ber= faffere gurudgehn, ift auch bei biefen Begriffebestimmungen flar, daß das unterscheidende Wesen des Sohnmenschen hier nicht sowohl das specifisch = religiose Element, oder die Einheit des personlichen Selbstbewußtseins und Lebens mit Gott als vielmehr die objective Gottebenbildlichkeit in ihrem allgemein ethischen und namentlich äfthetischen Gehalte ift. In diesem Urtheile kann uns auch das Beftreben des Verfassers nicht irre machen, in der Religion der heidnischen Bölker, insbesondere der Hellenen, die Dynamis zur Entelechie ihrer sittlichen Lebensordnungen, die lebendige Initiative zu Allem zu erkennen, mas das classische Alterhtum an echt mensch= lichem sittlichem Werthe und damit nothwendig verbundenen Seile

befaß. Denn gerade die hellenische Religion bewegt sich auch nach ber eigenen Ausführung des Berfaffers überwiegend im aftheti= schen Gebiet; ihr Object ift nicht die göttliche, sondern die "gottmenschliche" Perfonlichkeit, diese aber nicht im specifisch = religiosen. fondern im afthetischen Sinne charaftervoller Schönheit. Go gewiß daher in den ethischen Religionen die mythenbildenden Mächte, die ethischen (politischen, socialen) Ideen dieser Bölker ihre sittlichen lebensordnungen find, welche auch auf göttlicher Ordnung, auf religiöfer Erfahrung und göttlicher Offenbarung beruhen, fo ift doch gerade das specifisch-religiose Clement, die lebendige Beziehung aller fittlichen Lebensmomente auf das Gottesbewußtfein, bier noch völlig unter ber Sulle des ethischen und afthetischen Lebensgehaltes verborgen und erscheint als eine heilsbewirkende Macht nur inso= fern und insoweit, als sich in jenen Muthologien "die geschichtliche Totalität des fittlichen Lebensinhaltes der Bölfer" ausprägt, mahrend überall, wo bei ihnen das Religoje als solches gesetzt und zum Gegenstande ausdrücklich barauf gerichteten Rachdenkens erhoben wird, daffelbe vorwiegend als eine Trübung und Hemmung des Heilsbesitzes und Heilsbewußtseins erscheint, wie dies im Grunde auch Weiße selbst nicht in Abrede stellen kann (vgl. III, 242). Und insofern kann der Antheil des griechisch-romischen Beidenthums an der Berwirklichung der Idee gottebenbildlicher Menschheit doch nur auf die Seite des "Weltbewufifeins" im Unterschiede vom Gottesbewuftfein zu fteben fommen, oder in der Entwicklung des Ideals "fchoner Menfchlichfeit" (im Sinne unserer claffifchen Dichter) gefunden werden, welches freilich zur objectiven Gottebenbildlichkeit gang mefentlich mitgehört und ohne welches auch das subjective Gottesbewußtsein der concreten Kulle und ber lebendigen Bethätigung in ber Auswirfung eines fittlich = gediegenen Lebensgehaltes ermangelt. Gerade jene Berflüchtigung des specifisch = religiosen Gehaltes in das immerhin die Immaneng eines Göttlichen offenbarende - allgemeine Ethische und Alefthetische hat aber den Berfaffer dahin geführt, die Bedeutung der alttestamentlichen Bundesreligion für die Berwirklichung ber göttlichen Sohnschaft im Bergleiche mit der Religion ber Brieden allzugering anzuschlagen, ja fogar ber letteren, wie es ben Unichein nimmt, einen höheren Werth zuzugestehn (vgl. bef. III, 272).

Abgesehen von diesen Ausstellungen bieten die Erörterungen über den mythologischen Proces, über den immanenten Zweck und den ethischen Inhalt der Mythenbildung, über die Mythologie selbst als eine Ordnung zum Heile jener Völker, desgleichen über das hellenische Mysterienwesen und über die Ausscheidung des ästhetischen Elemenstes von dem specifisch religiösen, welche sich einerseits im Kunstsleben, andererseits in der philosophischen Speculation vollziehen, eine reiche Fülle der bedeutendsten und fruchtbarsten Bemerkungen. Auch in dem, was über die alttestamentliche Offenbarungsreligion und ihren specifischen Unterschieden von den mythologischen Religionen gesagt wird, ist sehr vieles Beachtenswerthe, wie denn überhaupt schon dieses von Werth ist, daß die Entwicklungsgeschichte der Relissionen einmal unter einen ganz andern Gesichtspunkt gestellt wird als den der hergebrachten Kategorien.

Mit besonderer Ausführlichkeit ift natürlich die Frage nach dem Berhältniffe des idealen Sohnmenschen zum hiftorischen Chriftus behandelt. Die dogmatischen Bestimmungen von der communicatio idiomatum, von der zweiten trinitarischen "Berson" als dem Subjecte der Menschwerdung, von der Präexistenz des Sohnes auch nach den "ben Begriff der Menschheit conftituirenden Momenten", von dem ftellvertretenden Leiden des Gottmenschen, feinem Rampfe und Siege über die Mächte der Kinsternif, vom Stande der Erhöhung und Berherrlichung und von dem königlichen Umte des Sohnes werden nicht auf den historischen, sondern auf den idealen Chriftus bezogen und dabei ausdrücklich die Vorstellung beftritten, daß die "Form der perfonlichen Geschloffenheit in der Gin= heit einer felbstbewußten Ichheit" an und für fich felbit "ein Attribut bes ewigen Sohnes fei" (III, 110). Die hier entwickelten Ge= danken hat der Berfasser in der Hauptsache schon in seiner "Christologie Luther's" ausgeführt.

Vorbehaltlich einer näheren Verständigung über das Verhältniß bes idealen zum historischen Christus räumt Reserent die Noth-wendigkeit ein, die allgemeine Joee der "Sohnmenschheit" von ihrer Verleiblichung in der geschichtlichen Person Jesu Christi auß-drücklich zu scheiden, also den Gottmenschen in seiner geschichtlichen Verwirklichung erst als Potenz und darnach erst als Person zu

begreifen. Doch muffen wir uns (auch abgesehen von der sprachlich unmöglichen Deutung des vios του ανθοώπου als des "Gottes= sohnes, welcher Mensch ift") gegen die vom Berfasser freilich auch in der philosophischen Dogmatik wieder mit besonderer Emphase vorgetragene Ansicht verwahren, als ob jene Idee in der perfonlichen Lehre Jefu den bewußten, von feiner Berfon ausdrücklich geschiedenen Sintergrund aller feiner Aussagen über den Menschensohn bilbe, ja fogar an vielen Stellen, wie namentlich in den eschatologischen Reden, ausschließlich unter diefer Bezeichnung verftanden sei (III, 27 ff. 32 ff. 42 ff. 53. 63. 91 ff. u. ö.). Das Wahre an diefer eregetisch durchaus unhaltbaren Behauptung ift biefes, daß Jesus überall in feinem perfönlichen Sohnesverhältniß zu Gott zugleich deffen allgemeinen fittlich=religiösen Gehalt oder die normale 3dee der Sohnschaft auschaut, welche fich, unbeschadet feiner perfönlichen Dignität als Begründer des Gottesreiches in allen lebendigen Gliedern deffelben zu verwirklichen habe, wobei die weitere, übrigens auch nur bejahend zu beantwortende Frage, ob er die Zufunft dieses Reiches, insbesondere das Weltgericht, an feine persönlich - sichtbare Wiederkunft gebunden habe, von keinem unmittelbaren religiösen Intereffe ift.

Die nähere Berhältnigbeftimmung zwischen dem idealen "Sohnmenschen" und dem historischen Christus hängt nun von der Borftellung ab, welche man fich über das Berhältnig der specifisch= driftlichen Seilsvermittlung zu dem Seilsprocesse in der Mensch= heit überhaupt bildet. In der Entwicklung des Berfassers ift hier zunächst noch einmal des negativen Momentes zu gedenken. Kür die Theilnahme am Heil hat keine andere Bedingung zu gelten, als die "Wiedergeburt des innerften Gelbft durch die Mächte des Heils" die von nichts Historischem abhängig ift (III, 68). Wie das Beil felbst, so darf also auch der heilbringende Glaube und die "vollkräftige Beilegewißheit" an keine bestimmte geschichtliche Objectivität festgebunden werden (S. 461. 477). Das himmel= reich nimmt daher nicht erft mit dem "perfonlichen Sohnmenfchen" feinen Anfang: die Gnadenwirksamkeit ift nicht auf das geschichtliche Chriftenthum eingeschränkt (S. 84 ff. 448), und ber Sat, daß allein in dem Glauben an den hiftorischen Chriftus das Beil fei,

580 Beiße

obwohl in seinen Wurzeln zurückreichend bis in die Apostelzeit, ist heutzutage nur ein gedankenloses Schibbolet oder der Ausdruck theologischer Engherzigkeit (S. 85. 423). Der erste und eigentliche Urheber des Heils ist vielmehr der ideale Sohnmensch (S. 415), dessen Vermittlerrolle eine nur ideale, auch die Nichtbekenner des historischen Christus nicht ausschließende ist (S. 91). Und wie der ideale Sohnmensch auch schon in der heidnischen Welt sich wirksam erweist, so ist der Proces der Menschwerdung des Sohnes überall und immer derselbe (S. 19 ff. 121), die Erhebung der nur natürzlichen Menschheit zur pneumatischen durch den Act der Wiedergeburt oder die Verwirklichung des göttlichen Ebenbildes durch einen Doppelzact göttlicher und menschlicher Thätigkeit (S. 91 ff.).

Die positive Bedeutung des historischen Christenthums knüpft fich nun für den Berfaffer junächft gang allgemein an den Begriff ber religiöfen Erfahrung (I, 15 ff.), als einer geschichtlich in der Menschheit sich entwickelnden und auf Grund bes entspredenden Processes göttlicher Offenbarung stufenweise fich vereinigenden vertiefenden und bereichernden. Siermit scheint also das Gebiet, inner= halb deffen die specifische Eigenthümlichkeit des Chriftenthums murzeln muß, nicht fowohl das Gottesbewußtsein als folches, oder das theoretische Wissen um die göttliche Offenbarung als vielmehr die Beziehung des Gottesbemuftfeins auf das Selbitbemuftfein und das berfelben zu Grunde liegende reale perfonliche Berhältnif des Menfchen zu Gott zu fein. Indeffen tritt gerade diefe Betrachtungsweise bei ber näheren Erörterung über das hiftorische Christenthum in die aweite Linie. Dafür macht fich ein boppelter Gefichtspunkt geltend: einmal das objective Bewußtsein der Heilsgemeinschaft als folcher, oder die Offenbarung der innerhalb der vorchriftlichen Religionsentwicklung noch verhüllten Idee des göttlichen Reichs, und zum Andern die ausdrückliche Beziehung des Beilebewußtfeins auf die menfchliche Sunde, ohne welche der historische Chriftus überhaupt nicht erschienen mare.

In ersterer Hinsicht wird der schon im ersten Bande (S. 106) aufgestellte Satz weiter durchgeführt, Jesus Christus sei Der, welcher die Jees bos höchsten Gutes oder des Himmelreichs zuerst in ihrer Reinheit, Klarheit und Bollständigkeit sich und den

Seinigen zum Bewußtsein gebracht und hiermit zugleich die klare Einsicht in die negativen und positiven Bedingungen für den Gintritt in das himmelreich eröffnet habe. Allerdings fügt nun der Berfaffer gleich das hingu, daß der Gewinn jenes doppelten Bewußtseins in Chriftus nicht blos ein Act des Erkennens, fondern zugleich eine sittliche That, die That eines Willens sei, welcher eben durch fie fich als Eins mit dem Göttlichen bewährte. Aber die "Bewußtseinsthat" fteht dem Verfasser doch immer in erfter Linie, und so oft and nachdrücklich es auch hervorgehoben wird, die Lehre Jesu Chrifti sei zugleich Leben, feine Erkenntniß zugleich lebendige Erfahrung, die Bewußtseinsthat zugleich ethische Werdethat (z. B. III, 414), so fällt doch überall auf die erstere Seite ber Hauptaccent. So nimmt die Erörterung über die specifische Dignität des hiftorischen Chriftus überall von feinem, Offenbarungs= bemußtfein", genauer von feiner Lehre und deren objectiven Bahrheits= gehalte den Ausgang; so wird auch, wo von der Ausprägung feines Gottesbewußtseins im subjectiven Seelenleben, im Selbstbewußtsein. Gemüth und Willen die Rede ift, die Betrachtung doch immer wieder auf das Theoretische daran, auf die volle Wahrheit des Gottes = und Beilsbegriffs, hingelenkt (S. 321. 325 f. 412 ff. 659 ff. 707) und die Feststellung der Heilsordnung durch ihn auf Begriff und Bewußtsein reducirt (S. 412. 415); so mird die in Jefu verwirklichte reale Gottmenschheit (S. 33. 55. 97 f.) ober die in ihm erfolgte "Zusammenfassung der in die Menschheit hinein= geborenen Ratur = und Willensfräfte der Gottheit" (G. 293, vgl. S. 297. 326) doch wieder vorzugsweise als eine Zusammenfaffung im "Bewußtsein" bezeichnet, und da, wo der reale Gehalt der genialen Begabung Jesu entwickelt wird, erfahren wir wieder, der Genius Jesu habe sich nach Innen durch die Hoheit, Tiefe und Kulle der religiofen Erkenntnig, nach Augen durch den Stil feiner Rede oder seines Lehrvortrages bethätigt (S. 329; vgl. S. 326). Hiermit hängt weiter gusammen, daß als Riel des Berufes Jefu vorzugsweise die Beranbildung eines Jüngerfreises bezeichnet wird, als Pflanzschule jener Gemeinde der Gläubigen, welche fich über den ganzen Erdfreis verbreiten sollte (S. 342), was doch wohl nur die Deutung zuläßt, daß es Jesu vornehmlich

- 582 Weiße

um Verbreitung und Sicherstellung des ihm aufgegangenen Wiffens von Gott und dem Wesen des göttlichen Reiches zu thun gewesen sei. Bei dieser doch überall hindurchblickenden Grundanschanung werden wir uns freilich nicht wundern dürsen, wenn dem Versfasser "die Frage, wie der Urheber des Christenthums persöulich den von ihm verkündeten Heilsbegriff begrenzt-habe", für eine "Lesbensfrage" seiner theologischen Grundauschanung gilt (S. 262), und wenn wir ihn nun überall bemüht sehen, den theoretischen Lehrs vortrag Jesu im Sinne seines humanistisch erweiterten Heilsbegriffes zu verstehen, und in denselben diesenigen religionss und geschichtssphischen Ideen hineinzudeuten, deren Durchsührung dem Versasser sieht besonders am Herzen liegt.

Mit dem Allen soll allerdings das ethische Moment fo wenig verlengnet werden, daß es der Berfaffer vielmehr wiederholt und fehr nachdrücklich hervorhebt (vgl. z. B. S. 305. 518 u. ö.). Neben die "Bewußtseinsthat" tritt die "Leidensthat", welche beide in Wechselwirkung stehn (S. 414); die Bewußtseinsthat ift der Schlußpunkt einer Reihe innerer "Erlebnisse" (S. 297) und ausdrücklich heißt es, daß das Bewußtsein Jesu zugleich wieder durch fein Sein bedingt gewesen sei (S. 414). Aber gerade diefes Sein wird doch nirgende eingehender entwickelt, am wenigften nach feiner fpecififch= religiöfen Beziehung als ein reales Leben in Gott in feiner gediegenen Substantialität, als vollkräftige Bezogenheit seines Gelbst= und Weltbemußtseins auf das Gottesbemußtsein. Daher wird auch die Frage nach' der "Sündlosigkeit" Jesu ausdrücklich als eine untergeordnete behandelt, nicht etwa weil der Berfasser sie glaubte verneinen zu muffen, sondern weil er darin nichts für den Beiland Charafteristisches findet (S. 314). Doch hebt er allerdings ganz richtig hervor, daß der negative Begriff abstracter Unfündlichkeit nicht haltbar fei: nicht die Abwesenheit jeder Bersuchung im Innern des Gemuths, fondern die Freiheit deffen, was die Berfonlichkeit als folche ausmacht, d. h. der Willenssubstanz von der Befledung durch die Sünde, mache das Wefen "wirklicher Schuldlofigkeit" aus. Und auch darin werden wir ihm beiftimmen konnen, baß es auch hiermit noch nicht gethan gewesen sei, der vollständige Sieg über die Sünde des Geschlechts vielmehr nur durch eine

Reihe selbstbewußter Willensthaten errungen werden mußte, "bie nur einmal und nicht wieder gethan werden fonnten" (S. 315).

Cbenfowenig wollen wir natürlich bestreiten, daß das in Jefu Chrifto mit urfräftiger Fülle in die Belt getretene gottmenschliche Selbstbewußtsein und leben auch ale folches zugleich Princip einer objectiven Gotteserkenntnig und zwar ausbrücklich auch ihrer dentbar höchsten und reinsten Entwicklung sei. Nur daß uns abweichend vom Berfasser jenes immer an erster, dieses nur an zweiter Stelle zu stehn kommt, was mit unserer schon mehrfach hervorgehobenen Differenz in den metaphysischen Grundbegriffen und weiter in der Auffassung von dem Wesen der Religion überhaupt zusammenhängt. Abgesehen hiervon stimmen wir dem Verfasser ausdrücklich darin bei, das eigenthümliche Wert Jesu Christi, von welchem die Bedeutung seiner Person unabtrennbar ift, vor Allem in der durch ihn offenbar gewordenen Idee des Himmelreiches, d. h. der als folche für die Menschheit zu einem Gegenstande bewußter Erfah= rung gewordenen Beilsgemeinschaft zu fehn, wobei wir nur den einzigen — aber freilich principiellen — Vorbehalt machen muffen, diese Heilsgemeinschaft zuerst wieder als realen Gehalt unmittel= barer religiöser Erfahrung und erst abgeleiteter Weise als Object theoretischer Erkenntniß zu betrachten. Und ebenso erkennen wir in den wiederholt dargebotenen Erörterungen über das perfönliche "Cha= rafterbild Jesu", über die Hauptmomente, um welche seine persönliche Lehre sich bewegt, über die unmittelbare geschichtliche Bedeutung feiner Leidensthat, und in Bielem, was über feine "geniale Begabung" gefagt wird, einen in allem Wefentlichen bleibenden Geminn für die theologische Wiffenschaft an. Insbefondere aber miffen wir uns mit dem Berfaffer in der fpeculativen Grundanschauung Gins, daß der allgemeine, in dem religiojen Bewußtsein und leben fich vollziehende Brocek der Menschwerdung des ewigen Sohnes in ber realen Gottmenschheit und in dem feinem specifisch = religiöfen Gehalte nach vollendeten "Offenbarungsbewußtsein" Jesu Chrifti feinen persönlichen Höhenpunkt erreicht habe, der "persönliche Sohnmensch" also Derjenige sei, in welchem das volle gottgeeinte und gottebenbildliche Leben ein Gegenstand concreter Anschauung und Erfahrung für die gefammte Menschheit und zugleich das schlechthin

zureichende Princip aller weiteren menschlichen Gemeinschaftbildung und aller weiteren Entwicklung innerhalb dieser Gemeinschaft geworsden sei. Nur eine solche Speculation wird im Stande sein, den immer unwiderstehlicher sich regenden Bedürsniß nach einer echt menschlich geschichtlichen Auffassung der Person Jesu gerecht zu werden und doch zugleich den bleibenden Wahrheitsgehalt der vom Verfasser scharf, aber zutreffend kritisirten orthodoxen Christologie sicher zu stellen. Und ausdrücklich in diesem Sinne müssen wir, trotz unseres fast durchweg abweichenden Urtheils über historische Sinzelfragen, die Varstellung des Verfassers als einen höchst besachten Weitrag zu den dermalen wieder in lebendigen Fluß gebrachten Untersuchungen über das Leben und das Charafterbild Jesu bezeichnen.

Was nun die bleibende Bedeutung der geschichtlichen Berfon Refu Chrifti für das fromme Bewuftsein betrifft, fo beruht fie bem Berfaffer barin, daß durch ihn "die Beilvordnung feftgeftellt," "die bestimmte Richtung und Geftalt für ben Proceg ber Beilsbeschaffung in unserm Geschlechte gewonnen ift, in welchem bieselbe feitdem im Großen und Gangen diefes Geschlechts wie in deffen einzelnen Gliedern mit ununterbrochener Stetigkeit ihren Fortgang nimmt" (S. 410). Hierin liegt näher das doppelte Moment, daß durch Jesus einmal die volle Einsicht in das Wefen der uni= versellen heilsgewinnung und zum Andern die Gründung der fichtbaren und äußern Kirchengemeinschaft vermittelt ift (val. S. 412). Lettere ist die bewußte Trägerin der überall und immer schon vor= handenen Seilsidee, innerhalb deren der fo zu fagen gegenstandlofe Beilsglaube in organische Wechselbeziehung zur Geschichte tritt. In ber Person des geschichtlichen Christus schauten schon die erften Rünger die Idee des ewigen Sohnmenschen an. In feiner Leiden= that kam ihnen das stellvertretende Leiden des pneumatischen Menichen für den natürlichen, in dem gottgewirften Glauben an feine Auferstehung und Erhöhung zum Bater die königliche Herrlichkeit bes idealen Sohnmenschen und sein Sieg über die Mächte der Finfterniß, also der ideale Behalt des Beilsbegriffs felbit, jum Be= wußtsein (S. 49. 406 ff.). Nicht das Beil und die Beilsgemein= schaft überhaupt, sondern nur das Bewußtsein davon find das

Werk des historischen Christus. Sein Leben und Leiden bient so zu fagen als Illustration feiner Lehre, gewissermaßen auch als "Pfand der wiederhergestellten (folgerichtig wohl nur der ale wieder= hergestellt angeschauten) Heilsgemeinschaft, fofern die Menschheit in ihm ihr eigens mit ber Gottheit versöhntes Gelbst erschaut". Ausdrücklich wird versichert, daß felbst eine "vollfräftige Beilegewißheit" außer aller Beziehung zu bem hiftorischen Chriftus möglich fei (S. 477). Dagegen wird anderwärts wieder gelehrt, bak "ein vollständig feiner felbst und feines mahren Inhaltes bewufter. ein der Geftalt, welche durch ben Glauben der ideale Sohnmensch im Gemüthe ber Gläubigen gewinnt, volltom men ficherer Glaube nur möglich ift in der ausdrücklichen Ruckbeziehung auf den hiftorischen Chriftus" (S. 479). Beide Sate werden mohl fo zu vereinigen fein, daß nicht die Intensivität der subjectiven Beilsgewißheit als folder, wohl aber die objective Reinheit und Wahrheit ihres Gehalts durch die Offenbarung in dem geschicht= lichen Christus bedingt ift, was ebenso wie alles eben Erwähnte die Borauftellung des Intellectuellen por dem specifisch Religiosen beweift, zu welcher die von dem Verfasser festgehaltene Grundanschauung nöthigt.

Chendarum aber scheint uns int Christenthume Idee und Gefcichte zwar richtig bom Berfaffer auseinandergehalten, aber noch nicht in genügender Beise auf einander bezogen zu fein. Die Bedeutung der Berfon Jefu Chrifti geht freilich auch dem Berfaffer barin nicht auf, daß er als Typus und Symbol des idealen Sohnmenschen und als Begründer ber Gemeinschaft angeschaut wird, in welcher mittelft jener symbolischen Sulle die Idee der ewigen Sohn= schaft zum Bewuftsein gelangt; aber die durch ihn und in ihm anschaulich gewordene Idee erscheint boch überall und immer als Sauptfache, mährend ber in feiner Berfon verleiblichte fubftan= tielle religiofe Lebensgehalt in den hintergrund tritt. Daher fann auch ber "vollfräftige Beilsglaube" dem Berfaffer leichter ablösbar erscheinen von Jesu Person, als dies ber Ratur ber Sache nach möglich ift. Denn nicht der objective Behalt ber Heilsmahrheit als folder, fondern ihre subjective Realiferung im zuständlichen Selbstbewußtsein und perfönlichen Leben

ift bas specifisch Religiose an ihr. Es handelt fich in der Religion nicht blos um eine "rein geiftige Wahrheit" an sich und um beren dogmatische Berkörperung in Mythen und finnlichen Borftellungen, fondern ihr ift, wie es ichon ein Unhänger der jungeren Begel'ichen Schule gang richtig bezeichnet hat, ein Drittes wesentlich eigen, die concrete "Beziehung der emigen Wahrheit auf die Geschichte, die nicht Mythus ift, die Anknüpfung der Idee an ihre geschichtliche Berwirklichung in der welthiftorischen Personlichkeit des Religions= ftifters". Auch die freieste Kritik aller einzelnen Thatsachen stellt die eine Grund- und Hauptthatsache immer heller in's Licht, "das perföuliche gottmenschliche Selbstbewußtsein Jesu Chrifti, die Erneuerung der Menschheit in ihm und die Stiftung vollendeter religiöser Gemeinschaft durch den Gekreuzigten", alles dies aber — setzen wir unsererseits noch ausdrücklich hinzu — zuerst als substantiell ge= diegene Realität des perfonlichen Lebens, und erft abgeleiteter Beife als von der Berfonlichkeit ablösbare "Idee".

Und hieraus ergibt fich für die religiöse Gemeinschaft auch noch eine festere und innigere Beziehung zur geschichtlichen Person des Erlösers, als man mit Weiße zugeben fann, wenn man ihn nur als "erften Träger" des freilich auch durch innere "Erlebniffe" vermittelten Offenbarungsbewußtseins, als den erften voll= fommen selbstbewußten Sohumenschen, furz als den primus inter pares betrachtet. Das Erlösende in ihm an sich selbst ift freilich nicht zunächst die Person, sondern das reale, in ihr verkörperte Lebensprincip; aber das Gemeinschaft = Bildende ift die Berfon und dies ift als die concrete Berleiblichung des absoluten Brincips die universelle Bermittelung. Als der "Mittler" hat er den eigen= thumlichen, einzigartigen Beruf, den festen personlichen Organijationspunkt für die allbefassende religiose Gemeinschaft zu bilden, welche ihrerseits als das lebendige Centrum aller sittlichen Gemein= fchaftstreise in der Menschheit diese alle zur Ginheit des Princips jusammenfaßt und dadurch jeden besonderen sittlichen Zweck und jeden befondern Lebensberuf erft zur Wahrheit und Reinheit feines Begriffes befreit. Gerade das religiose Leben mit der ihm eignen Concentration bes Bewußtfeins und Lebens auf das Princip, im Unterschied von der energisch einseitigen Ausbildung einzelner Lebensgebiete, erfordert vorzugsweise die unmittelbar anschauliche Verleiblichung der Jee in der Person, diese innere Harmonie und sittliche Schönheit, dieses innere Bilden und Gestalten, diese mehr darstellende als erkennend oder bildend nach Außen gerichtete Thätigkeit.
Und hieraus läßt sich weiter erklären, warum das Entwicklungsgesetz für das religiöse Leben im Einzelnen wie in der Gesammtheit ein anderes ist, als für das gegenständliche Erkennen oder für
die praktische Sittlichkeit. Zwischen dem religiösen Leben und der
religiösen Persönlichkeit besteht ein unmittelbarer, unausschicher Zusammenhang, während der Gedanke und die im äußeren Werke erlöschende That ungleich leichter ablösbar ist von ihrem persönlichen
Träger. In der Religion ist die Persönlichkeit Alles, weil sie eben
in dieser Concentration auf den innersten Kern und Burzelpunkt
alles persönlichen Lebens besteht.

Und aus diefem Grunde werden wir fagen muffen, daß aller außerchriftliche Beilsglaube erft in der bewußten Anknüpfung an Chrifti Perfon feines vollen und ganzen Inhaltes mächtig wird und intenfiv fie zu jenem Grade perfonlicher Zuverficht gelangt, welche ben Ginzelnen, wenn er zum Leben im Ewigen hindurchgedrungen ift, je an der ihm perfonlich gebührenden Stelle in den Organismus des göttlichen Reiches eingliedert, von welchem Jefus Chriftus für alle Glieder des Geschlechts gleicherweise das Haupt ift. Der Act der Wiedergeburt aber ift so wenig in Allen "berselbe", daß er in jedem Einzelnen je nach feinem individuellen Lebensberufe durchaus individuelle Geftalt gewinnt. Und wie im göttlichen Reich auf die eigenthümliche Thätigkeit Aller gerechnet ift, also auch Reiner ben Andern zu ersetzen vermag, so vermag noch weit weniger irgend welcher intellectuelle und sittliche Fortschritt im Gesammtleben der Menschheit die Berson und unsere lebendige Beziehung auf die Person Dessen entbehrlich zu machen, welcher ein= für allemal der concrete Organisationspunkt für die all befassende Gemeinschaft geworden ift.

Wie sich von diesem Gesichtspunkt aus das Verhältniß des Historischen zum Ibealen doch vielfach noch anders gestalten dürfte, als es nach der Darstellung des Verfassers erscheint, kann hier ebensowenig gezeigt werden, wie es möglich ist, die hieraus für die 588 Weiße

Begriffe ber Erlösung, Wiedergeburt, Rechtfertigung u. s. w. sich ergebenden Consequenzen zu ziehen. Referent merkt daher nur im Vorbeigehn noch an, daß die angedeutete Stellung des geschichtlichen "Sohnmenschen" auch abgesehen von der Thatsache der Sünde ihre volle Bedeutung behält, wir also auch dem Satze nicht beistimmen können, es hätten ohne die Sünde "die Vorbedingungen gesehlt zur Steigerung der Intensität des Sittlichen (besser Religiösen) nur in Einer Persönlichkeit" (S. 399).

Weit fürzer können wir uns bei bem zweiten Merkmale faffen, welches der Berfaffer für die Eigenthümlichkeit des geschichtlichen Christenthums aufstellt. Es ift dies eben die Beziehung auf die menschliche Sunde, ohne welche Jesus Chriftus nicht gekommen fein murde (S. 396. 398). Indem der Berfaffer den allgemeinen Begriff des Beils von der Beziehung auf die Sunde forgfältig zu trennen sucht (S. 72. 84. 351 f. 383 f. 388), ja soger hinsichtlich bes Begriffes ber Gnade, felbit in feiner neutestamentlichen Faffung, ben Bufammenhang beffelben mit bem Begriffe ber Gunde beftreitet, so erscheint die eigenthümlich - driftliche Frömmigkeit, welche fich burch die Gegenfätze von Sunde und Gnade hindurchbewegt, für das Zusammenkommen des Beilsbewußtseins gewiffermagen als et= mas Zufälliges, nur als eine unter besondern Umständen erfolgte Modification des allgemein-sittlichen Heilsglaubens (S. 481), Ja ber Berfaffer schreitet noch weiter gu ber Behauptung fort, nur ber specififch = chriftliche und firchliche Beileglaube, nicht der beil= bringende Glaube in jedweder an und für fich möglichen und in ben verschiedenen Phasen por= und außerchriftlicher Religionsentwick= lung begründeten Geftalt ruhe auf dem Sintergrunde eines ausbrudlichen Sündenbemuftfeins. Wird hier das Wort Beileglaube im genauen Sinne als religiöfer Glaube gefagt und dabei von den erften rohesten Formen der Naturreligion abgesehn, welche noch gar keine ethischen Elemente in sich aufgenommen hat, so ist diese Behauptung offenbar geschichtswidrig. Das Wahre daran ift lediglich diefes, daß erft im Chriftenthume das Sündenbewußtsein zu feiner vollen Innerlichkeit und Tiefe gelangt ift. Aber thatsächlich bildet es einen integrirenden Bestandtheil aller ethischen Resigionen, nicht blos ber alttestamentlichen, fondern namentlich auch der hellenischen.

Reine Religion kann ohne das Opker sein, und überall, wo das religiöse Bewußtsein von der Gottheit nicht blos äußeres Wohlersgehn, sondern auch Förderung der ethischen Lebensinteressen erwartet, nimmt der Cultus allerlei Weihen und Sühnungen in sich auf, um die Schuld zu tilgen und den Zorn der Gottheit zu sänstigen, wenn menschlicher Frevel die ewigen, ungeschriebenen Gesetze versletzt. Von der alttestamentlichen Frömmigkeit aber bedarf es ohneshin keiner Nachweisung, daß sie sich durchaus um die Gegensätze der göttlichen Gnade und des göttlichen Zorns, der menschlichen Gesetzeserfüllung oder Gesetzesverletzung der Treue oder Untreue gegen den Bund, den Gott mit den Bätern gestistet hat, bewegt.

Andererseits hat allerdings die beziehungsweise Lostrennung des Heilsbegriffs vom Sündenbewußtsein auch im Christenthum selbst in sofern ihr Recht, als jener sich nicht in der Austilgung der Sünde und Sündenschuld, dieser blos negativen Momente, erschöpft, sondern erst in der gottmenschlichen Lebensvollendung
seinen positiven Inhalt gewinnt. Ja nicht einmal die negative
Seite des Heilsbegriffs ist durch die Sündentilgung und Sündenvergedung vollständig bezeichnet, da zu derselben überhaupt die Befreiung des religiösen Bewußtseins und Lebens von den Fesseln der
Endlichkeit und Naturbestimmtheit gehört. Und in dieser Beziehung
gebührt der Weiße'schen Darstellung das unbestreitbare Berdienst,
den Inhalt des Heils und der Heilsbeschaffung im menschlichen
Geschlecht ungleich allseitiger erfaßt und entwickelt zu haben, als
in der herkömmlichen Theologie zu geschehn pslegt.

Auf ein näheres Eingehn in den reichen Stoff, den namentlich der Abschnitt über "die Gemeinschaft des Glaubens und die christliche Kirche" (S. 410—654) zur Besprechung stellt, müssen wir aus Rücksicht auf den uns verstatteten Raum verzichten. Die Grundtendenz des Berfassers, die Begriffe Heilsgemeinschaft, Glaube, Rechtsertigung u. s. w. in ihrem bleibenden ethischen Gehalte zu ersassen, verdient ebenso entschiedene Anerkennung, als die Durchsführung im Sinzelnen mannichsache Bedenken erregt. Aber auch wer zu vielen Ausführungen des Verfassers — wie beispielsweise Referent zu der völligen Ineinssetzung von Wiedergeburt und Rechtsertigung, zu der Abhängigmachung des Sündendewußtseins vom bereits zu Stande gefommenen Beilsbewußtsein, und zu ber doch auch hier überall durchblickenden Zurückstellung des specifisch= religiösen Clementes hinter das intellectuelle und praktisch = sittliche - nicht zu stimmen vermag, wird sich doch durch die überall felbständige und geistvolle Art, in welcher der Berfaffer den über= lieferten Lehrstoff bewegt, allseitig angeregt und dem Berfasser zu lebhaften Danke vervflichtet fühlen. Schon dies ift viel werth, daß ein fo origineller Denker wie der Berfaffer die einschlagenden kirch= lichen Lehrstücke unter einem gang neuen Lichte betrachtet und Seiten ber Wahrheit hervorkehrt, die insgemein gar nicht beachtet werden. Als besonders bedeutend heben wir hervor die Erörterungen über "die sichtbare Rirche und die unsichtbare Beilsgemeinschaft", über "das Wort Gottes in Schrift und heiliger Ueberlieferung" und über "die Gemeinde und das Kirchenregiment", in welchen eine Fulle von Gedanken ausgesprochen und durchgeführt sind, welche in hohem Grade verdienten, in unser theologisches Denken allgemeineren Gingang zu finden.

Und so scheiden wir von dem gediegenen, in unserer dogmatischen Literatur epochemachenden Werke mit dem Wunsche, daß Keiner, dem es ernstlich um denkende Durchdringung und wissenschaftliche Neubelebung des christlichen Glaubensgehaltes im Zusammenhang mit allen edleren Bildungselementen unseres Zeitalters zu thun ist, dasselbe ungelesen bei Seite legen möge. Denn wieviel auch immer die wissenschaftliche Kritik gegen das Ganze oder gegen Ginzelnes zu erinnern sinde, es ist doch immer der Ausdruck eines wohlgerechtsfertigten Selbstgefühls, wenn der Verkasser in dem Vorworte des dritten Bandes von dem, nun abgeschlossenen, Werke bemerkt, das Absehn dabei sei auf ein \*xvημα εἰς ἀεί, nicht auf ein ἀγωνισμα εἰς τὸ παραχρημα gerichtet gewesen.

Wien.

R. A. Lipsius.

Die christliche Ethik von Ph. Theodor Culmann, protestantischem Pfarrer in Speher. Erster Theil. Stuttsgart, 1864. Druck und Verlag von J. F. Steinkopf. XII u. 429 SS. gr. 8.

Der durch die Tiefe und Aufrichtigkeit feiner Frömmigkeit, durch den hohen Flug seines Geistes, durch die wohlthuendste Rückhalts-losigkeit und Offenheit und durch eine sehr glückliche Darstellungszabe ausgezeichnete Pfarrer Eulmann ist ganz kurze Zeit nach Erscheinen des uns vorliegenden ersten Theils seines Werkes in die Ewigkeit abgerufen worden. Den zweiten Theil hat er wohl noch entworfen, aber nicht druckfertig zurückgelassen, und es fragt sich sehr, ob derselbe noch zur Deffentlichkeit gelangen wird. Glückslicherweise bildet jedoch schon dieser erste Theil, nach des Verfassers eigener Erklärung, bereits ein in sich abgeschlossens, mithin schon an und für sich selbst eine gewisse Befriedigung gewährendes Ganzes.

Als die Grundlage der Ethik hat man unftreitig zunächst die Natur bes Menschen felbft, bann die Berhältniffe und Beziehungen zu betrachten, in welchen er fich befindet. Sein mahres Wefen bildet seine Gottebenbildlichkeit, und dieser zufolge steht er vor Allem in der bestimmtesten Beziehung zu Gott. Durch die Sünde aber hat er fich von Gott getrennt; die nächste Aufgabe für ihn wird alfo diefe fein muffen, zur Gemeinschaft mit Gott zurückzukehren. So ift benn die Ethik, nach Culmann's eigenen Worten, "die Wiffenschaft der Lebensregeln, durch deren Befolgung der Mensch von der Sunde erlöft und zum Bilde Gottes vollendet wird". Der erfte Theil derselben hat, unferm Berfaffer zufolge, diefe Regeln zunächft nur in Bezug auf den gottebenbildlichen Grund= trieb anzugeben, mährend der zweite Theil ebenfolche Regeln in Betreff der natürlichen Triebe — des Leibes auf Nahrung und Beschlecht, der Seele auf Besitz, des Geiftes auf Herrschaft aufstellen sollte.

Ueber diese Eintheilung können wir natürlich mit dem Verfasser nicht rechten, da wir ja von dem zweiten Theil eine nähere Kenntniß nicht besitzen. Was dagegen den ersten Theil betrifft, der uns wirklich vorliegt, so ift er durchaus asketischer Natur, wie denn auch Culmann von seiner Ethik sagt, daß in ihr, mas ein Thomas a Rempis, ein Arnd, ein Scriver, ja mas die ganze Erbauungsliteratur anstrebe oder beabsichtige, wissenschaftlich formulirt und principiell conftruirt werde. So gewiß aber die Asketik oder Mustik eng und innig mit der Theosophie verbunden ift, unleugbar auf ebendieser ruht: so ift denn auch die ganze Ginleitung unferes Verfassers zu seiner Ethik theosophischen Inhalts. Er hat auch beffen gar kein Sehl; vielmehr erklärt er mit dem ihm eigenthumlichen Freimuth geradezu, daß die Theologie, sobald fie Wiffenschaft werden und nicht blos Exegese und Geschichte bleiben wolle, der Philosophie nicht entbehren könne. Doch soll fie freilich nicht, wie dies bisher fast immer der Fall gewesen, unter dem Ginfluß einer falschen Philosophie stehen, die unmöglich befruchtend, sondern vielmehr blos verflüchtigend, ja verkümmernd auf sie einwirken könne. Nur diejenige Philosophie ist ihm die mahre, welche das Chriften= thum in feiner ganzen ungeschmälerten Objectivität, fo wie es in ber Schrift und im Bekenntnig der Rirche enthalten ift, in fich aufnimmt, dann aber daffelbe tiefer, umfaffender, universeller begründet, als dies dem blogen Fachtheologen möglich ift. "Wer eine folche Philosophie gefunden hat", fagt er, "der kann Gott danken, benn er erfährt es, daß die fünf Brode und die zwei Fischlein, welche die Theologie mit knapper Noth aufbringt, zu einem Reich= thum fich entfalten muffen, der Taufende fättiget."

Diese wahre Philosophie kann er unmöglich in demjenigen finsben, was man zuletzt doch nur Weltweisheit nennen kann; sie begegnet ihm vielmehr in der Gottesweisheit, Theosophie. Er kenne, sagt er, eine andere und höhere Dynastieenreihe von Königen im Reiche des Geistes, als die eines Kant, Fichte, Schelling und Hegel; sie ist ihm durch die Namen Jacob Böhm, St. Martin, Baader, Schelling in seiner spätern Entwicklung und durch Schaden bezeichnet. Während er zu seinem Christensthum allerdings durch Buße und Glauben, so sei er zu seiner

Theologie nicht zunächst durch Exegese und Geschichte, sondern durch die Philosophie ebendieser zuletzt genannten Männer gekommen, die doch nicht bloße Weltweise, sondern Gottesweise waren. Ihnen verdankt er denn auch den Begriff der Gottebenbildlichkeit im wahren und vollen Sinn des Wortes.

Es erscheint unserm Berfasser keineswegs angemessen, an dem Ebenbilde, wie die alten Dogmatiker thun, substantielle und accidentelle Merkmale zu unterscheiden und die ersteren darein zu feten, daß der Mensch persönliches, wollendes, unsterbliches Ich sei, die lettere aber darein, daß er - im Paradiefe - mit Beisheit, Bei= ligfeit u. f. w. ausgestattet gewesen. Damit, daß der Mensch Berfonlichkeit, Ichheit ift, folglich Selbstbewußtsein hat, wird ja, wie er ganz richtig bemerkt, noch gar nicht angegeben, mas für ein Selbst es ift, das da von sich weiß. Nicht, weil der Mensch freies, bewußtes, geiftleibliches Sch ift, kann er Gottes Ebenbild genannt werden, fondern weil er Cbenbild ift, muß er, unter Undern, auch ein folches Ich sein. In der That und Wahrheit ift er Gottes Cbenbild darum, weil ihm diefelbe Vaterhppoftase eingepflanzt wurde, welche in dem überweltlichen trinitarischen Gott als uran= fänglich zu benten ift. Go gewiß nun aber, sagt Culmann weiter, ber Bater, sohnlos gedacht, als Lucke des Sohnes und Beiftes er= scheint und ebendiese Lücke, da der Bater doch ein Personwesen ift, nicht als passive Leere, sondern als ein höchst positiver Hunger nach der im Sohn und im Beift fich ihm darbietenden Fülle aufgefaßt werden muß: so ist denn auch der Mensch, vermöge der ihm eingepflanzten Baterhppoftafe, als ein Abgrund des hungerns und Begehrens zu bezeichnen, der allein von Gott ausgefüllt merben kann : dabei ift ihm aber zugleich auch die Fähigkeit zuzuschreiben, diefe in der That von Gott ihm zur Berfügung gestellte Fulle zu affimiliren.

Hiermit haben wir, bem Wesen nach, ganz vollständig die Erstlärung unsers Autors über die Gottebenbildlichkeit des Menschen bargelegt und müffen nun freilich über dieselbe bemerken, daß wir sie zwar für richtig, aber doch nicht für zureichend halten können. Der Begriff, auf welchem sich uns die ganze Sthik auferbauen soll, hätte doch eine viel concretere, anschaulichere, überzeugendere Expo-

sition erfahren sollen, als die hier gegebene, die allen Denjenigen, welche nicht aus den Schriften eines Böhme und besonders eines Baader das hier Mangelnde sich zu ergänzen wissen, geradezu ungenießbar bleiben muß. Böllig rathlos läßt darum Culmann seine Leser doch nicht, indem er in seiner Entwicklung der Ethik selbst, ja schon im weitern Verlauf der Einleitung in dieselbe so ziemlich nachbringt, was er bei der eigentlichen Grundlegung zu bieten unterlassen hat. Ungemein ansprechend sind gleich seine Erörterungen über das Paradies, die natürlich auf die ursprüngliche Beschaffenheit des Menschen, als seines ursprünglichen Bewohners, ein helles Licht zurückwerfen.

Mit völlig einleuchtenden Gründen weift er hier die herkommliche, geradezu findische Auffassung des Paradieses zurück, als ob dasselbe blos ein schöner irdischer Garten gewesen sei. Nicht irdischer Natur war es, fagt er, sondern als die dem Cbenbild von Gott zugewiesene Wohnung mußte es nothwendig ebenso ein Gleichniß bes himmels fein, als ber Menfch Gleichniß Gottes mar. Ebenhieraus begreift sich denn auch die Regel für die Ethik des Paradieses, die nicht, wie man gemeinhin annimmt, ein bloges Berbot ift: "Bon dem Baum des Erkenntniffes Gutes und Bofes follit bu nicht effen", fondern vor Allem ein Gebot: "Du folift effen von allerlei Bäumen im Garten." Der Mensch nämlich, als ber personificirte Gotteshunger, war nothwendig darauf angewiesen, gott= liche Fulle zu affimiliren. Und nicht blos follte fein geiftiges Wefen gespeist, fondern feine Beistesspeise auch fixirt merden; die Fixirung geistiger Zuftande aber geschieht, wie benn Leiblichkeit bas Ende der Wege Gottes ift, gerade im Reiche der Leiblichkeit. Das hier dem Menschen gegebene Gebot entspricht also durchaus der hohen Würde deffelben; es ist das große Gotteswort, auf deffen Er= füllung Alles ankommt, es deutet auf die eigentliche Centralthat des religiöfen Berhaltens.

Dieser Erklärung des im Paradiese dem Menschen zu Theil ges wordenen Gebotes wird natürlich die des Verbotes entsprechen müssen. "Bar der gebotene, nicht etwa blos gestattete Genuß der Paradiessrüchte", sagt Culmann, "ein Mahl der Vermählung mit himmlischen Geisteskräften und aß der Mensch an ihnen, wie später

auf dem Boden der chriftlichen Kirche, ein In, Mit und Unter geistiger Wesenheit, so sind wir berechtigt, in dem Baum der Erstenntniß, dessen Frucht verboten wird, eine entsprechende Tiefe geistigen Hinterhalts zu vermuthen. Wie Gott vorzugsweise in dem Baum des Lebens nur als selbstlose Gabe dem Menschen sich darbietet, so gelangt im Baum der Erkenntniß die satanische Fülle, nur zur bloßen Gabe depotenzirt, an den Menschen."

Diesen beiden Sollicitationen steht nun der Mensch gegenüber mit der Freiheit der Wahl; bevor es aber bei ihm zur eigentlichen Entscheidung tommt, tritt ein Ereignif von den gewaltigften Folgen dazwischen. Wie in Unsehung der Pflanzenwelt das Bauen und Bewahren des Paradieses, so war ihm in Bezug auf die Thier= welt die Namengebung, vermöge deren er die in jedem Gethier gleichsam verschüttete Idee hervorrufen und fie in ihm zur vollen Herrschaft bringen follte, zur Aufgabe gemacht. Das bedauerliche Resultat aber dieser ersten Handlung des Menschen mar kein an= beres, als daß er von dem hohen Standpunkt, in welchen ihn Gott gefett hatte, zu weichen begann. In Folge ber nahern Berührung, in welche er hiermit zur Thierwelt gekommen, tendirte er jett zu einer Art von Gleichstellung mit dieser. Die dualistisch-geschlechtliche Existenzweise der Thiere erschien ihm als eine ihm abgehende und wünschenswerthe, und Gott mußte sich dazu herbeilassen, dem durch die Schuld des Menschen in der Schöpfung ausgekommenen "Nicht= aut" durch Bildung des Weibes abzuhelfen. Dieje Borftellungs= weise theilen freilich gar viele Theologen nicht, indem sie in der Schöpfung der Eva einfach nur die Vollendung der Schöpfung finden wollen. Culmann aber weift, namentlich Professor von Sofmann gegenüber, die Unrichtigkeit ebendiefer Unnahme so schlagend nach, daß sie sich nicht weiter mehr wird halten laffen.

Was aber den Sündenfall selbst betrifft, so bringt unser Versfasser gleichsalls die entschiedensten Gründe dafür bei, daß derselbe unmöglich in der Uebertretung eines nur willfürlich dem Menschen von Gott auferlegten Gebotes, mithin nur in einem formalen Unsehorsam bestanden haben könne, und läßt hierbei seinem Unmuth über eine solche, die Bibel nur herabwürdigende Auslegung ohne

Schen laut werden. "Was für eine Wissenschaft dies sein mag", sagt er, "welche es für möglich hält, daß mit einem bloßen formalen Ungehorsam ein ganzes Heer von Uebeln wie mit einem Zanberschlag gegen die menschliche Natur entsesselt wird, braucht nicht gesagt zu werden. Die großartigen Realismen des göttlichen Wortes, die grundlegenden Borgänge der Urzeit sinken bei solcher Behandlung auf eine Stufe des Kindischen und Läppischen herab, gegen das die heidnische Sage der Pandorabüchse ein Wunder von Tiessinn wäre."

Da der Baum der Erkenntniß eine Gabe des Satans war und in der Gabe der Geber selbst gebunden liegt, so hat sich der Mensch, indem er von der Frucht jenes Baumes kostete, mit dem Satan zwar nicht unmittelbar, aber doch mittelbar, mittelst jener Frucht nämlich, zusammengeschlossen. Mit dem Genusse der verbotenen Baumfrucht war jedenfalls der Ansang zur Assimilirung des Satans gemacht, und es gähret nun die Hölle in dem Menschen und steigt wie ein Rauch des Abgrunds aus der bereits assimilirten Gabe ein ganzes Heer widergöttlicher Regungen auf, die den Willen zur Aufnahme versuchen. Vor dem äußersten Berderben den Menschen zu bewahren, gab ihm nun aber Gott ein Object, in welchem seine Seele glaubend, liebend und hoffend ruhen konnte, die Verheißung des Messias, und ließ außerdem noch Maßregeln bei ihm eintreten, die den Zug zur Sünde, wenn auch nicht brechen, so doch schwächen und den Menschen erlösdar erhalten sollten.

Diese Maßregeln, die Verweisung an die irdische Nahrung, die Arbeit im Schweiße des Angesichts, die Verbannung aus dem Barabiese, über welches Alles sich unser Versasser im Einzelnen sehr geistreich und besehrend vernehmen läßt, ziesen dahin ab, zu vershüten, daß der Mensch, nachdem er sich in der Ursünde der Hölle zugewendet, nicht in senkrechter, kürzester Linie, sondern, nach dem Parallelogramm der Kräfte, nur in diagonaler Richtung ihr zustürze. Immerhin aber gelangt er, wenn auch auf langsamerem Weg, zur Hölle, falls er sich nicht besehrt. Den maßgebenden Stoß zur Sölle, falls er sich nicht besehrt. Den maßgebenden Stoß zur Sünde hin hat jeder Mensch in seinem Stammhaupt empfangen, und wosern er ihn nicht bricht und mit aller Macht gegen seine reißende Gewalt ankämpst, wird er nothwendig zur Tiefe entsührt.

Durch die Erlösung aber ift es ihm möglich geworden, die falsche Erfülltheit, die er in ber Gunde aufgenommen hat, auszuscheiden und dafür die mahre mit dem Sohne in sich einzuführen. Ja, fagt Culmann, wie die vorhandene Speise den Appetit reigt, so der in die Welt eingetretene Sohn die in jeder Menschenfeele siegende Baterhypostafe. Sie brangt und treibt zum Sohne bin und außert fich somit als Zug des Baters zum Sohne. Ift aber der Mensch beim Sohne angelangt, fo hat er biefen zu affimiliren. Doch ift hiermit das Ziel noch nicht völlig erreicht, sondern es handelt fich dann erft noch darum, daß der Mensch auch zum Befitz des heiligen Geistes gelange. In den hiermit angedeuteten Momenten stellen sich aber die drei Tugendstufen dar, welche der Mensch zu erklimmen hat und deren Erörterung sowie die der drei ihnen cor= respondirenden Lafterstufen, die er eben auch herunterstürzen fann. den ersten ausgeführt vor uns liegenden Hauptheil der Ethik un= feres Verfassers bildet. Die erste dem Zuge des Baters zum Sohn entsprechende Tugendstufe begreift die Buße, zugleich aber auch den Glauben in sich, und Culmann, indem er die Buge als die in Rraft des Erlösers erfolgende Ausscheidung der in die eben= bildliche Baterhypostase eingeführten widergöttlichen Gabe als einen chemischen Brocef höherer Art, im Gebiete des geistigen Lebens und der Freiheit, darftellt, macht hier die treffende Bemerkung, daß kein Naturforscher von irgend einem Vorgang in der Natur eine fo durchaus fichere, weil schlechthin unmittelbare Gewißheit gewin= nen könne, als von ebendiesem Proces der Buse Derjenige, welcher fich derselben unterzieht. Was hier vorgeht, fagt er, erfolgt nicht außer uns, auch nicht auf der Oberfläche unserer Haut, nicht auf ber Nethaut unferes Auges, nein, in uns, in unserer felbsteigenen Seelensubstang, in der Alles Nerv, Gefühl, Empfindung, Wiffen ift. Wie gang unwahr ift es alfo, wenn die Naturforscher behaupten, die Objecte der chriftlichen Theologie könnten nicht gewußt werden, seien nicht empirisch fest und sicher!

Im wirklichen Verlaufe aber der Buße enthüllt fich dem Menschen, sofern er sich der Bußpredigt von Seiten der Kirche und der durch ebendiese in ihm erweckten Stimme des Gewissens zuwendet, der gauze Greuel seiner Sündhaftigkeit. Was von uns erkannt

werden foll, bemerkt hier Culmann, das muß uns objectiv werden; so lange das Subject im Object befangen ist, beide noch nicht reinlich anseinander getreten sind, ist noch kein rechtes Wissen möglich. Die Buße ist ja nun aber gerade jener chemische Proceß, in welchem das Personwollen des Menschen von der Sünde sich lossschält, und so wird denn der Büßende zunächst substanzlos und steht nun allersdings da als ein Armer, als ein Leidtragender, als ein Hungernsder und Dürstender. Doch ist er als solcher, nach Matth. 5 und Luc. 6, bereits selig zu preisen, da die Gabe göttlicher Wesenheit jetzt eine zugerichtete Stätte in ihm sindet, wo sie eingehen und ihm also nun die reichste Befriedigung zu Theil werden kann.

Jene Gabe zu gewinnen, bedarf es des Glaubens, der als ein Aufthun des Willens für diefelbe anzusehen ift und ebenso attractiv für das Beil, als die Buge repulfiv der Sunde gegenüber fich erweift. Birflich find diefe beiden, der Glaube und die Bufe, immer zu gleicher Zeit vorhanden und erscheinen bergeftalt als gegenseitig fich bestimmende Rraftäugerungen, daß man kaum wird bestimmen können, welche von ihnen Urfache und welche Wirkung ift. Es kann aber die Buge freilich auch eine halbe ober mangel= hafte sein, indem nämlich die Abkehr von demjenigen, welchem man bis dahin zugewendet war, nicht völlig, sondern mit einem bewußten Vorbehalt geschieht, und ebenhierin liegt nun eine fcmere Ge= fahr, die Gefahr, der Beilsgabe, die den Preis des Glaubens bil= bet, völlig verluftig zu werden. Gine andere große Gefahr ergibt fich aus der Schwäche des Glaubens, die leicht zur Bergagtheit, ja jur Berzweiflung führt und nicht felten mit der völligen Abschütte= lung des Joches Chrifti endet. Gin fehr bedenklicher Zustand ift endlich auch die frankhafte Reizbarkeit des Gewiffens, die dem Rindheitsalter des neuen Lebens mohl natürlich fein mag, die aber boch in der Rraft des Glaubens, deffen Grofartigkeit mit folcher felbstquälerischer Eigengerechtigkeit sich nicht verträgt, allmählich über= munden werden foll.

Dies die allgemeinsten Grundzüge der ersten Tugendstufe, in welche natürlich auch die Sündenvergebung und die Taufe hineinsfällt. Was die Erörterungen über letztere betrifft, so ist es uns aufgefallen, daß hier jede, noch so leise Andeutung des realistischen

Charakters diese Sacramentes im Sinn eines E. Nägelsbach (siehe Rudelbach und Guerike's Zeitschrift für Lutherische Theologie und Kirche, Jahrg. 1849, S. 612 ff.) mangelt, dasselbe vielmehr von unserm Berfasser ganz in der gewöhnlichen Weise durchaus spiritualistisch aufgesaßt erscheint. In Hinsicht auf die Sündenvergebung wird man ihm dagegen wohl Necht geben müssen, wenn er behauptet, daß dieselbe zur Zeit in der Kirche völlig abhanden gekommen sei. Sine wirkliche Sündenvergebung kann nämlich die blos bedingungsweise Sündenvergebung doch nicht genannt werden; in der That begegnet uns aber dermalen doch nur letztere, nicht erstere, weil der prophetische Seherblick, vor welchem die Tiesen des menschlichen Herzens sich enthüllen müssen, mangelt.

Rachdem der Menich auf der erften Tugendstufe, dem Zug des Baters folgend, durch Buffe und Glauben zum Sohn gekommen ift, fo hat er nun, und darin besteht die zweite Tugendstufe, bei bem Sohn auch zu bleiben. Die Macht des alten Wefens ift ja in ihm immerhin noch ftart, fo daß ebendiese Gemeinschaft von fei= ner Seite her fortwährend unterbrochen mird, folglich nur vermöge eines immer von Neuem wiederholten Anfates und Anlaufes aufrecht erhalten werden kann. Auch ift "das Object des Chriften= thums", wie Culmann fagt, "fo massenhaft und centnerschwer, daß der Gläubige es nur atomisirt sich aneignen kann". Je vollkommner die Affimilirung mare, um fo ununterbrochener murde fie allerdings erfolgen, um so fürzer die Dauer zwischen Aufnahme und Berarbeitung des Aufgenommenen sein. Es findet hier etwas Aehn= liches bei uns Statt, wie bei unsern Mahlzeiten, die nicht fo rasch auf einander folgen können, wie unfere Athemguge. Der belebende Sauerstoff der Atmosphäre geht direct und ohne Umschweife durch die Lungen in unfer Blut über; die Nahrungsmittel dagegen fonnen erft auf längern Umwegen, in Folge der allmählichen Affimili= rung mittelft bes Berbauungsprocesses, in dasselbe aufgenommen merben.

Nächst diesem Verdauungsproceß kömmt aber bei der Assimilisung auch die Secretion in Betracht. Die Buße, diese Ausscheisdung des Widergöttlichen, wird auf dieser Stuse in gesteigerter Weise fortgeführt. "Der Sauerteig des Christenthums versetzt die Theol. Stud. Jahrg. 1865.

Secle, wie unser Verfasser selbst sich hierüber vernehmen läßt, in einen mächtigen Gährungsproceß, in welchem oft gewaltige Stücke bes alten Abam's, die unangesochten in verborgenen Tiesen ruhten, hervorgespült werden." Wenn aber Culmann weiter dieser Secretion nach unten eine Secretion nach oben entgegengestellt, so scheint uns der Ausdruck für dasjenige, was er hier ohne Zweisel im Sinn hat, sehr übel gewählt. Wohl handelt sich's bei der Wiedersgeburt oder Erneuerung des Menschen, die man als eine Erlössung, Vergöttlichung anzusehen hat, um eine Scheidung desselben von sich selbst. Von was er sich aber zu scheiden hat, ist doch uur seine Versehrtheit, sein falsches, nicht aber sein wahres Ich, und dieses kann an sich selbst gar nicht gedacht werden ohne eine Hinsgabe nach oben; als eine Secretion aber läßt sich diese Selbsthinsgabe unmöglich bezeichnen.

Die nähere Erörterung der gangen zweiten Tugendstufe erfolgt in drei besondern Abschnitten. Zuerst wird hier das affimilirende Subject und beffen Selbstthätigkeit in's Auge gefaßt, welche lettere unfer Autor, gang in Uebereinstimmung mit dem Sprüchwort: "Bete und arbeite", im Gebete und im driftlichen Wirken im engern Sinn des Wortes findet. In der ungemein geistreichen und erwecklichen Abhandlung vom Gebet bespricht er besonders deffen Schwierigkeit und deren Ueberwindung, bann die Ginwurfe wider bas Gebet und ftellt hierauf noch eine Gebetsscala auf. Daß er von der wirksamen Rraft des Gebetes feine geringere Borftellung hegt, als wir dem Worte des Herrn zufolge haben follen, erhellt beutlich genug aus der Meußerung: "Burde fich die Menschheit wieber auf die Rraft des Gebetes besinnen, fo konnte hiermit die Welt bas werden, was fie ursprünglich sein sollte, ein durch gottmensch= liche Freiheit regiertes Runftwerk, mahrend fie jest eine fich ableiernde Maschine ift, die dem Feuer des Gerichts entgegeneilt." Bas aber die von Culmann aufgestellte Gebetsscala betrifft, fo be= zeichnet er als die unterfte Sproffe derfelben die Bitte um Errettung aus einer äußern Lebensnoth, als die zweite bas Webet um Sundenvergebung in Chrifto; die dritte ift ihm das Gebet um die Aneignung Chrifti und die Ausgestaltung des neuen Menschen; als Die vierte ftellt fich ihm die Fürbitte um das Wohl des Rachften

dar; die fünfte endlich findet er in dem Beten nur aus großer feuriger Liebe, so daß sich der Mensch selbst nun blos als Mittel und Gott lediglich als Zweck ansieht.

Sofern schon bas Gebet als eine Thätigkeit, als ein Wirken gu betrachten ift, ftellt unfer Berfaffer demfelben unfere fonftige, gur Affimilation des Sohnes erforderliche Thätigkeit als driftliches Wirken im engern Ginn entgegen. Er beleuchtet deffen Schwierigfeit, versucht, wobei eine noch tiefer gehende Erörterung wünschense werth gewesen mare, seinen dramatischen Charafter nachzuweisen und bringt dann noch die Formeln des richtigen wie des unrichtigen Wirkens zur Sprache. "Die Ginheit", fagt er, "von Freiheit und Rothwendigkeit im Wirken des Menschen, von tiefster padagogischer Planmäßigkeit auf Seite Gottes, und dennoch wieder von einer Rückfichtslosigkeit, welche die Ereignisse wie mit blinder fata= liftischer Nothwendigkeit sich abwickeln läßt, das träumerische Ineinanderspielen dieser gegenfählichen Momente verleiht der Geschichte ber Menschheit, wie des Ginzelnen, den überaus tiefen Reiz des dramatischen Charakters." Das ist au sich wohl ganz mahr; wie es sich aber denken lasse oder wodurch es möglich werde, darüber geht Culmann einfach hinweg. Indem er jedoch die Formeln des richtigen, d. h. desjenigen Wirkens, bei welchem zwischen dem Wollen Gottes und dem des Menschen Uebereinstimmung herrricht, und ebenfo die des unrichtigen Wirkens darlegt, fällt auf diesen dunkeln Bunft einiges, nur freilich fehr ichwaches Licht. Die eine Formel des richtigen Wirkens aber lautet: Gott will und ber Mensch will auch; die andere: Der Mensch will und Gott will auch. Der lettere Fall tann padagogischer Art fein, fo zwar, bag Gott dem Menschen den Willen thut, damit der Mensch später Gottes Willen thun möge. Auf der andern Seite fann aber die nämliche Formel auch jene Sohe bezeichnen, auf welcher der Mensch so völlig in das Gottesbild verklärt ift, daß Gott ihm ebensowenig etwas verfagen kann, wie fich felbst. Go mar es bei Demjenigen, ber fich nicht schämt, uns seine Bruder zu heißen, wenn er Joh. 17, 24 fprach: Bater, ich will, daß, wo ich bin, auch Die bei mir feien, die du mir gegeben haft.

So viel über den erften Abschnitt, der vom affimilirenden Gub= ject und beffen Thätigkeit handelt. Im zweiten Abschnitt wird uns bagegen das Object der Affimilation vorgeführt, welches kein anderes ift, als Chriftus felbit, der fich dem Gläubigen in feiner Rirche und zwar ebensowohl in bem gegliederten Organismus derfelben, wie in den Gnadenmitteln, dem Wort und dem Sacramente barbietet. Gehr schon wird von unferm Autor der Bedanke ausge= führt, daß die Institution des Rirchenjahrs in der dramatischen Fünfheit ihrer Sauptfefte, Beihnachten, Charfreitag, Oftern, Simmelfahrt und Pfingsten, nicht blos die Thatsachen unserer Erlösung in's Gedächtniß rufen wolle, fondern vielmehr an die Gemeinde die Aufforderung ftelle, durch gläubiges Sineinimaginiren in den herrn sich in die jeweilige Feststimmung zu versetzen und hiermit für das Sprechen des Herrn selbst zugänglich zu werden. Auf der andern Seite flagt er aber darüber, daß in der Rirche die Unmittelbarkeit nicht mehr zum Durchbruch gelange und man eben= barum bei ihrem Gottesbienfte nicht mehr, wie dies, 1 Ror. 14, 24 zufolge, in der apostolischen Zeit der Fall mar, unmittelbar den Eindruck gewinnen könne, daß Gott hier gegenwärtig fei.

Bochft treffend bemerkt Culmann vom Schriftwort, daß daffelbe einen Bermefungsproceg ber Entkleidung in uns durchmachen muffe. Seine zunächst hiftorisch = exegetischen Sullen muffen in unferm Innern geloft und zerfprengt werden; bann erft beginnt bei uns ein organisches Bermachsen beffelben mit unserer Seelensubstang, feine lebendige Aneignung bahut sich an und erreicht immer höhere Stufen der Intimität. Ja, es wird dann in uns (Joh. 4, 14) ein Brunnen des Waffers, das in das ewige Leben quillet, und die Gewißheit, welche ebenhiemit bei uns erzielt wird, ift eine absolute und weit höhere, als diejenige, die durch noch so große, vor unsern Augen erfolgende Bunder bewirft werden fonnte. "Glaubet mir". fagt Chriftus Joh. 14, 11 zu feinen Jungern, "daß ich im Bater und der Bater in mir ift; wo nicht, fo glaubet mir boch um der Werke willen." Mit den Worten "glaubet mir" verlangt er von feinen Jungern jene unmittelbare, unbedingte Glaubensgewifheit. die ihnen innerlich so fest stehen sollte, daß fie von den Werken absehen können. Vermögen sie sich aber nicht sofort auf jene Höhe zu schwingen, so sollen sie sich eben an seine Werke halten, diese analysiren, summiren und an ihnen herum operiren, bis sich ihnen zuletzt eben jenes große Facit ergibt.

Das heilige Abendmahl faßt unser Autor natürlich nicht spiritualistisch. "Der Mensch", sagt er, "lebt nicht von der Luft allein, oder mit andern Worten: Geist ist nur für den Geist vorhanden und nicht für den Leib; der Herr will aber auch ein Heiland des Leibes sein." Deswegen sollen aber doch, Eulmann zusolge, Diesienigen nicht verworfen werden, welche das heilige Abendmahl nur als ein Gedächtnismahl ansehen. Bei Paulus (1 Kor. 11, 23—25) und bei Lucas (22, 19) wird ja dasselbe wirklich als solches bezeichnet, offenbar Denjenigen zu Gute, welche dieser niedern Auffassung als einer Vorstuse zur höheren bedürsen. Abendmahlsgemeinschaft kann sonach offenbar auch mit Denjenigen stattsinden, die bloßes Gesdächtnismahl seinen weniger geförderten dieselbe haben kann. "Was in der Abendmahlsformel selbst unirt erscheint, soll consessioneller Fanatismus nicht scheiden."

Der britte Abschnitt ber Abhandlung über die zweite ethische Stufe breitet sich über die auf letterer brohenden Gefahren und über die Art und Weise aus, wie sie zu überwinden seien. Diese Gefahren: die äußerliche Gewohnheitsfrömmigkeit, dann die spiritualistische Hoffart und endlich der Kleinmuth sind als bloße Steizgerungen der auf der ersten Tugendstufe uns bereits vorgekommenen sittlichen Gesahren anzusehen. Ebenso wird man wohl in der falsschen Freiheit und der falschen Gesetlichkeit nichts Anderes als besondere Formen der Hoffart und des Kleinmuthes erkennen; doch hat es unser Verfasser für gut gesunden, sie eigens zu bessprechen.

Nicht die Assimilirung des Sohnes ift bereits schon das letzte, dem Menschen vorgesteckte Ziel, sondern vielmehr, was bei ihm durch diese erst erreicht werden soll, der Besitz nämlich des heiligen Geistes. Es kann der Mensch wohl schon zum Sohne gestommen sein, "in lebendigen Gliedern der Kirche mit seinen Augen

ihn beschaut und in der Predigt seines Wortes mit Ohren ihn gehört haben, ohne deshalb auch schon den Geist als selbständig in
ihm fixirtes Lebensprincip zu besügen". Wirklich gelangt er hiezu
erst damit, daß jenes Wasser des Lebens, welches ihm der Sohn
darbietet, nicht mehr als bloße Gabe für ihn vorhanden, sondern,
auf was wir ja schon oben hingedeutet haben, zu jenem lebendigen
Brunnen geworden ist, der in das ewige Leben quillet. Die Stuse,
welche der Mensch hiemit einnimmt, ist die dritte und letzte Tugendstuse, die Stuse der Freiheit und selbständiger schöpferischer Meisterschaft, im Gegensatze zu der vorausgehenden Stuse gebundenen,
mühsam sich abringenden Lernens und Arbeitens.

Bier anticipirt ber Gläubige, wie unfer Autor fagt, mas leiblich und fosmisch freilich erft am Ende der Tage eintreten wird, jenen Buftand vollendeter Gottesgemeinschaft, ben die Offenbarung Johannis in den Worten schildert: "Seine Anechte werden ihm bienen und seben fein Angeficht, und fein Rame wird an ihren Stirnen fein, und wird feine Nacht ba fein und nicht bedürfen einer Leuchte oder des Lichtes der Sonne, benn Gott der Berr wird fie erleuchten, und sie werden regieren von Ewigkeit zu Ewigkeit." Es ift hier vollendete Unmittelbarkeit des Verkehres zwischen Gott und Mensch eingetreten; fie grundet darin, daß berfelbe Geift, welcher die Tiefen ber Gottheit erforscht, das bleibende Eigenthum des Menschen geworden ift. Wenn wir schon noch nicht schauen, so glauben wir boch eine buchstäbliche Erfüllung der Worte im hohenpriefterlichen Gebete: "auf daß fie alle eins feien, gleichwie du, Bater, in mir und ich in dir, auf daß auch sie in uns eins seien. Und ich habe ihnen die Herrlichkeit gegeben, die du mir gegeben haft. bag fie eine feien, gleichwie wir eine find. 3ch in ihnen und bu in mir, auf daß fie volltommen feien in eins." Gine absolute Gemeinschaft, ein schrankenloses Ineinander = Ueberschlagen und -Kluthen von Gottheit und Menschheit ift in jenen Worten ausgefagt. Gine fo tiefe Intimität ift hier gefett, daß, wie bei zwei gleichseitigen, congruirenden Dreiecken fein Bunkt in der Gottheit aufgefunden werden kann, der nicht mit dem Menschen und kein Bunkt in dem Menschen, der nicht mit Gott in der innigst beden=

den Berührung, Fühlung und erkennenden Durchbringung stünde. Hier ist das Bollendete eingetreten, das Paulus in seinem hymnensartigen Preis der Liebe herbeiwünscht, wenn er 1 Kor. 13 sagt: "Jetzt erkenne ich stückweise, dann aber werde ich erkennen, wie ich auch erkannt bin." Hier gibt es nichts Dunkles und Räthselhaftes mehr zu entwirren; die verborgene himmlische Wahrheit erscheint hier in reinster Lichtevidenz. Göttlicher und menschlicher Horizont decken sich vollständig.

Dieser begeisterten Darstellung zusolge, der wir nur eine noch bestimmtere, den Berdacht, als ob der Mensch dereinst Gott schlechtshin gleich werden sollte, durchaus abwehrende Fassung gewünscht hätten, wird man es wohl natürlich finden, wenn unser Verfasser der dritten Tugendstuse die prophetische, priesterliche und königliche Würde des Christen subsumirt. Doch räumt er demselben, seiner wiedererlangten Freiheit unerachtet, die Emancipirung von den Gnadenmitteln der Kirche keineswegs ein. "Wenn", sagt er, "auf der zweiten Stuse der Sah gilt: weil der Mensch an Kirche und Gnadenmitteln bleibt, so bleibt er an Christo, so gilt auf der dritten Stuse von ihm: weil er an Christo bleibt, so bleibt er auch an Kirche und Gnadenmitteln. Was dort Ursache, wird hier Wirkung und umgekehrt."

In der Abhandlung über die dritte Tugendstufe kommt nun Culmann auch noch auf die hier drohende Gefahr der Todsünde oder der Sünde wider den heiligen Geist zu sprechen. Diese ergibt sich zwar, wie er bemerkt, überaus selten, weil eben auch nur Wenige zu jener Stufe gesangen; 1 Joh. 5, 16 zufolge muß sie indessen doch schon in der apostolischen Zeit vorgekommen sein. Wenn aber unser Verfasser auch von den Pharisäern annimmt, daß sie sich, was doch noch dahingestellt bleiben muß, derselben schuldig gemacht haben, so muß sie auch möglich sein, ohne daß man erst jene höchste Stufe erksommen hat. Es konnten die Pharisäer, wie Culmann selbst zugibt, dieser Sünde damit anheimfallen, daß sie zunächst den Zug des Baters zum Sohne nicht zu seinem Rechte kommen sießen und daß sie gleicherweise dem Sohne sich verschlossen. So verleugneten sie denn nun auch noch den heiligen Geist und lästerten ihn als

einen Tenfelsgeift, obwohl er in der herrlichsten Glanzthat hervor= `gebrochen war, mit schlagender Unmittelbarkeit sich vernehmbar ge= macht hatte.

Ber die Tugendstufen nicht betreten will, der verfällt natürlich ben ihnen correspondirenden Lafterftufen, deren erfte das Janoriren Gottes, die zweite die Gottesschen, die britte endlich der Gotteshaß ift. Auf die Belehrungen unferes Autors über diefe Lafterftufen, in welchen er fich auch über ben Antichristianismus, über ben Zu= ftand ber Berdammten nach dem Tode u. f. w. vernehmen läßt, naher hier einzugeben, muffen wir uns verfagen. Der von uns gegebenen Darlegung des wefentlichen Inhaltes der Ethik Culmann's zufolge erscheint aber ebendiese doch gewiß als ein nicht nur auf durchaus sicherer Grundlage auferbautes, sondern auch, in feinen Haupttheilen wenigftens, fehr wohl zusammengefügtes Ganges. Einiges haben wir bereits an den betreffenden Stellen als nicht völlig entsprechend bezeichnet; von sonftigen Tehlgriffen haben wir bie S. 85 ff. ausgesprochene Anficht zu rugen, daß bie Seele blos als das niedere Abbild des Geiftes zu benten fei, — eine Unnahme, die fich nicht aufrecht halten läßt, indem ihr gemäß der Menich im Stande ber Bollendung bas Seelenleben geradezu einbugen, mithin feelenlos werden mußte. Ebenfo weiß unfer Berfaffer die richtige Burbigung ber Bedeutung des Erdendafeins, ber wir an und für sich allerdings bei ihm begegnen, nicht überall festzuhalten. Wenn es in der That doch nur zu unserm Beile bient, daß wir uns hienieben in ber Berbannung gleichsam vom Angeficht Gottes befinden und wir uns zunächst doch nur auf Treue im Rleinen angewiesen seben, fo durfte ein S. 74 vorkom= mendes Wort eine beinahe geradezu juvenile Aeugerung zu nennen fein. "Es bedarf zur Berdammniß", lefen wir hier, "feiner himmelschreienden Berbrechen, man braucht nur unbekümmert zu bleiben um die große religiöfe Lebensfrage, nur das zu werden, mas Samann einen vernünftigen, brauchbaren, artigen Menschen nennt, in den Tag hiftein zu leben, geboren zu werden, ein Beib zu nehmen und zu fterben, und man ift in aller Gemuthlichfeit zur Solle ge= fahren." Auch die Gereiztheit und Leidenschaftlichkeit, mit welcher fich Eulmann fast bei jeder Gelegenheit gegen die katholische Kirche erhebt, können wir nicht billigen, dem sonst von ihm eingenommenen hohen philosophischen oder vielmehr theosophischen Standpunkte nicht gemäß sinden. Zudem vermissen wir in seinen einzelnen Ersörterungen nicht selten jenen wohlbemessenen, ruhigen stetigen Fortschritt, der alle blos zufälligen Ergüsse, alle Abweichungen vom eigentlichen Ziel, alle unnöthigen Wiederholungen durchweg ausschließt. Sbenso zeigt der Stil unseres Autors zwar eine seltene Frische und Lebendigkeit, eine oft geradezu durchschlagende Kraft, hie und da aber auch eine allzugroße, beinahe verletzende Kühnheit, und wir sinden uns durch seine Darstellung öfters mehr erregt als befriedigt, mehr aufgestachelt, als zu frendiger Anschauung geführt, mehr gereizt, als daß wir durch sie einer wohlthuenden geistigen Nahrung theilhaftig würden.

Doch diese Fehler und Mängel treten nicht nur gegen die sonstige hohe Vortrefslichkeit des ganzen Werkes weit zurück, sondern sie sind auch beinahe lediglich als Folgen der besonderen Tugenden und Vorzüge seines Verfassers anzusehen. Größtentheils haben sie ihren Grund einmal in seiner seltenen Offenheit und Aufrichtigkeit, die gar keinen Rückhalt kennt, dann in dem beinahe überströmenden Reichthum seines Geistes, von welchem wir hier kaum eine schwache Andentung zu geben vermochten und der sich eben auch nicht so leicht zügeln läßt, endlich in seinem wahrhaften Feuereiser sür Gottes Ehre, der, wenn er sich auch nicht überall in durchaus wünsschenswerther Weise offenbaren mag, doch vielleicht gerade in die ser Art, der Lauheit und Gleichgültigkeit unserer Zeit gegensüber, eine besonders wohlthätige Wirksamkeit üben kann.

Wir schließen unsere Anzeige mit den schönen Worten, in welchen Culmann selbst das Endziel seines Unternehmens und zugleich die frohe Zuversicht andeutet, daß dasselbe doch wohl nicht als ein überflüssiges erscheinen werde. "Sollte durch dieses Werk", sagt er am Ende seines Vorwortes, "die Sache des Christenthums und die Herrlichkeit des göttlichen Namens in den Augen des Lesers gewinnen, sollte er zur Erkenniß durchdringen, daß für ein so hochgestelltes Wesen wie der Mensch nur das als würdige Lebens=

aufgabe erscheint, bem allein wahren Gott Kraft, Bewunderung und Anbetung zu weihen, sollte sich in ihm der Eifer in der Heisligung, die verzehrende und doch nährende Flamme der Gottesliebe entzünden und er mit dem Verfasser sich überzeugen, daß alles bissher Errungene nichts ist im Vergleich zu dem, was noch zu erringen bleibt, so würden wir allerdings in die Klage Salomo's, daß des Büchermachens kein Ende sei, nicht so ganz unbedingt einstimmen können."

D. Julius Samberger.

### Miscellen.



Eine neue hebräische Uebersetzung des Neuen Testaments.

Schon im Jahre 1838 habe ich in einer "Wiffenschaft, Runft, Judenthum" betitelten Schrift, deren letter Auffatz einen Ueberblick über die Anfänge einer driftlichen Literatur in hebräischer Sprache gibt, mich dahin ausgesprochen, daß die von der Londoner Miffions= gesellschaft veranstaltete hebräische Uebersetzung des Neuen Testaments dem Miffionszwecke, dem fie dienen foll, nur unvollkommen ent= Schon ihr Gesammttitel, noch mehr die Titel der einzelnen Bücher trugen, wie sie mir bamals in den Ausgaben von 1817 und 1835 vorlagen, Incorrectheiten zur Schau. Auf Schritt und Tritt begegnete man in ihr argen Berftößen gegen Grammatik und Sprachgebrauch. Selbst in den Evangelien, welche im Bergleich mit den Briefen leichter ju übersetzen find, blieb fie weit hinter ber Aufgabe zuruck, die fich der Uebersetzer des Neuen Testaments zu ftellen hat, der Aufgabe nämlich, Treue, Sprachrichtigfeit und Gefchmack zu verbinden, um das Neue Teftament für den Fraeliten zu einer nicht nur verständlichen, sondern auch einladenden Lecture zu machen. Deshalb ging ich schon bamals mit dem Plane um, felbst Hand an's Werk zu legen, um wo möglich etwas Gediegeneres zu leiften. In der Uebersetung des apostolischen Humnus auf die Liebe 1 Kor. 13 legte ich eine Probe vor. "Ich habe" - fage ich dort S. 309 - "diefen Auffätzen die Probe einer neuen, nicht blos bem Namen, sondern dem Beifte nach hebräischen Uebersetzung beigefügt. Möchten Freunde Ifraels hülfreiche Bande zur Bollendung derfelben bieten!"

Es sind nun nahezu brei Jahrzehnte verfloffen, und während biefer langen Zeit hat die Londoner Missionsgesellschaft kein Opfer

gescheut, um ihre hebräische Uebersetzung des Neuen Testaments zu vervollkommnen. Es find nicht allein Drientaliften von Fach. welche aber, obgleich der alttestamentlichen Sprache fundig, doch nichts weniger als hebräische Stilliften waren, mit der Revision betraut worden, fondern es hat auch der im Miffionsdienfte au Erfahrung reiche Prediger Reich ardt Alles aufgeboten, um mit Binguziehung gelehrter Brofelnten, unter benen D. Biefenthal fich durch mehrere selbständige Schriften als ausgezeichneten hebräi= fchen Stiliften bewährt hat, die nun einmal recipirte Ueberfetzung ber Bollfommenheit näher zu führen. Die Reichardt's Namen tragende neue Ausgabe ift auch wirklich vielfach gelungener als die ursprüngliche, aber die verfehlte Grundlage des Werkes blickt doch noch allenthalben durch und alle diefe Anftrengungen verftärken nur ben an une, die Freunde Ifraele bieffeit und jenfeit des Canale, ergehenden Ruf, ein Neues zu pflügen und nicht unter die Becken au fäen.

Das Bewußtsein dieser Miffionspflicht murde in mir lebendiger als je, als in diesem Jahre die revidirte und hie und da von Neuem umgewandelte Uebersetzung, junachft des Matthaus, mit Accenten versehen ausging. Wir laffen hier unerörtert, ob diefe Accentuirung des neutestamentlichen Textes ein Unternehmen ift, welches irgend welchen Rugen verspricht; auch verzichten wir darauf, bie Ausführung nach Maggabe unserer eigenen accentuologischen Renntnisse der Kritif zu unterziehen — aber man accentuirt doch nur einen folden Text, der fortan als ichlechthin unmandelbar zu gelten hat, wogegen diefer immer noch an einer Menge stillistischer Fehler leidende und fogar hie und da fehlerhaft vocalisirte Text fo wenig Anspruch auf Unwandelbarfeit hat, daß das Bedürfniß einer radical neuen llebersetzung nicht dringender wach gerufen werden konnte, als gerade durch diese Accentuirung, welche der Uebersetzung in ihrer nun schlieglich verbefferten, aber immer noch fo gebrechlichen Geftalt ben Stempel einer urfundlichen Unantastbarkeit aufdrückt.

Wir find weit entfernt ben großen Segen zu verkennen, den die von der englischen Miffions= und Bibelgesellschaft in edler Gemein= samkeit verbreitete Uebersetzung gestiftet hat, welche immer die Ehre, Bahn gebrochen zu haben, und ihren hohen missionsgeschichtlichen

Werth behaupten wird; weit entfernt, die gewissenhafte Arbeit und die unermüdliche Opferwilligkeit, die an ihre mehrmalige Nevision gewendet worden sind, zu misachten; weit entfernt auch, von vornherein sür das, was wir zu leisten gedenken, größere Gediegenheit als ausgemachte Thatsache in Anspruch nehmen zu wollen. Aber der Versuch muß gemacht werden, und drei verehrte Mitglieder der Londoner Gesellschaft, die Herren Prediger Reichardt und Bellson und Capitain Lahard, mit denen ich mündlich zu conseriren Gelegenheit hatte, haben in Anerkennung der heiligen Sache, vor welcher alle persönlichen Rücksichten zurücktreten müssen, eventuell die Besürwortung des neuen Unternehmens, falls es sich rechtsertige, bei ihrem Comité verheißen.

Bunächst sollen die vier eigentlichen judenchriftlichen Bücher bes Neuen Testaments: das Matthäusevangelium, der Brief Jacobi, der Brief an die Hebräer und die Apokalapfe in Angriff genommen werden, wobei nicht wie bei der englischen leber= fetung der erasmifche, in den Ausgaben von Stephanus nur wenig gebefferte herkömmliche Text, sondern der jetzt durch die ältesten Beugen, zu benen ber Coder vom Sinai hinzugefommen, beglaubigte authentische Text der griechischen Urschrift zu Grunde gelegt werden wird. Das Werk ift bereits im Gange und unfer bagerischer Verein hat die erfte Gabe zu deffen Unterftützung gefpendet. Wir empfehlen es der Theilnahme der mit uns zur Evangelifirung Ifraels durch Wort und Schrift verbrüderten Bereine allerorten und erbitten uns namentlich die Ermöglichung der Ausführung durch zahlreiche Subscriptionen auf das hebräische Matthäusevangelium und die hebräische Apokalppfe, die mir icon im Berbfte 1865 ericheinen gu laffen gedenken.

Es versteht sich von selbst, daß ich als Leiter des Werkes und Mitübersetzer keinerlei Entgelt in Anspruch nehme, aber den anderen Mitarbeitern muß durch würdige Honorirung die zur Arbeit nöthige Muße geschafft werden, und der Subscriptionen bedarf es, damit das druckfertige Manuscript in einer starken Auflage gedruckt auszgehen könne.

Damit, daß Matthaus fein Evangelium für Bebraer hebraifch

614 Delitich, eine neue hebräische Uebersetzung des Neuen Teftaments.

schrieb, hat nach alter Ueberlieferung das neutestamentliche Schriftsthum begonnen. Schon im Mittelalter und in der Reformationszeit suchte man es durch Uebersetzungsversuche in diesen seinen Ansfang zurückzusühren. Die durch den Missionseiser englischer Ehristen zu Stande gekommene Uebersetzung der gesammten neutestamentlichen Schrift hat durch die großen Dienste, welche sie dem Missionswerke geleistet hat, den thatsächlichen Beweis für die Bichtigkeit der Sache geliefert. Suchen wir denn einen Schritt weiter in Lösung der hohen Aufgabe zu thun, das Evangelium zu dem ifraelitischen Bolke in der heiligen Sprache seiner Bäter reden zu lassen!

Die Gnade des Herrn walte über unserer Arbeit! Ohne Ihn können wir nichts thun. Das Gelingen ift durch seinen Segen bedingt. Fleht diesen, ihr lieben Brüder nah und fern, im brünstisgem Gebet darauf hernieder!

Erlangen, in der Chriftwoche 1864.

Professor Delitsch.

### Theologische

# Studien und Kritifen.

#### Sine Zeitschrift

für

### das gesammte Gebiet der Theologie,

begründet von

D. C. Allmann und D. F. W. C. Umbreit

und in Verbindung mit

D. C. J. Niksch, D. J. Müller, D. W. Benschlag

herausgegeben

bon

D. C. B. Sundeshagen und D. E. Riehm.

Jahrgang 1865 viertes Beft.

Gotha, bei Friebrich Anbreas Perthes. 1865.



## Abhandlungen.



#### Die petrinische Frage.

Aritische Untersuchungen

nod

Brof. D. Beig.

Die entscheibende Bedeutung der johanneischen Frage, d. h. der Frage nach dem Ursprunge der dem Apostel Johannes zugeschriebenen Schriften für die gesammte Auffassung der Urgeschichte des Chriftenthums, hat man je länger je klarer erkannt. Aber follte nicht die Frage, ob wir von einem andern der Säulenapostel (Gal. 2, 9) authentische schriftliche Documente besitzen, von gleicher Bedeutung fein? Und doch hat man diefer Frage verhältnigmäßig eine fo viel geringere Beachtung geschenkt, weil die Mehrzahl der Rritiker diese Frage als längst ausgemacht betrachtete. So gefichert man die Schtheit des ersten Briefes Petri mahnte, fo gewiß glaubte man durch eine stattliche Reihe von Gründen die Unechtheit des fogen, zweiten erwiesen zu haben. Allein mit Recht hat die Tübinger Schule stets darauf hingewiesen, daß mit folden Beweisen pro et contra noch wenig gethan ift, so lange man nicht über die geschicht= liche Situation und das daraus fich ergebende Motiv für die Entftehung der fraglichen Documente zu genügender Sicherheit gekommen ift. Die leberzeugung, daß dies hinsichtlich der beiden petrinischen Briefe noch nicht der Fall ift, treibt mich, jene Frage noch einmal zu ftellen und meinerseits einen kleinen Beitrag zu ihrer löfung darzubieten.

#### I. Der erste petrinische Brief.

Die gangbare kritische Auffassung des ersten Briefes Petri geht bavon aus, daß berselbe an die paulinischen Gemeinden Kleinasiens

620 Weiß

gerichtet fei. Schon baburch ift feine Stellung in ber ober jenfeits der paulinischen Zeit bestimmt. Man findet dieselbe bestätigt badurch, daß die Lehranschanung und Lehrsprache des Briefs sich im Wefentlichen als die paulinische erweift, daß sich in ihm zahlreiche Reminis= cenzen felbst an die späteren unter den paulinischen Briefen finden. So fommt man ichlieflich zu bem Resultate, daß auch der eigent= liche Zweck des Briefs kein anderer fei, als den Gemeinden die Wahrheit der paulinischen Lehre zu bestätigen, wodurch sich dann - felbst jene Anlehming an die Paulusbriefe als eine absichtliche ber= ausstellt. Es ift mahr, daß von den neueren Eregeten und Rritikern Manche bald an diesem bald an jenem Bunkte dieser Gesammt= auffassung unferes Briefs etwas stutig geworden find und Retractationen versucht haben; aber mit vollem Rechte ift der neueste Ausfeger (Th. Schott, Der erfte Brief Petri, 1861) in allen Punkten wieder zu berselben zurückgekehrt, die in der That in fich eine durch= aus consequente ift. Es fragt sich nur, ob man dann nicht noth= wendig noch einen Schritt weiter gedrängt wird, nämlich juzugestehen. daß ein Schriftstuck, beffen gange Gigenthumlichkeit mit der Borftellung, die wir uns von der Eigenthümlichkeit und geschichtlichen Stellung des Apostels Betrus machen muffen, fo wenig harmonirt. fich leichter erklärt, wenn man mit der Tübinger Schule es für ein pfeudonnmes Product halt, das durch feine Beziehung zu den angeblichen Parteitämpfen des zweiten Jahrhunderts jene gefliffent= liche Beziehung, in welche hier das Haupt der Urapostel zu dem großen Beibenapoftel gestellt ift, am durchsichtigften zu motiviren fcheint.

Als ich in meinem "Petrinischen Lehrbegriff" (Berlin 1855) eine durchaus andere geschichtliche Auffassung unseres Briefes zu begründen versuchte, war ich freilich sehr weit entfernt von dem apologetischen Interesse, als dessen Product Vaur in seiner Entzgegnung (vergl. Theologische Jahrbücher 1856, S. 229. 230) durchweg mein Buch betrachten zu müssen glaubte, da ich nur gezlegentlich der biblisch zheologischen Fragen auf diese Untersuchung geführt war. Und auch heute noch sind es zunächst die in der herkömmlichen Ansicht liegenden exegetischen und geschichtlichen Schwiezrigkeiten, welche mir nun einmal größer scheinen, als es die meisten

Eregeten zugestehen wollen und welche mich dadurch zu immer erneuter Brufung antreiben. Allein ich geftebe gern, daß mir je langer je mehr auch die Bedeutung, welche der Gegenfatz meiner und der gangbaren Auffassungsweise unseres Briefs für das, mas ich bie petrinische Frage nenne, hat, flar geworden ift. Und wenn Baur (a. a. D., S. 195) tadelte - was fich doch aus der Aufgabe, die ich mir damals gestellt, von felbst ergab -, daß ich nämlich die fritische Frage nur als fecundare behandelt und dafür die biblisch-theologische in den Bordergrund geftellt habe, fo fei es mir erlaubt, jest biefen Fehler gut zu machen und die fritische Frage oder, besser gesagt, die Frage nach der geschichtlichen Situation unseres Briefs in den Vordergrund zu ftellen. Ohnehin habe ich mich gerade hinsichtlich der biblifchetheologischen Resultate meiner Schrift vielfacher Buftimmung bereits zu erfreuen gehabt und kann also, indem ich die dort nur gelegentlich besprochenen geschichtlichen Fragen wieder aufnehme, Gelegenheit bekommen, mich, soweit es für die Sache forderlich erscheint, mit den gegen meine Auffassung derfelben erhobenen Ginwänden auseinanderzuseten.

#### 1. Die Leser des Briefs.

Mein Widerspruch gegen die herrschende Auffassung geht von der Thatsache aus, daß die Leser in der Adresse des Briefs als jur Diafpora Rleinafiens, d. h. nach bekanntem Sprachgebrauch (3oh. 7, 35) als zu der in den kleinafigtischen Provinzen gerftreut lebenden Judenschaft gehörig bezeichnet werden. Früher suchte man diefe Inftanz dadurch zu entfernen, daß man die διασπορά ohne Weiteres bilblich nahm von den auf der Erde zerftreuten, von ihrem himmlischen Ginheits = und Mittelpunkt getrennten Chriften. Allein diese von Steiger und Manerhoff vorgetragene Unficht hat doch unter den Neueren nur noch Schott aufzunehmen gewagt: die Willfür ift auch zu augenfällig, wenn man einen ethnographischen terminus technicus, zumal wo er wie hier mit Ländernamen verbunden erscheint, ohne Weiteres in eine gang all= gemeine bildliche Vorftellung umfett, abgesehen davon, bag man baburch an unserer Stelle feinen wesentlich andern Gedanken gewinnt, als den anerkanntermaßen in dem παρεπίδημοι bereits liegenden. 622 Weiß

Dagegen nehmen die meisten Neueren das Wort in seiner technischen Bedeutung, helfen fich aber mit der Annahme, daß Betrus, der ja auch sonst in der neutestamentlichen Gemeinde die Bollendung des altteftamentlichen Gottesvolkes fieht, auch für jene, wie für diefes, Berufalem oder Judaa als räumlichen Mittelpunkt angesehen habe. Allein ich muß darauf zurücktommen, daß nirgends sonst im R. T. Jerufalem in dem Sinne als räumlicher Mittelpunkt bes chriftlichen Wefens erscheint, daß die davon getrennten Chriften als Diafpora betrachtet werden fonnten. Als die Muttergemeinde ift und bleibt Jerufalem Ausgangspunkt, aber darum nicht Mittelpunkt des Chriftenthums, weil nichts allen Chriften Gemeinfames, wie im A. T. der Tempel und das Priefterthum, diefelben mit Berufalem verknüpft, und für die paulinischen Bemeinden Rlein= afiens, an die ja der Brief gerichtet fein foll, ift Jerufalem nicht einmal der Ausgangspunkt, da die paulinische Mission bekanntlich von Antiochien ausgegangen war. Und doch ist es bereits eine willfürliche Berengung des Begriffs der Diafpora, wenn man denfelben gang auf die räumliche Trennung von dem Mittelpunkte in Berufalem bezieht. Getrennt von diefem Mittelpunkt find ja mehr oder weniger auch die paläftinenfischen Juden, und nur weil die ausländischen Juden zugleich von der Bolksgemeinschaft, wie fie fich in Palafting um diefen Mittelpunkt concentrirt, getrennt und als losgeriffene Theile derfelben unter andere Bolksgemeinschaften zer= ftreut find, heißen fie Diaspora. Da nun in jener Zeit die Ge= meinschaft der Christen sich nirgends in der Weise räumlich concentrirte, wie die judische Bollogemeinschaft in Palaftina, da fie vielmehr überall (auch in Jerufalem und Judaa) unter andern Religionsgemeinschaften zerstreut lebte, fo kann in diesem Bunkte ber Typus der alttestamentlichen Gemeinde nicht auf die neutesta= mentliche übertragen werden, wenn man nicht zu jener allgemeinen bildlichen Fassung zurückehren will, deren Unzulässigkeit man doch faft überall gefühlt hat. In der That hat auch Baur (a. a. D. S. 212) feine dieser Fassungen zu vertheidigen gewagt; er meint. ber Berfasser habe nach judischem Sprachgebrauch die betreffenden fleinafiatischen Provinzen nicht schlechthin Hovros xrd., sondern διασπορά Πόντου genannt; aber den Beweis dafür, daß die Juden die Länder, in welchen Juden lebten, διασπορά genannt haben, hat er nicht beigebracht und wird wohl auch Miemand beiszubringen wagen.

Che diese Bedenken wirklich erledigt find, wird es also wohl babei bleiben, daß unfer Brief fich felbst zunächst als an Judenchriften gerichtet bezeichnet, und ich habe (a. a. D., S. 108-110) bargethan, daß derfelbe durchweg eine Bertrantheit feiner Lefer mit bem A. T. voraussett, wie sie nur bei ehemaligen Juden denkbar ift. Wenn Suther (in f. frit. ereg. Handbuch, 2. Aufl., 1859, S. 21) bagegen geltend macht, daß Paulus auch in feinen an heidenchriftliche Gemeinden gerichteten Briefen fich oft genug auf's A. T. beruft, fo geht er eben auf den Merv meiner Beweisführung nicht ein, welcher darin liegt, daß Petrus nur 1, 16; 2, 6 das A. T. wie Paulus ausdrücklich citirt, vielmehr meist ohne folche Hinweifung die von ihm gebrauchten alttestamentlichen Spruche, Bilber, termini technici als bekannt und feine Auspielungen auf alttestamentliche Geschichten und Inftitutionen als verständlich voraussett. Cher könnte man fagen, es könne für den Schreiber des Briefes, zumal wenn er den Lefern perfonlich fern ftand, nicht wohl als Magstab seines Gebrauchs hingestellt werden, wie weit jene bereits in Renntnig und Berftandnig des A. T. gekommen waren a). Allein wenn wir einmal darauf angewiesen find, aus der Beschaffenheit unseres Briefes einen Rückschluß auf die Leser zu machen, so habe ich mindestens dasselbe Recht, von dem Gesammt= charakter deffelben auszugehen, als Diejenigen, die, von einzelnen Stellen ausgehend, doch höchftens die allgemeine Möglichkeit nachgewiesen haben, daß jener Gesammtcharakter auch noch mit ihrer Unnahme verträglich sei. Sollten nämlich wirklich einzelne Stellen nur auf heidenchriftliche Lefer zu beziehen fein, so würde das ja junächst nur fordern, die heidenchriftliche Beimischung, die auch ich nicht vollständig ausgeschlossen miffen wollte, höher zu veranschlagen, wobei immer noch die Annahme offen bleibt, von welcher meine Auffassung des Briefes ausgeht, daß die Judenchriften, welche

a) Bgl. W. Möller in der deutschen Zeitschrift für chriftliche Wissenschaft und chriftliches Leben, 1856, Nr. 47, S. 371.

624 Beiß

Petrus als die eigentliche Substanz der Christengemeinde betrachtet, auch der Zahl nach noch die Hauptmasse bildeten. Allein es ist doch gewiß auffallend, daß sich auch nicht eine Stelle sindet, welche in derselben Weise, wie bei vielen paulinischen Briefen, die Annahme heidenchristlicher Leser zweisellos gewiß macht, daß vielmehr aus den meisten dieser Stellen von jeher in utramque partem disputivt ist. Dennoch mag es mir erlaubt sein, die von den neueren Exegeten urgirten Stellen noch einmal durchzugehen, um zu sehen, ob sie meine Auffassung derselben entkräftet haben.

Da die Ausleger auf meine biblifch = theologische Combination hinsichtlich der von den Lesern 1, 14 pradicirten ayvoia (a. a. D., S. 175 - 178) nicht eingegangen find, fo muß ich freilich ihnen gegenüber auf das mir daraus fich ergebende Moment zu Gunften meiner Unficht verzichten. Allein auch bei der gewöhnlichen Auffaffung nöthigt doch nichts, an den Mangel "der Erkenntniß des lebendigen Gottes und feines Willens" (Buther, G. 66) gu denken; vielmehr ergibt der Context lediglich, daß von einer Unwissenheit die Rede ift, welche den Gegensatz der enigeniai zu dem von Gott geforderten heiligen Wandel nicht erfannte. Dun lehrt ja aber die Polemif Chrifti in den Evangelien auf's Deutlichste, wie der Mangel in der damals herrschenden judischen Auffassung des Gesetzes eben barin lag, daß man demfelben durch die Befolgung äußerer Satungen und allenfalls durch die Bermeidung grober Thatfünden genugzuthun wähnte, aber die tieferen sittlichen Anforderungen desselben verkannte. Warum foll dies nicht ebenfogut eine arroia genannt werden, als die mangelnde Erfenntnig des göttlichen Beilerathschluffes, worauf Wiefinger (in der Fortsetzung des Dishaufen'ichen biblifchen Comm., 1856, S. 96) und Schott (S. 58) den Ausdruck, wo er von Beiden gebraucht wird, beschränkt wissen wollen? - In der Stelle 1, 18 meint Schott (S. 65) wieber einen Beweisgrund gefunden gu haben, indem er auf Grund einer paulinischen Parallele die dort von dem Wandel der Lefer prädicirte ματαιότης auf ihre άθεότης zurückführt. Dies ift aber einfach contextwidrig, fofern der hier gemeinte eitle Wandel nach B. 14 eben der Wandel er enterwicks ift. Und wenn er als neues Moment noch hervorhebt, daß es bei Judendriften weit nüber gelegen hatte, als die werthlofen

vergänglichen Dinge, denen fie ihre Erlöfung nicht verdanken, ftatt Goldes und Silbers vielmehr die Thieropfer zu nennen (S. 66), fo brauche ich nur auf meine frühere Ausführung (a. a. D., S. 279) zu verweifen, wonach das Opfer feine redemptorische Bedeutung hat, hier alfo gar nicht in Betracht gezogen werden tonnte. Daß aber 1, 21 nicht von dem Gottesglauben im Gegenfatz zu dem früheren Beidenthum der Lefer die Rede fein fann, ift unter den Auslegern nur Wiefinger (vgl. S. 114) verborgen geblieben. Diefer hat auch (S. 129) die Ausicht Steiger's wieder aufge= nommen, als befage 1, 25, daß das Wort des Herrn im A. T. burch das Evangelium erft an die Lefer gebracht fei, mahrend ber Zusammenhang deutlich lehrt, daß der Apostel nur das ihnen verfündigte Wort dem Gotteswort des Alten Bundes der Qualität nach gleichsett, um dadurch zu rechtfertigen, daß er das von jenem in B. 23 pradicirte, durch einen Schriftspruch über diefes (B. 24) begründet hat. Rur einer furzen Erwähnung bedarf endlich die Stelle 2, 9 in welcher meines Biffens nur noch Schott ben Gegenfatz von gos und oxótos von "dem grundleglichen Gegenfatz des Volkes Gottes und der natürlichen Volksgemeinschaft" (S. 123) erklärt. Gine Begründung diefer mehr als feltsamen Erklärung aus der Bildersprache des Alten oder Neuen Testaments hat Schott nicht gegeben; ich ergreife die Gelegenheit nur, um meine frühere Ausführung über diese Stelle (a. a. D., S. 181) durch Berweifung auf meinen johanneischen Lehrbegriff (S. 44) zu rectificiren. Es erhellt aus dem Zusammenhang mit B. 10, daß hier lediglich an die Finfternif des Berderbens, dem fie als oun flequevot ver= fallen waren, im Gegenfatze zu dem Lichte des Heils, das ihnen als dem lade Deov beschieden ift, die Rede sein kann.

So dürfte sich die Discussion heutzutage auf drei Hauptstellen concentriren. In der ersten (2, 10) wendet Petrus nach meiner Auffassung die Stelle Hosea 2, 25 ihrem Originalsinne gemäß auf ehemalige Juden an, die in ihrem früheren Sündenleben des Borrechtes, zum Gottesvolf zu gehören, verlustig gegangen waren, nun aber als gländig Gewordene zum begnadigten Gottesvolf angenommen sind. Diese Auffassung bestreiten die neueren Ausleger auf's Entschiedenste, Wiesinger, weil das Volk Ifrael als

foldes weder factifch bereits aufgehört hatte, Gottes Bolf zu fein, noch burch die Befehrung Ginzelner aus ihm zum Gottesvolf geworden war (S. 163) - allein ber Berf. fagt ja auch nur, daß an den Lefern als Einzelnen fich jene Drohung und diefe Berheißung erfüllt habe -; Suther, weil dann die Lefer in ihrem Juden= thume Gögendiener gewesen fein mußten (S. 94) - als ob fie nur auf dieselbe Beise wie die von Hosea angeredeten Ifraeliten das Borrecht des Gottesvolkes verscherzt haben konnten —; Schott (S. 124), weil Petrus hinter dem or λαός bas θεον absichtlich weglasse. Allein ohne die Ergänzung desselben gewinnt man doch auch durch die Beziehung auf Heidenchriften nur den durch alle Wendungen der neueren Ausleger nicht zu rechtfertigenden und jebenfalls dem Contexte gang fremden Sinn, daß bie Beiben in ihrer Geschiedenheit von Gott überhaupt feine mirkliche Bolksgemeinschaft bildeten. Mag man alfo immerhin zugeben, daß Betrus fogut wie Baulus Rom. 9, 25 die Stelle auf ehemalige Beiden anwenden konnte, fo ift doch gegen die jedenfalls zunächstliegende Beziehung auf ehemalige Juden nichts Haltbares beigebracht worden. — In Betreff der zweiten Stelle (3, 6) weiß ich meiner Beweisführung (a. a. D., S. 110—112) kaum etwas hinzuzufügen. Da man nämlich das τέκνα Σ. nur in eigentlichem oder in dem aus dem neutestamentlichen Sprachgebrauch bekannten metaphorischen Sinne der Wesensähnlichkeit nehmen kann, und da jener hier zugeftandenermagen nicht pagt, fo muß man bei diefem fteben bleiben, ber dann für die Frage nach der Nationalität der Lefer gar feinen Schluß zuläßt. Wenn Huther (S. 122) ohne Angabe eines Grundes die von mir angezogene Parallele Joh. 8, 39 gurudweift. fo fann ich ihn freilich nicht widerlegen; mir beweist sie immer noch, daß man den Rindschaftsbegriff in jenem metaphorischen Sinne gebranchen kann, ohne durch ein "in rechter Beise" ober des etwas dies hervorzuheben, zumal in einem Falle, wo wie hier und bei der Rede Christi an die Juden der eigentliche Sinn schlechthin ausgefchloffen ift. Wenn er aber, um hier eine Parallele zu den gläubigen Abrahamskindern des Apostels Paulus zu finden, bestreitet, daß das Part. Brafentis aya Jonocovoai ausbrücken fonne, wodurch fie Rinder der Sara geworden find, fo überfieht er, daß ja bies ihr Verhalten noch fortdauert und asso ein anderes Participium schlechthin unzulässig war. Dann aber beweist dies Participium eben, daß das "Kinder der Sara sein" nicht ein heilsgeschichtliches Verhältniß bezeichnet, wie Schott (S. 185) meint, sondern einen durch ein bestimmtes sittliches Verhalten erworbenen Chrenvorzug.

Bei der Stelle 4, 3 endlich muß ich dabei bleiben, daß sie genau genommen, das Gegentheil von dem beweist, was fie auch nach den neueren Auslegern noch beweifen foll. Handelte es fich wirklich um das, mas die Heiden, auf die Bergangenheit der Lefer fich ftutend, von ihnen verlangen (Wiefinger, S. 267), fo mürde sich freilich das βούλημα των έθνων leicht daraus erklä= ren, daß fie jett nicht mehr Beiden maren (Buther, S. 160); allein der Bers ermahnt ja nicht, wie Möller (a. a. D., S. 371) es darstellt, daß sie diesen Beidenwillen als etwas ihnen jett nothwendig Fremdes nicht mehr thun follen, fondern er wirft einen Rückblick auf ihre Bergangenheit und charakterifirt dieselbe fo. daß fie damale den Willen der Beiden gethan haben. Borbem, fo analysirt felbst Schott (S. 261), thaten sie auch an ihrem Theile nur, was Gesammtwille dieser Gesammtheit war (sc. der in ra &3vn zusammenbefagten); allein von einem Befammtwillen, in den der ihre eingeschlossen war, ift eben nicht die Rede, sondern von einem Willen, der dem ihren oder, beffer gefagt, dem Willen Gottes (B. 2), den sie schon damals thun konnten und follten, gegenüberstand, und davon kann nur die Rede fein, wenn fie damals nicht auch Beiden, sondern Juden waren, denen der Wille Gottes offenbart war. Wenn ich mich bafür, daß folch heidnisches Lafterleben auch unter Juden nichts Unerhörtes war, auf Röm. 2, 21. 22 berufe, fo findet zwar huther wieder, daß diese Stelle ein ganz anderes Gepräge hat: aber ich weiß doch nicht, welchen erheblichen Unterschied es macht, ob man den Juden Ausschweifung und Böllerei, wie Betrus, ober Diebstahl und Chebruch vorwirft, wie Baulus, nur dag Letteres noch ausbrücklicher im Gesets verboten mar, also noch weniger "auf Ruden zu paffen" scheint. Bas aber die eldwlodaroeiae anlangt, so will fie auch Schott des Plurals megen nicht auf die Abgötterei als folche, fondern auf den heidnischen Cultus mit feinen unfittlichen, üppigen und wolluftigen Geremonien beziehen, an deren manchen

fich doch wohl Juden betheiligen fonnten, ohne den Götzen gerade zu opfern. Und von dem & expérois gesteht ebenfalls Schott (S. 263), es wäre im Sinne des dem göttlichen Gesetz Widerstreitenden nur dann am Plaze, wenn die Angeredeten zur Zeit solchen Thuns Juden gewesen wären. Daß aber dieser Sinn der einzig zulässige, zeigt Apg. 10, 28 und hat Huther zugestanden. Zeigt sich so keine der für die Annahme heidenchristlicher Leser ansgesührten Stellen beweiskräftig, ja lassen sich manche mit mindestens demselben Rechte für das Gegentheil ansühren (vgl. a. a. D., S. 178. 181. 119. 112. 113), so haben wir um so mehr Recht an dem Zeugniß der Abresse und des Gesammtcharakters des Briefs sestzuhalten und anzunehmen, derselbe sei an wesentlich judenchristliche Gemeinden gerichtet.

Mit diesem, auf eregetischem Wege gewonnenen Resultat wird aber, wie ich meine, die ganze geschichtliche Auffassung unseres Briefs nothwendig eine andere als die herrschende. Wefentlich judenchristliche Gemeinden in Kleinasien fann es doch nur gegeben haben, ehe Paulus in feiner dreijährigen ephesinischen Wirksamkeit dort dem Heidenthum einen so gewaltigen Stoß versetzte, wie es Apg. 19, 26 geschildert wird, und dadurch natürlich der dortigen Rirche für immer einen heibenchriftlichen Charafter aufprägte. Allein gerade diese Annahme, daß es in der vorpaulinischen Zeit bereits judenchriftliche Gemeinden in Aleinafien gegeben habe, wird von den neueren Auslegern auf's Heftigfte bestritten. Es fehle ihr an jedem hiftorischen Grund und Boden, jagt man '(vgl. Suther, S. 21; Wiefinger, S. 357). Aber mo follen mir benn die Reugnisse über die Entstehung folcher Gemeinden suchen, da die Apostelgeschichte ihrem Plane gemäß, nachdem sie die Gründung ber judenchriftlichen Urgemeinde und die gelegentliche Berbreitung bes Chriftenthums nach Samarten erzählt, fich fofort zur Stiftung der heidenchriftlichen Gemeinde zu Antiochien und zu der von dort ausgehenden Beidenmiffion wendet, alfo für die etwaige Berbrei= tung des Christenthums unter den Diasporajuden offenbar feinen Raum hat? Genügt denn nicht ein Document wie unfer Brief. das Borhandensein solcher Gemeinden zu beweisen? Ober wo wären die geschichtlichen Belege für das Borhandensein der indens

chriftlichen Gemeinden in der Diaspora, an welche doch auch nach Wiefinger und Suther Jacobus feinen Brief adreffirte? Wenn ich (a. a. D., S. 114) auf die Festpilger hinwies, die aus den in der Adresse unseres Briefs genannten Provinzen beim ersten Pfingstfest in Jerusalem anwesend waren, so will ich damit nicht fagen, daß sie allein es maren, die nach 1, 12. 25 den Lefern das Evangelium verfündigt hatten, da der Verkehr der kleinafiatischen Diasvora mit Jerusalem doch wohl auch nachher Gelegenheit gab, ben Samen des Chriftenthums dorthin zu tragen. Immerhin febe ich nicht, mas an diefer Vorstellung von der Entstehung folcher Gemeinden so unnatürlich ist, daß Schott (S. 326) ihrer nur spöttisch gedenkt und darin ein desperates Auskunftsmittel findet (S. 324), ober wie gar Wiesinger (S. 357) die Stellen 1, 12. 25 als Gegenbeweis gegen meine Unnahme anführen fann. Es mag mit gewiffen modernen Theorien fehr wenig stimmen, wenn wir hier Chriftengemeinden entstehen und sich ordnen feben ohne direct-apostolische Thätigkeit a); aber im N. T. finde ich nichts, mas diefe Borftellung hindert.

Allein man behauptet weiter, die ganze Annahme solcher Gemeinden widerstreite der Apostelgeschichte, welche den Apostel Paulus nirgends auf seinen Missionsreisen das Christenthum bereits vorssinden lasse und dem paulinischen Grundsatze Röm. 15, 20, wonach er nicht auf fremden Grund weiter bauen wolle. (Vgl. Wiessinger, S. 357; Schott, S. 325. 327.) Und doch beweist Alles, was Schott (S. 325) mit so viel Beredtsamkeit vorträgt, im besten Falle immer nur, daß in Ephesus sich noch keine förmsliche Gemeinde besand, als Paulus dort auftrat, und ich sehe nicht, wie das ein Hinderniß meiner Annahme sein soll. So natürlich es ist, daß er für seine kleinasiatische Mission die Hauptstadt des proconsulazischen Usien zum Mittelpunkt wählte, so wenig ist damit, daß 1, 1 von Gemeinden Asias die Rede ist, gesagt, daß dergleichen bereits

a) Daß fich auch das nähere Verhältniß des Petrus zu diesen Gemeinden, das ich a. a. D., S. 384 annahm, nicht ausreichend begründen läßt, gestehe ich ein; es hat diese Annahme aber auch nie, wie Schott meint, die Entstehung derselben erklären helsen sollen.

in Ephesus bestanden, da die Entstehung dieser Gemeinden eine fo zu fagen mehr zufällige, b. h. von keiner planmäßigen Miffion herrührende war, die etwa gefliffentlich die Brennpunkte des dortigen politischen und socialen Lebens aufsuchte. Wenn aber die Apostelgeschichte 19, 10 davon redet, daß mahrend der zwei Jahre seiner ephefinischen Wirksamkeit alle Afiaten (b. h. alle Bewohner von Asia propria) Gelegenheit bekamen ihn zu hören, so zeigt das gerade, daß sie wenigstens nicht die Vorstellung hat, Paulus habe von Ephefus aus planmäßige Miffionsreifen nach andern Theilen Rlein= afiens gemacht. Und von dem fo nahe liegenden füdweftlichen Phrygien wiffen wir's zufällig wirklich, daß Paulus die dortigen Gemeinden weder begründet noch besucht hatte. Bon dreien der in der Adresse unferes Briefs genannten Provinzen (Bithynien, Pontus, Cappa= docien), d. h. von dem gangen Mordoften Rleinafiens, hören wir nirgends, daß Paulus dort gepredigt; wenn also auch, wie Wie = finger, bestimmter als ich es zu begründen mußte, annehmen gu fonnen meint, die Berbreitung des Chriftenthums dorthin von den burch Paulus driftianifirten Gegenden aus erfolgte (S. 357), fo ift doch damit keineswegs ausgeschlossen, daß dort auch von judendriftlicher Seite her und zwar schon früher Gemeinden gebilbet waren; denn auf diese indirecte, vielleicht gar nicht von Baulus ausdrücklich organifirte Berbreitung paulinischer Beilsverkundigung fann doch der Grundsatz Röm. 15, 20 feine Anwendung leiden. Eine wirkliche Collifion scheint nur in Galatien einzutreten, und boch wollen auch hier gerade jene vermeintlichen Hinderniffe einer Annahme vorpaulinischer Gemeinden in Rleinasien nicht recht zutreffen. Denn was berichtet denn die Apostelgeschichte von der Gründung der paulinischen Gemeinden in Galatien? Bekanntlich nichts, als daß Paulus dort durchreifte. Und von dem Grundfatz Röm. 15, 20 kann darum hier gar nicht die Rede fein, weil nach Gal. 4, 13 Paulus nur durch Rrantheit bewogen wurde, sich hier aufzuhalten, und diese Gelegenheit benutzte, das Evangelium ju verfündigen. Immerhin aber war Galatien groß genug, um ihm auch noch Gelegenheit zu völlig selbstständiger heidenapostolischer Wirksamkeit zu geben (auf welche bekanntlich ausschließlich der Galaterbrief führt), wenn unter der dortigen Judenschaft auch

bereits einige chriftglänbige Gemeinden sich gebildet hatten. Und es ist doch vielleicht nicht ganz zufällig, daß gerade hier, wo nachsweislich die heidenchriftliche Pflanzung des Apostel Paulus unmittels bar an ältere, rein judenchriftliche Bildungen greuzte, bald nach der Gründung der paulinischen Gemeinden in denselben jene bekannten judaistischen Wirren ausbrachen. Somit kann ich die "thatsächlichen geschichtlichen Hindernisssen. Somit kann ich die "thatsächlichen geschichtlichen Hindernisssen. Somit kann ich die "thatsächlichen geschichtlichen Hindernisssen. Somit kann ich die "thatsächlichen geschichtlich vorwirft, nicht eben unüberwindtich sinden, und das genügt, da es mir nicht ausdrücklich obliegt, eine von mir ersonnene Hyposthese positiv zu begründen, sondern lediglich, zu untersuchen, ob sich der erste Brief Petri nach dem, was ich exegetisch über seine Leser gefunden zu haben glaube, noch geschichtlich begreifen läßt.

Hiernach ware also der Brief an relativ junge Gemeinden ge= schrieben. Ich habe (a. a. D., S. 188) dafür eine Bestätigung in 2, 2 gefunden, wo Betrus die Leser agriyevrna Bosgn nennt, und habe (S. 343. 344) gezeigt, wie das Vorhandensein einer Gemeindeorganisation (5, 1) dem nicht widerspricht. Bielmehr schien mir in der eigenthümlichen Stellung der vewregor (5, 5; vgl. S. 344 - 346) ein Beweis gegeben, daß diefe Organisation die erfte Stufe noch nicht überschritten hatte. Huther und Schott haben meine Erklärung diefer Stelle acceptirt, aber meine Folgerung daraus stillschweigend abgelehnt. Der Erstere sagt ausdrücklich, es habe auch in der späteren Zeit noch manche äußere Dienstleiftungen geben fonnen, die weder den Presbytern, noch den Diakonen eigneten, fondern paffend den jungern Gemeindemitgliedern zufielen (S. 185). Aber wenn doch die vewtegot (Apg. 5) nur vor der Einsetzung bes Diakonenamts in derselben Stellung wie hier auftreten und wenn auch hier neben ihnen eben nur Presbyter genannt werden, To liegt boch nichts näher als ber Schluß, es habe auch in diefen Gemeinden noch kein zweites Gemeindeamt, sondern lediglich die aus ber Snnagogalverfaffung in die driftgläubigen Judengemeinden übergegangenen Aeltesten gegeben.

### 2. Der 3med bes Briefes.

Unser Brief bestimmt seinen Zweck selbst als einen paränetischen (5, 12)a), wie auch die meisten neueren Ausleger annehmen; nur

a) Wenn ich (a. a. D., S. 335) es für möglich hielt, παρακαλείν in dem Theol. Stud. Jahrg. 1865.

632 Beiß

Schott faßt ihn in erster Linie als Trostbrief und findet seinen eigentlichen Anlaß in dem Leidenszuftande der Leser (vgl. z. B. S. 327). Dieser Punkt ist für die geschichtliche Auffassung unseres Briefes so wichtig, daß ich um so lieber näher darauf eingehe, als ich hier meine frühere Darstellung vielsach näher aussühren kann.

Bunachst haben wir fein Recht, einen Brief, der selbst die Paranese als seinen 3mcc bezeichnet, für einen Troftbrief zu erklaren. Allein auch eine Analyse feines Inhalts bestätigt leicht, daß er es nicht ift. In den grundlegenden Ermahnungen des erften Theises (1, 13 - 2, 10) ift von den Leiden der Lefer nicht mit einem Worte die Rede, defto mehr freilich im zweiten Theile (2, 11-4, 6). Da hier aber der Berf. das Berhalten der Chriften gegen die fie umgebende ungläubige Welt behandelt (vgl. a. a. D., S. 44-46) und diese eben eine feindselige Haltung gegen die Christen einnahm, so war es natürlich, daß vielfach von dem rechten Berhalten gegenüber diefer Feindschaft geredet werden mußte. Wieder und immer wieder finden fich darauf bezügliche Ermahnungen (2, 12. 18. 20; 3, 9. 14 — 16); nur gelegentlich fommt 3, 13. 14 ein Trostwort vor, dem es doch auch an einer paränetischen Spige nicht fehlt, und selbst die Ausführung über ben Segen des Leidens (4, 1 ff.) verleugnet ihre paränetische Ab= ficht keineswegs. Etwas Anderes ift es allerdings im dritten Theile (4, 7-5, 11) wo Petrus noch einmal (4, 12-19) auf die Bedeutung des Leidens für die Christen als folche zu sprechen kommt (vgl. a. a. D., S. 47). Hier mußten die Ausführungen des Apostels selbstverständlich manches tröftliche Moment enthalten, und doch find fie nicht nur am Aufang und am Schluffe ausdrücklich in die Form der Ermahnung gekleidet (B. 12. 13. 19), sondern auch 2. 15 schlägt die den ganzen Brief durchdringende fittliche Paranese wieder durch. In der Schlugermahnung endlich ift wieder vom Leiden die Rede (5, 6-10), weil die Vollendung des Chriftenlebens dadurch am leichtesten gefährdet wird: aber dort fommt es erft recht nur als Unterlage der zu gebenden Ermahnung

Doppelfinn von Ermahnen und Tröften zu nehmen, so nehme ich diese Ansicht ausbrücklich zurück.

und gar nicht mehr als Gegenstand der Tröstung in Betracht; benn daß Petrus 5, 9 das bekannte heidnische solamen miseris den Christengemeinden empfehlen sollte, davon kann ich mich schlechterdings nicht überzeugen. Blicken wir aber von dieser llebersicht auf den lodpreisenden Eingang (1, 3-12) zurück, so wird es gerechtsterigt erscheinen, wenn ich (a. a. D., S. 27) behauptete, der Apostel werde nicht durch den Leidensstand der Christen bewogen, von der Christenhoffnung zu reden, sondern er komme 1, 6.7 auf die Leiden zu reden, weil sie die Frende der Christen über die ihnen geschenkte Hoffnung zu stören scheinen könnten, und alles, was Schott (S. 18. 19) dagegen einwendet., beruht auf einer Aufstsstung von dem geschichtlichen Zweck des Brieses, die sich, wie gezeigt, im Folgenden nicht bewährt.

Es hängt aber diese Auffassung bei ihm zusammen mit seiner Unficht über den ganz besondern Leidensstand der Leser. Nachdem nämlich die eine Zeitlang fehr beliebte Combination der bei den Lefern unfers Briefes vorausgesetzten Zustände mit der neronischen Berfolgung bereits von Bielen wieder aufgegeben mar, hat fie Schott mit aller Bestimmtheit erneuert (vgl. S. 130, 135). Er behauptet, daß eine wirkliche volle Berfolgung im Gange war, und daß die Verbreitung der neronischen über die Provinzen auch ohne ausdrückliche hiftorische Zeugniffe in der Natur der Sache liegt. Run ift es freilich so leicht begreiflich nicht, wie daraus, daß man die Schuld des römischen Brandes auf die dortigen Christen schob, sich eine allgemeine Christenverfolgung entwickelt haben foll, von welcher überdem feiner der römischen Historiker etwas zu er= zählen für gut befunden hat. Aber schen wir den Fall als mög= lich, worin liegt der Beweis, daß fich unfer Brief auf diese Berhältniffe beziehe? Auch Schott kann sich nicht verbergen, daß der Apostel an den Hauptstellen (2, 12. 15; 3, 9-16) wiederholt nur von Berleumdungen redet, und es ift doch eine dürftige Ausflucht, wenn er den Grund davon darin findet, daß es dem Apostel eben nicht um die Berfolgung felbit, fondern um den Unlag und Borwand zu thun fei, womit die Berfolger fie rechtfertigten; denn daß Betrus 3. 17 das xaralakero Jai, wovon er B. 16 gesprochen, mit πάσγειν vertauscht, liegt doch einfach darin, daß er von dem

beftimmten gegenwärtigen Leiden zu einem allgemeinen Gedanken über den Segen des Leidens überhaupt, das man als aya Jonoi w erduldet, fortschreitet. Schott übersieht aber, daß (auch nach seiner eigenen Uebersetzung) gerade hier, wo Petrus allgemeiner vom Leiden redet, daffelbe nur als eventuelles bezeichnet ist (εί θέλοι το θέλημα τοῦ θεοῦ), daß daffelbe 3, 14 und 1,6 der Fall ift und daß das bild= liche πύρωσις 4, 12 nur das Empfindliche des Leidens für die Chriîten, die κοινωνία των του Χρ. παθημάτων (4,13) nur die Jden= tität des von der gottfeindlichen Welt Chrifto und den Seinen bereiteten Leidens bezeichnet, über die Urt diefer Leidensanfechtung aber nichts aussagt, bis sie B. 14. 16 ausdrücklich wieder als ein overdiseσθαι, deffen man sich nicht schämen folle, bestimmt wird. Daß in diesem Zusammenhange auch das πάσχειν in B. 15 nicht auf "feindfelige Thätlichkeiten" geben tann, liegt am Tage. Allein eben jene Verleumdungen sollen im Zusammenhange mit der neronischen Verfolgung stehen, sofern erft nach dem Brande Roms der allgemeine Haß und Widerwille gegen die Chriften fich zu dem Vorwurf verbrecherischer und unfittlicher Grundfate gefteigert habe, wofür das in unferm Briefe so häufige xaxoxoisiv das eigentliche Stichwort gewesen sein foll. Diese Combination zeigt fich auf allen Punkten als unhaltbar. Zunächst widerstrebt es dem Sprachgebrauch unseres Briefes, das κακοποιός in dem speciellen Sinne einer grundfätlichen frevelhaften Opposition gegen die fittlichrechtlichen Grundpfeiler des burgerlichen Gemeinlebens zu nehmen. wie Schott will. Denn nicht nur ift 3, 17 der allgemeine fittliche Sinn des Ausdrucks gang unbestreitbar, und 4, 15 minde= ftens durchaus zunächstliegend, sondern er ist durch den unzweis deutigen Sinn des gegenfätzlichen apaGonoier in Stellen wie 2, 20; 3, 6. 17; 4, 19 völlig gegen jene Umdeutung im Sinne Schott's ficher geftellt. Damit fällt aber jede Beranlaffung, Die befannten Stellen aus Tacitus und Sueton zur Erflärung unferes Briefs herbeizugiehen. Bergebens bemuft fich Schott, den ichon oft geführten Beweis, daß diefe Stellen, felbft wenn fie hierher gehörten, das Gegentheil von dem beweisen, mas fie beweifen follen, zu entkräften (vgl. m. petr. Lehrbegr., S. 366: 367). Um ihm zu bezeugen, was sie nun einmal nicht bezeugen, muß Tacitus

"zweierlei vermengt haben", was Schott geichieben miffen will, und Sueton zweierlei absichtlich geschieden haben, mas Schott combinirt (vgl. E. 133). Und wozu dieje flagrante Mighandlung profaner Geschichtsquellen? Um unsere Quelle jagen zu laffen, was sie nicht fagt, nämlich daß in Folge bes römischen Brandes die Christen als zanovoioi verleumdet seien. Aber fagt denn nicht der Upostel 4, 4 ausdrücklich etwas gang Underes über den Ursprung jener Verleumdungen, wie ich (a. a. D., S. 356) und zwar mit voller Zustimmung Schott's (S. 264) gezeigt habe? 3ch habe auch bereits (a. a. D., S. 369) barauf hingewiesen, wie der Apostel das 2, 14 über die Obrigkeit Gesagte schwerlich ohne Claufel niedergeschrieben hatte, wenn damals eben die höchste Obrigkeit die unschuldigen Christen als zazoxocoi dem Haß des Boltes geopfert hatte, und freue mich, hierin mit Wiefinger (S. 33) zusammenzutreffen. Für Schott freilich genügt die Ermahnung des Staatsoberhauptes und der Statthalterbehörden, um barin eine Bestätigung feiner Combination zu finden, weil danach die Chriften mußten, daß der Kaifer eigentlich an ihren Leiden Schuld fei, und barum bie Provinzialbehörden fie nicht gegen die Feindseligkeiten der Bevölkerung in Schutz nahmen, alfo ber Apostel ein besonderes Interesse hatte, zum Unterthanengehorsam gegen beide zu ermahnen (S. 138). Aber noch an einer andern Stelle, bie augenscheinlich gegen seine Ansicht spricht, gelingt es Schott, einen Beweis für diefelbe zu finden. Will man nämlich den deutlichften Beweis haben, daß die Leiden, welche die Lefer trafen, nichts Ungewöhnliches, Außerordentliches (fein fevor 4, 12) waren, asso feineswegs eine historische Situation wie die neronische Berfolgung voraussetzen, vielmehr sich (wie ja auch 4, 4 zeigt) lediglich aus der natürlichen Stellung zu der fie umgebenden ungläubi= gen Welt ergaben, so braucht man nur 5, 9 zu lesen, wo der Upoftel die Lefer darüber verständigt, daß dieselben Leiden über die driftlichen Bruder überhaupt, fofern fie in der Welt lebten, ergingen. Schott bagegen findet eben hierin, daß ein großartiger, eminenter Ausbruch einer allgemeinen Weltfeindschaft erfolgt war, weil die Chriften mußten, daß eben jett dieselben Leiden über ihre Bruder in der Welt ergehen (S. 134). Er übersieht aber, daß das Be-

weisende seiner Argumentation lediglich in dem Wörtchen "eben jetzt" liegt, das er in seiner Analnse dem apostolischen Texte hinzugefügt hat.

Da der ganze zweite Haupttheil des Briefes das Berhalten der Chriften gegen die fie umgebende Welt in den Blick faßt und diefe in der Diaspora felbstverständlich eine wesentlich heidnische mar, fo ift natürlich in diesem Abschnitte nur von den Berleumdungen die Rede, welche die Christen Seitens der Heiden zu erleiden hatten. Wo dagegen der Apostel von der Bedeutung der Leiden für die Chriften als solche redet (4, 12-19), da geht er mehr auf das Leiden ein, das fie um des Ramens Chrifti felbst willen tragen mußten. Wir bemerkten schon oben, daß es sich hier wesentlich um das oveidigeo Jai, d. h. um die Schmach handelt, mit der man Chriftum und barum auch fie, die ben Namen Chrifti trugen, belegte. Ich bemerkte bereits (a. a. D., S. 357), daß diese Schmähung des Namens Chrifti nicht wohl als von Beiden ausgehend gedacht werden fann, sondern eher von den ungläubigen Boltsgenoffen der Judenchriften, die ja Chriftum für einen überführten, den Miffethätertod gestorbenen Gottesläfterer halten mußten. Gang mit Unrecht wirft mir Baur (a. a. D., S. 220) vor, ich mußte felbst nicht recht, ob die Leiden der Chriften von judifcher oder heidnischer Seite ausgegangen seien, mahrend ich doch zwischen beiden Arten von Leiden fo deutlich unterscheide, wie Betrus felbft, ber an gang verschiedenen Orten von ihnen redet. Wenn dann Baur eine Stelle aus Juftin anführt, wonach die Juden die Chriften verfluchen und die Heiden diesen Fluch thatkräftig machen, indem fie fic tödten, um daraus zu beweisen, daß der Brief eher auf die Berhalt= niffe der von Juftin beschriebenen Zeit führe, fo ist erftens das oveidised 9at noch fein Verfluchen und zweitens handelt es sich noch um den Nachweis, daß hier von töbtlichen Berfolgungen der Chriften die Rede ift. Wie nämlich Schott an die Verleumdungen der Beiben seine Combination mit der neronischen Berfolgung, fo fnüpft Schwegler an die zulett besprochene Stelle feine Combination mit der trajanischen an, die Baur meinen Ginwendungen (a. a. D., S. 369. 370) gegenüber zu vertheidigen unternimmt. Nachdem nämlich auch er (S. 219) jede Beziehung auf die nero-

nische Berfolgung gurudgewiesen und bei ber Stelle 3, 15 fich nur bagegen verwahrt hat, daß die Beziehung auf gerichtliche Berhöre nicht ausgeschlossen werde (S. 221) — obwohl dieselbe allerdings durch die Angabe des Gegenstandes der Bertheidigung ausgeschlossen wird, da die Chriftenhoffnung nicht Gegenstand eines gerichtlichen Processes sein konnte -, so sucht auch er aus 4, 14-16 dar= zuthun, daß hier gang die Situation des plinianischen Briefes vorliege, wonach eben damals zuerst in Frage gekommen war, ob schon das bloge Chriftfein an sich strafbar sei (S. 222. 223). Ich muß aber wiederholt geltend machen, daß zwischen beiden Stellen das eigentliche tertium comparationis fehlt. Denn das πάσχειν ώς Χοιστιανός B. 16 ift nach dem Zusammenhange eben nicht eine obrigkeitliche Bestrafung wegen des Bekenntnisses zu Chrifto, fondern das B. 14 erwähnte dreidigeo Dai er drouati Xo., wie deutlich daraus erhellt, daß Petrus nicht ermahnt, daffelbe gebulbig zu tragen, fondern fich deffelben nicht zu schämen und Gott in diesem Ramen (εν τῷ ονόματι τούτφ ift nach Cod. Sin. A. B. zu lefen), d. h. durch die Art, wie man denselben trägt, zu verherrlichen. Und es ift eine ebenso kuhne als willkurliche Eintragung, wenn Baur fagt: die Läfterung des Chriftennamens fand ftatt, wenn Ginem eben bies, daß er Chrift fei, zum Borwurf gemacht murde und er in Gefahr ftand, ichon aus diesem Grunde geftraft zu werden (S. 223). Aber wie wenig es Baur bei folchen Combinationen mit den Worten genau nimmt, erhellt auch baraus, daß er in dem επηφεάζειν 3, 16 eine Anspielung auf das bei Plinius von den Christen geforderte maledicere Christo findet!

Haben wir also guten Grund, auch diesen Versuch, aus den Andeutungen über die äußere Lage der Leser eine mit unsern bisherigen Resultaten unvereinbare geschichtliche Situation zu diviniren,
als mißlungen zu erklären, so fragt es sich, ob nicht dennoch in
ihnen Fingerzeige für die richtige Zeitbestimmung unseres Briefes liegen. Die von mir (a. a. D., S. 361) geltend gemachten Andeutungen der Art weisen sämmtlich auf die 'frühesten Zeiten des Ehristenthums hin, wo Christen und Heiden sich gleichsam erst noch über ihre Stellung zu einander zu orientiren hatten. Baur hat

freilich nicht ohne Geschick versucht, alle von mir hervorgehobenen Bunfte zu einem Beweise für das Gegentheil zu benutzen (S. 220. 221), aber, wie ich glaube, ohne Erfolg, und ich gehe um fo lieber auf feine Entgegnungen ein, weil ich badurch Gelegenheit befomme, jene Beobachtungen, welche Suther und Schott einfach ignoriren, näher zu begründen. Wenn ich darauf hinwies, daß nach 4, 12 die Leiden den Chriften noch etwas Neues waren, worüber fie fich verwunderten, fo meint Baur, aus jener Stelle folge nur, daß fie gu ber Zeit, in welcher ber Brief geschrieben ift, einen besonders ernsten Charafter annahmen. Allein wenn der Hinweis darauf, daß das Leiden jur Prüfung gefandt sei und daß es zur Gemeinschaft mit Christo gehöre, dies Befremden heben foll, fo tann nur das Leiden als folches und nicht der ernstere Charafter desselben (wovon ja auch mit keinem Worte die Rede ift) jenes Befremden hervorgerufen haben. Wenn ich weiter darauf hinwies, daß nach 4, 4 auch den Beiden die Abfehr der Chriften von ihrem Gundenleben noch etwas Neues mar, fo meint Baur, das weise gerade auf eine Zeit bin, wo der Unterschied der heidnischen und christlichen Sitte fich dadurch schon offenkundiger herausgestellt hatte, daß die Christen nicht mehr eine schen fich in fich felbst zurückziehende und abschließende Secte maren. von welcher man nicht wußte, was fie für fich treibe, sondern schon als größere charafteriftisch verschiedene Gesellschaft den Beiden gegenüberstanden. Aber zeigen uns denn die von Baur anerkannten Quellen ber apostolischen Zeit, also g. B. der erfte Corintherbrief, wirklich ein foldes Bild einer ichen in fich felbst zurückgezogenen Gemeinschaft? Hat nicht Paulus vielmehr einem gar zu freien Verlehr der Chriften mit den heidnischen Bolksgenoffen zu wehren? Freilich nach unferer Ausicht handelte es sich hier um judenchriftliche Gemeinschaften. Aber in 4, 4 handelt es sich ja auch gar nicht um das "was sie für fich trieben", fondern um das, mas fie nicht mehr trieben, nämlich daß sie das lüderliche Leben der Beiden nicht mehr mitmachten, und das muß doch unter allen Umftänden fofort fichtbar gewefen fein. Das eigenthümliche Wesen und Treiben der Christen war ja aber zur Zeit unferes Briefes gerade nach 2, 15 den Beiden noch fremd. Daher eben hören wir ja - und das ift der dritte Bunkt, worauf ich hingewiesen — den Apostel wiederholt die Hoffnung aussprechen.

4.

bie Heiben würden, wenn sie nur erst den guten Wandel der Christen genauer kennen kernten, von ihrer Feindschaft gegen sie ablassen (2, 12; 3, 2.16). Baur freilich findet seltsam genug, daß man gerade im Anfang der Feindseligkeiten zu so gutem Vertrauen am wenigsten gestimmt sein konnte, und sieht sich durch diese Aenkerunzen in die Zeit der christlichen Apologeten versetzt. Allein wenn diese "die öffentliche Meinung dadurch für sich zu gewinnen suchten, daß man die Heiden auf daß hinwies, was das Christenthum in der Wirklichseit des Lebens thatsächlich war", so thut das ja Petrus gar nicht; vielmehr ermahnt er lediglich die Christen ihren Glauben so im Leben zu bewähren, daß jene Hoffnung sich erfüllen könne.

Dies aber führt uns gerade auf den engen Zusammenhang, in welchem die vielfache Erwähnung der Leiden feiner Lefer mit dem paranetischen Zwecke des Briefes fteht. Nicht, daß ber Leibensftand der Lefer etwas ganz Besonderes war, in aller Welt hatten die Chriften daffelbe zu leiden; aber er mar den Chriften noch etwas Neues, worüber fie allseitig verftändigt werden mußten. Das bloße Sichzuruckziehen vom heidnischen Leben fonnte die Feindschaft der ungläubigen Welt nicht überwinden, es galt durch die positive Ent= faltung des chriftlichen Tugendlebens gerade in den natürlichen Lebensverhältniffen, welche die Heiden zu beurtheilen verstanden, und gerade unter dem Leidensstande die schleichende Berleumdung, mit der fich die von jener Abkehr betroffene und getroffene Belt rächte, gu widerlegen, es galt zu zeigen, daß die Schmach, die die Gemeinde trug, wirklich die Schmach Chrifti und nicht eine durch die eigene Sünde oder durch wohlgemeinte, aber übel angebrachte Bielgeschäftigfeit (4, 15) verdiente fei. So mar die Paranese unseres Briefs eine wahrhaft zeitgemäße gerade für jene Anfängerzeiten (womit natürlich nicht gesagt sein soll, daß sie nicht mutatis mutandis eine zeitgemäße bleibt für alle Zeit) und Baur hat Unrecht, wenn er meint, dag wir durch unfere Zeitbestimmung den Brief jedes benkbaren Zweckes beraubt haben (S. 237). Freisich für ihn und feine Schule pflegt nur das einen "Zweck" zu haben, was in die theologischen Rampfe der Zeit eingreift. Aber das ift eben das πρώτον ψεύδος, womit er sich das Verständniß fo manchen apostolischen Briefes verschlossen hat.

Allerdings ift aber nach 5, 12 der Zweck des Briefes noch nicht ausreichend bestimmt, wenn wir ihn einen paranetischen nennen; es ist ja daneben noch von einem enquagrogest die Rede. Hieran schließt fich befanntlich die Anficht au, welche unserem Briefe die ausdrückliche Bestätigung paulinischer Berkündigung als Zweck vindicirt. Denn wenn auch ber neueste Berfreter diefer Anficht (Wiefinger, S. 358) noch 1, 12. 25 dafür anführt, so haben wir von letterer Stelle bereits gesehen, wie ihr Context jede derartige Rebenabsicht ausschließt, und ebenso fann man diefelbe 1, 12 nur finden, wenn man den gangen Zweck der Ausführung 1,10-12 verkennt (vgl. m. petr. Lehrb., S. 33. 34), nach welchem diefelbe darin gipfeln mußte, daß, was die Propheten noch als etwas schlechthin Zufünftiges erkannten, den Lefern bereits als erfüllt verfündet sei. Es bleibt also wirklich nur jenes enquagrugeiv 5, 12 der scheinbare Grund jener Anficht. Dag hier von einer Beftatigung die Rede ist, kann nicht geleugnet werden und habe ich nicht geleugnet. Weder habe ich, wie mir Baur (S. 239) vorwirft, das έπιμαστυσείν mit μαστυσείν identificirt, noch S. 365 ge= leugnet, was ich S. 208 behauptet. Ich habe lediglich darauf aufmerksam gemacht, daß es sich hier nicht um Bestätigung einer Lehre handle, sondern daß das magrogetv, das doch wohl jedenfalls in έπιμαςτυςείν liegt, auf die Bezeugung von Thatfachen himmeife, hier auf die Bezeugung der Beilsthatfachen, in welchen den Lefern die Gottesgnade zu Theil geworden mar. Berhielt es sich mit diesen Thatsachen so, wie die 1, 12. 25 gemeinten Berfündiger des Evangeliums es ihnen bezeugt hatten, fo mar die Gottesgnade, in die hinein sie sich gleichsam gestellt hatten, indem fie das Evangelinn annahmen, eine mahre, und dies verfiegelt ihnen ber Berfasser durch fein apostolisches Zeugniß, weil eben feine überall auf jene Heilsthatsachen sich gründende Paranese erft dann recht wirksam sein konnte, wenn jene Thatsachen, und damit der Gnadenstand der Lefer unerschütterlich feststand.

Ist also unser Brief an paulinische Gemeinden gerichtet, so bezweckt er allerdings eine Bestätigung, zwar nicht paulinischer Lehre, wohl aber paulinischer Heilsverkungigung. Für jene Voraussetzung ist unsere Stelle nicht ein Beweis, sondern ihre Auffassung wird

fich danach zu bemeffen haben, ob jene Borausfetzung fich bewährt. Uns hat sie sich nicht bewährt. Wir können also hier nur noch die Gegenprobe machen und fragen, ob es geschichtlich wahrscheinlich fei, was bei jener von uns bestrittenen Voraussehung sich ergibt. daß Betrus in feinem Bricfe . eine Beftätigung der paulinifchen Heilsverkündigung bezwecke. Daß ein Apostel das Zeugnif eines andern bestätigt, ift aber doch offenbar nur dann denkbar, wenn den Lefern irgendwie Zweifel an der Wahrheit des ihnen urfprünglich gewordenen apostolischen Zeugnisses erregt waren. Daber haben auch viele Ausleger ganz confequent angenommen, daß die Gemeinden durch Freiehrer judenchriftlicher Art an diefer Wahrheit zweifelhaft gemacht waren. Allein abgeschen davon, daß sich solche juden= chriftliche Einflüfterungen doch immer nur auf die Confequenzen, welche Paulus aus den Beilsthatsachen zog, also auf feine Lehre, nicht aber auf jene Thatsachen selbst beziehen konnten, haben die neuesten Ausleger mit Recht geleugnet, daß unfer Brief irgend eine Spur von dem Borhandensein folder Frelehrer zeige (vgl. Huther, S. 22; Wiefinger, S. 17. 32. 358; Schott, S. 327). Dagegen meint Wiefinger, dag der Leidensftand der Lefer fie folches Zeugniffes bedürftig machte (S. 32). Allein da doch Paulus, wie wir aus 1 Theff. 3, 4 wiffen, fo bestimmt verfündete, daß das Christenleben mit Trübsal verknüpft sei, ist in der That nicht abzusehn, wie der Leidensstand der Leser sie an der Wahrheit seiner Verfündigung irre machen fonnte, und mit Recht hat Schott (S. 329) auch diefe Wendung jener Ansicht zurückgewiesen a). Wenn er dann freilich jene Beftätigung doch auf eine Bernhigung der Lefer über die Gewißheit ihres Heilsstandes bezieht, so übersieht er gang, daß es fich 5, 12 nicht um die Wahrheit der Thatfache

a) Freilich fommt Schott auf anderem Wege S. 334 boch zu einem "handgreislichen Zeugniß- seiner vollsten Zustimmung zu der paulinischen Heilspredigt", das ihnen Petrus abgelegt; allein dies hängt mit seiner Ausicht von dem beabsichtigten Auschluß des Apostels an paulinische Briefe zusammen, auf die wir später zu reden kommen, und mit der Bedeutung, welche er S. 384 — 336 auf die Erwähuung des Silvanus legt, deren Ausbeutung wir billig der Baur'schen Tendenzkritik (vgl. a. a. D., S. 237) überlassen.

handelt, daß fie in der Gnade ftehen, sondern um die Wahrheit ber Gnabe, in der fie ihren Standpunkt genommen haben. Da fich bemnach fein ausreichender Brund entdecken läßt, aus welchem Betrus die Verfündigung feines Mitapoftels zu beftätigen bezwecken konnte, so muffen wir an jener Auslegung von 5, 12 und damit an der Voraussetzung, auf welche sie sich gründet, irre werden. Dann aber bleibt lediglich die natürlichfte, allein mit unferer Auffaffung des Briefs harmonirende Unnahme übrig, daß der Apostel die den Lefern gewordene Berkundigung durch fein apostolisches Zeug= niß bestätigen wollte, eben weil ihnen diefelbe noch nicht durch einen Apostel verkündet war. Und damit stimmt, daß wirklich der Brief nirgends andeutet, daß die Leser durch apostolische Predigt das Evangelium empfangen haben; ja wenn Petrus 1, 12, wie huther und Wiefinger annehmen, auf die Thatsache der Beistesausgießung am Pfingstfeft anspielt, fann Baulus gar nicht zu Denen gehört haben, die den Lefern das Evangelium verfündigt.

## 3. Die Abfassungszeit des Briefes.

Die Tübinger Schule setzt unseren Brief in die trajanische Zeit. Dies ist schon darum unmöglich, weil die lebendige Erwartung der unmittelbar nahen Parusie (1, 5; 4, 7) und die überall durcheblickende Boraussetzung, daß die Leser in ihrer Gesammtheit erst zum Christenthum bekehrt waren (1, 3. 23; 2, 9. 25; 3, 6; 4, 3. 4), nothwendig und in das apostolische Zeitalter hineinweist. Aber auch die Bertreter der gangdaren Auffassung unseres Briefs sind über die Abfassungszeit desselben keineswegs einig und doch ist gerade dies die Probe einer correcten geschichtlichen Auffassung, daß sich aus ihr die Abfassungszeit so sicher und so bestimmt wie möglich ergibt. Dazu kommt, daß sede der versuchten Bestimmunsen an eigenthümslichen Schwierigkeiten leidet.

Ist unser Brief an die paulinischen Gemeinden Kleinasiens gerichtet, so muß er, wie bereits oben bemerkt, nach dem Schlusse
der kleinasiatischen Mission des Apostel Paulus gesetzt werden, und
bei dieser frühesten Zeitbestimmung konnte Brückner stehen bleiben, weil er nicht durch die Annahme einer Benutzung späterer
paulinischer Briefe gebunden war, tiefer herabzugehen. In der

That scheint sich auch durch die bald nach diesem Zeitpunkte eintretende Gefangennehmung des Apostels ein gewisses Motiv uns darzubieten, weshalb fich Betrus an Stelle feines jetzt gefeffelten Mitapostels an die Gemeinden deffelben wendet. Allein mit Recht erwartet man dann doch eine Andentung darüber in unserem Briefe, und dieje Schwierigkeit hat Brückner felbst jo groß geschienen, daß er lieber auf jene Motivirung verzichtet und das Schreiben fo früh ansett, dag Betrus die Rachricht von der Gefangennehmung des Apostels noch nicht erhalten haben fonnte. Sier entsteht nun aber die große Schwierigkeit, daß sich doch faum begreifen läft. was den Betrus bewog, sich mit apostolischer Ermahnung und apoftolischem Zeugniß an Gemeinden zu wenden, die doch noch keines= megs als vermaift angesehen werden fonnten; denn daß Petrus von dem Abschiede des Apostels zu Milet (Apg. 20) und noch nicht von der wenige Wochen darauf erfolgenden Berhaftung des Apostels Renntniß gehabt haben follte, mare doch eine fehr fünftliche Ausflucht. Allein eine viel größere Schwierigfeit noch ergibt fich daraus. daß in unferem Brief, der doch auch an die galatischen Gemeinden gerichtet ift, sich über die Fragen, welche vor nicht langer Zeit Diefe Gemeinden in fo bemeruhigende Bewegungen verfett hatten, und in welchen gerade Petrus (wie die Geschichte des Apostel= concils fehrt) ein Wort mitzureden der rechte Mann mar, fein Wort findet. 3ch habe darauf schon (a. a. D., S. 157) hingemiefen und vergeblich wendet Baur (S. 202) gegen meine Beweisführung ein, daß diese Fragen ja ichon auf dem Apostelconcil zur Sprache gekommen waren, über welches auch ich den Brief nicht heraufzurücken gewagt habe. Denn es ift natürlich etwas fehr anderes, wenn jene Fragen in Jerufalem erörtert und wenn fie gerade in dem Gemeindetreise, an welchen Betrus schreibt, con= trovers geworden waren. Ja, da wir den Bericht der Apostel= geschichte für glaubwürdig halten, fo mar ja auf dem Concil über diese Fragen bereits entschieden, und unseres Wiffens war es in Galatien querft, mo die extrem = judaiftische Partei mit offener Ber= lengnung des dort geschioffenen Compromiffes ihre alten Braten= fionen erneuerte. Um jo mehr aber hatte der geschichtliche Betrus (freilich nicht der Betrus der Tübinger Schule) allen Grund, in

einem Schreiben an Gemeinden, die durch diese judenchristliche Agistation in Berwirrung gesetzt waren, sich offen von derselben Loszusagen. Die Berusung auf den praktischen Zweck des Briefes, mit der sich Brückner hilft, genügt hier offenbar nicht, da ja eben die Frage ist, ob der von ihm in Aussicht genommene Zeitzunkt geeignet ist, um einen rein praktischen Brief, wie der vorsliegende, zu motiviren, und das ist nach dem oben Gesagten nicht der Fall.

Wir gehen also tiefer herab und setzen den Brief bald nach der Abfassung des Cpheferbriefs, den ja Petrus nach den meisten Auslegern gefannt haben foll. Ja nach Wiefeler hat Markus, der nach Rol. 4, 10 im Begriff war, nach Kleinafien zu reifen, dem Upoftel Betrus Nachrichten über den Zuftand der fleinafiatischen Gemeinden gebracht und badurch Anlaß zur Abfassung unseres Briefs gegeben (vgl. f. Chronologie des apostolischen Zeitalters. S. 568). Freilich fann man auch hier wieder fragen, warum doch Betrus, der fo viel von unbedeutenderen Leiden der Chriften redet, mit feinem Worte deffen gedenkt, daß ihr Apostel Paulus fich in Retten und Banden befand. Diefer Schwierigkeit kann man entgehen, wenn man mit Ewald annimmt, Paulus fei damals wieder freigelaffen gewesen. Aber eine viel größere Schwierigkeit bleibt. Aus dem mit dem Epheserbrief gleichzeitigen Rolofferbrief feben wir, daß damals zunächst in den phrngischen Gemeinden eine neue judaistische Richtung aufgetaucht war, welche zwar aanz ver= fchieden von der in Galatien von Paulus bekämpften (mit der fie Wieseler S. 567 zusammenwirft) war, aber dem Apostel dennoch, wie der sogen. Epheserbrief zeigt, für die ganze kleingsiatische Rirche bedrohlich schien. Sollte denn Betrus, als er an biefe Gemeinden schrieb, von diefen neuen Gefahren für das Glaubensleben berfelben gar nichts gewußt, follte er biefelben feiner Berückfichtigung werth gehalten haben?

Es hilft nichts, daß wir uns tiefer hinabslüchten. Denn aus diesen Anfängen entwickelte sich ja jene trankhafte Richtung chrift- lichen Glaubens und Lebens, welche die Pastoralbriefe so heftig bekämpfen. Und doch versichern die neueren Ausleger einstimmig, daß sich von häretischen Richtungen in unserem Briefe nichts sindet.

Es ift Schott vorbehalten geblieben, in unserem Briefe bieselben zu entdecken. Ift es mir wirklich gang in seinem Commentar zum erften Brief Betri entgangen oder hat der Berf. inzwischen soviel tiefere Blicke in unseren Brief thun gelernt, genug ich finde erft in feiner spätern Schrift (der zweite Brief Betri und der Brief Juda, 1863, S. 161. 162), daß diefelben pfeudognoftischen Frrthumer, die er fo unermüdlich aus dem zweiten Briefe Betri und bem Briefe Juda herauszuspinnen weiß, fich auch bereits bei den Lefern des erften Briefes finden follen. Allein ich glaube aus Uchtung vor dem gesunden Sinne der übrigen Exegeten, mit denen ich mich auseinanderzuseten wünsche, auf eine Widerlegung diefer "Frucht der im Schweiße ihres Angesichts arbeitenden historischen Schrifterklärung" (a. a. D., S. 171) verzichten zu können. Genug, auch mit den Baftoralbriefen durfen wir unfern Brief zeitlich unmöglich zusammenstellen. Auch von einer andern Seite her stehen wir hier ja vor einem üblen Dilemma. Sind die Paftoralbriefe echt, fo ist Paulus aus der römischen Gefangenschaft frei geworden und noch einmal in fein kleinafiatisches Arbeitsfeld guruckgefehrt. Dann aber begreift fich erft recht nicht, wie Betrus fich an diesen Gemeindefreis wenden konnte, dem damals gerade fein eigentlicher Apostel und Lehrer zurückgegeben mar. Wir muffen also den Brief womöglich nach dem Tode des Apostels Baulus anfetsen und dazu haben sich in der That die neuesten Ausleger ent= schloffen. Aber mar uns schon das Schweigen des Betrus über die Gefangennahme des Paulus auffüllig, wie unbegreiflich muß uns erst fein Schweigen über den Tod deffelben sein! Buther entgeht diefer Schwierigkeit nur durch die fehr migliche Ausflucht, daß der Brief nicht unmittelbar, nachdem Betrus die Rachricht von diesem Tode empfing, geschrieben sein soll (S. 24). Alber selbst wenn Paulus in der neronischen Berfolgung gestorben fein follte, wieviel Zeit haben wir dann noch zur Disposition, wenn die Nach= richt erft zu Betrus nach Babylon gelangen, diefer dort feinen Brief schreiben, nach Rom reisen und (wie auch Huther S. 8 annimmt), nachdem er dort für das Evangelium thätig gewefen, auch unter Nero den Märthrertod fterben foll? Denn jene Ausfunft kann doch nicht ben Sinn haben, daß er nicht erfiillt von dem

646 · Weiß

erften Eindruck der Nachricht schrieb, sondern daß er in einer Zeit schrieb, wo die Christengemeinde als solche sich bereits an den furchtbaren Schlag, der sie in dem großen Heidenapostel getroffen, soweit gewöhnt haben mußte, daß sie ein Apostelwort darüber nicht mehr zu bedürfen schien. So ganz leicht dürste es doch auch sich nicht sügen, daß derselbe Markus, den Paulus kurz vor seinem Tode nach Kom beschied (2Tim. 4, 11) bald nach demselben bei Petrus in Babylon ist (5, 13). Denn an der Jentität der in diesen beiden Stellen gemeinten Person zu zweiseln, wie ich noch a. a. D., S. 363 that, sehe ich jetzt keinen Grund mehr.

Etwas gunftiger icheinen die geschichtlichen Berhältniffe für Diejenigen zu liegen, welche den Brief in Rom geschrieben fein laffen. Bu diefer von der Tübinger und Erlanger Schule und felbft von Ewald vertretenen Annahme fann ich mich noch immer nicht ver= ftehen. Sie ware möglich, wenn unfer Brief nach der neronischen Berfolgung gefchrieben ware, in welcher zum erften Male die Welthauptstadt als folche bem neutostamentlichen Gottesvolf als Sitz der Todfeindschaft der Welt wider das Gottesreich fich dar= stellte, weil dann wenigstens denkbar ware, daß fich damals bereits die typische Uebertragung des Namens Babylon auf Rom gebildet hätte. Und doch bliebe die Art, wie diefe Uebertragung 5, 13 gang unvermittelt in einem schlichten Gruße auftritt, immer fehr auffallend. Es fehlt in demfelben jede Andeutung, welche auf diefe muftische Fassung hinführt; beun wenn die dortige Bemeinde die Miterwählte genannt wird, fo hat das durchaus nichts Bilbliches. Allerdings ift mit diefer Erwählung in der Adresse (1, 1) die Borftellung der Fremdlingsschaft der Chriften auf Erden verbunden, fofern die Erwählung eben auf das Ziel der himmlischen udnooνομία (1, 4) hinweift, dem gegenüber die Erde dem Chriften eine Fremde ift. Allein von diefer Borftellung ift die andere, wonach Rom als Gitz der Weltfeindschaft muftisch als Babylon bezeichnet wird, immer noch so verschieden wie die Bildersprache unseres Briefs von der Bildersprache der Apotalypfe überhaupt. Und felbst wenn man den Brief nach Rom versetzt, um den Brief an die Ueberlieferung von dem Aufenthalte des Betrus dafelbst anknüpfen zu können und fo eine Bestätigung bafür zu gewinnen, daß er

in die letzten Lebensjahre des Apostels gehört, so vergrößert man auf der andern Seite nur die Schwierigkeiten. Denn daß dann Paulus nicht mehr mit in Rom gewesen sein fann, ba er sonst wohl neben Marcus erwähnt mare, haben nicht nur Wiefinger und Schott richtig erfannt, fondern auch Emald (in f. Gefch. bes apostol. Zeitalters, 1858, S. 621). Gewiß genügt es aber nicht, wenn Letzterer ihn freigelassen und nach Spanien abgereist fein läßt, da feine Gefangenschaftsbriefe zeigen, daß Paulus den Blan der spanischen Reise, wenn nicht aufgegeben, so wenigstens aufgeschoben und zunächst die Rückfehr in fein altes Miffionsgebiet in den Blick gefaßt hatte (Philem. B. 22; Phil. 1, 26; 2, 24). Dann aber tritt die oben bereite befprochene Schwierigfeit ein, daß Betrus fich gerade in dem Augenblicke an paulinische Gemeinden wendete, wo diese ihren eigentlichen Lehrer wieder in ihrer Mitte hatten. Läßt man den Apostel Paulus aber mit Biefinger und Schott gestorben sein, so wird das Schweigen des Betrus, ber von ber Stätte feines Marthrertodes aus ichreibt, immer unbegreiflicher und durch die garten Rücksichten, die ihm Schott (S. 360) andichtet, mahrlich nicht erklärt. Die specielleren chrono-Logischen Combinationen Schott's zu revidiren hat für uns fein Intereffe. Es fpringt aber in die Augen, in wie gang unguläffiger Beife er die Befreiung des Apostels Paulus, feine morgenlandische Reife, feine spanische Wirksamkeit, feine zweite Gefangenschaft und seinen Tod chronologisch zusammenrücken muß, damit Betrus in unserem nach seinem Tode geschriebenen Briefe noch auf die Ausbreitung der neronischen Berfolgung über Rleinafien fich beziehen fann. Und doch fommt er (S. 359) bereits bie in's Fruhjahr 66 herab, wo es wahrlich zur Tröftung wegen der neronischen Berfolgung bereits zu fpat mar. Sei es, daß Schott dies felbst fühlte, fei es, daß er mit der Chronologie des zweiten Betrusbriefes in Berlegenheit gerieth, genug, im Commentar zu dem letteren rückt er unfern Brief bis in den Berbft 65 hinauf (S. 153), womit natürlich wenig geholfen ift.

Zeigt sich so, daß die gangbare geschichtliche Auffassung unseres Briefes es nicht vermag, eine irgend haltbare Zeitbestimmung für benfelben zu finden, so erscheint auch von dieser Seite her meine

648 " Weiß

Auffassung ale eine wohlberechtigte. Sind wir durch fie genöthigt, ben Brief bis vor die ephefinische Wirtsamkeit des Apostels Paulus hinaufzurucken, fo fallen damit eben alle die Schwierigkeiten fort, von welchen die bisherige Auffassung gedrückt war. Es läßt fich auch gegen diefe Zeitbestimmung, da Marcus feit dem Beginn ber zweiten Miffionereife des Apostele Baulus fich von ihm getreunt hatte, und wir den Silvanus feit bem Aufenthalte des Apostels in Corinth (von wo er nach Apg. 18, 18 bereits ohne ihn abgereist zu fein scheint) nicht mehr in ber Begleitung bes Paulus begegnen, nichts einwenden, als die vermeintliche Benutzung späterer paulinischer Briefe in unserem Briefe. Ronnte ich mich nun entschließen, mit Rauch, Mayerhoff, Brüdner (vgl. m. p. 8., S. 378. 379) das Bermandtschaftsverhältniß, auf welches man jene Benutzung begründet, einfach abzuleugnen, so würde vielleicht meine Combina= tion leichter Unerkennung finden. Allein, daß ich dies Berwandtichaftsverhältniß anerkannte und es umgekehrt barque erklärte, daß Baulus fich in den fraglichen Stellen an den Ausbruck bes petrinifden Briefes aufchlog, hat fast allseitigen Widerspruch hervorgerufen. Da aber gerade diese Blätter in einer fo wohlwollenden und mir ehrenvollen Beurtheilung durch Brof. Benfchlag (1857. S. 801-831) meiner Auficht in biefem Bunfte beigetreten find. fo glaube ich an diefem Orte am eheften Gehör zu finden, wenn ich noch einmal auf dieselbe zurückomme.

Es ift eigen, daß man zwar vielfach mit großem Nachbruck die Annahme, daß sich Paulus petrinische Worte angeeignet habe, abgelehnt, aber so wenig die allgemeinen Erwägungen, durch welche ich (a. a. D., S. 403—406) die Möglichkeit dieser Ansnahme zu begründen versucht habe, berücksichtigt hat. Selbst bei Huther (S. 18) kann ich eine solche Berücksichtigung nicht sinden, da er von einem mühsamen Zusammensuchen petrinischer Gedanken, von einer Herabsetzung der schriftstellerischen Fähigkeit des Apostels Paulus, von einer Beeinträchtigung seiner Selbstständigkeit durch Abhängigkeit von einem andern Schriftstück redet, wosgegen jedes Wort meiner Ausführungen Protest einlegt. Ich kann es nicht eine Widerlegung heißen, wenn man, wie ja auch sonst geschehen, aus vermeintlichen Consequenzen meiner Ansicht, die ich

ausdrücklich abgelehnt und deren Ablehnung ich begründet, ein Berrbild diefer Anficht fingirt, um daffelbe mit leichter Mühe beftreiten oder verspotten zu können. Bum mindeften habe ich erwiesen. daß, wenn es überhaupt schwierig ift, sich die Anlehnung eines Apostels an die Worte des andern vorstellig zu machen, diese Schwierigkeit die gangbare Anficht nicht weniger drückt als bie meinige. Denn daß die Berufung der Neueren auf die Unlehnung bes Petrus an das A. T. (Wiefinger, S. 26; Schott, S. 345) und die Worte Chrifti (Buther, S. 18) gang verschiedene Dinge vermischt, liegt am Tage; daß die Berufung von Wiesinger (S. 26) und Schott (S. 340) auf die receptive Natur des Petrus momentane Beftimmbarkeit, wie sie allerdings seiner natürlichen Raschheit und Lebhaftigkeit entsprach, mit etwas ganz Underem verwechselt, ebenso; und wenn man seine Unlehnung an Paulus mit der speciellen Absicht unseres Briefs, paulinische Lehre zu beftätigen, ober mit der Bartheit, fich nicht mit feiner eigenen Beise in das Arbeitsfeld seines Mitapostels eindrängen zu wollen (Schott, S. 336), motivirt, fo beruht Beides auf der bereits widerlegten Auffassung über 3med und Lefer unseres Briefes und ift schon darum hier gang ungehörig, weil es sich in den nachweisbaren Parallelen fast nirgends um lehrhafte Aussprüche, sondern fediglich um Worte apostolischer Ermahnung handelt. Es fann fich alfo wirklich nur barum handeln, ob der Thatbestand der übereinftimmenden Stellen meiner oder ber gangbaren Auficht gunftiger ift.

Hier aber kann ich es nur als einen erfreulichen Fortschritt conftatiren, daß unabhängig von meiner Darlegung dieses Thatbestandes Wiesinger die Anklänge an die paulinischen Briese auf den Nömer und Epheserbries beschränkt, und ebenso jetz Huther und Schott. Nur Baur (a. a. D., S. 233) wirst mir vor, ich hätte die dogmatischen Stellen aus andern Briesen gestissentlich ignorirt, weiß aber doch nur zwei Stellen aus dem Galaterbries beizubringen (5, 13. 17), von denen ich die erste S. 394 bereits aussührlich berücksichtigt habe. Ich muß aber trot Baur's Anssührungen dabei bleiben, daß die ElevIesia des Galaterbriessebenso gewiß die Freiheit vom mosaischen Gesetze ist, wie die unsseres Brieses (2, 16) nach dem Zusammenhange die principielse

Freiheit des Christen von menschlicher Autorität, der er sich nur sic rov xύριον (B. 13) zu unterwersen hat, und daß schon des halb die beiden im Ausdruck ganz auseinandergehenden Stellen auch im Gedanken nichts gemein haben können. Daß aber Baur das bei Paulus solgende dovdeveir addifologe dia ris ayanns (Gal. 5, 13) mit dem petrinischen ws dovdoi Jeov (2, 16) zusammengestellt, ist ganz verkehrt. Auf die andere Stelle habe ich allerdings keine Rücksicht genommen; allein es scheint mir auch in der That der Widerstreit der väes und des avevua in Gal. 5, 17 mit dem Kampf der sleischlichen Begierden wider die Seele (1 Petri 2, 11) nur im Bortklang eine Analogie darzubieten, da Paulus von einem Kingen um die Herrschaft im Menschen redet, während es sich bei Petrus um einen Angriff handelt, dessen Gesahr darin liegt, daß die Tödtung, das Verlorengehen der Seele im Sinne von Matth. 10, 28. 39 der Ausgang sein kann.

Es bleibt also dabei, daß Petrus lediglich den Römer und Ephe= ferbrief benutzt hatte. Galte es dem letzteren allein, fo fonnte man fagen, er habe sich absichtlich nur an den Brief angeschlossen, den Paulus an diefelben Gemeinden geschrieben. Sat er aber auch andere Briefe herangezogen, fo bleibt es doch fehr auffallend, daß er von ihnen wieder nur den Römerbrief berücksichtigt, und nur von der nach allen Seiten unhaltbaren Hppothese aus, welche den Betrusbrief nach Rom fett, ließe fich fagen, daß er denfelben dort gerade gelesen hatte. Aber gerade eine Kenntnig und Benutung des Romerbriefes fich zu denken, hat, wie bereits a. a. D. S. 421 ge= zeigt, seine gang besondern Schwierigkeiten. Denn das gerade halte ich für ein unumftögliches Resultat meines "petrinischen Lehrbegriffs", daß von der eigenthumlichen Ausgestaltung der chriftlichen Lehran= schauung bei Paulus, wie fie nirgends reichhaltiger und flarer ent= wickelt ift als im Römerbrief, in unserem Briefe sich noch nichts findet. Und wenn diese aus irgend welchem Grunde dem Apostel Betrus fremd blieb, wie fam es, daß nicht wenigstens irgend eine einzelne lehrhafte Stelle allgemeineren Inhalts aus ben doamatischen Ausführungen, welche an Gewicht und Umfang den Haupttheil des Römerbriefes bilden, dem Apostel in den doch so reichen lehrhaften Ausführungen seines Briefs in die Feder tam? Freilich beruft

fich Baur (a. a. D., S. 234. 235) auf die Stelle 4, 1, mo es unmöglich sei nicht an Röm. 6, 7 zu benten und ebenso hebt Suther (S. 16) diefe Barallele gang besonders hervor. Allein während Baur zugesteht, daß der Berf. "nicht in die specifischen Begriffe" der paulinischen Lehranschauung "eingehen wolle" - b. h. boch eben, daß dieselben fich nicht in unferer Stelle finden -, acceptirt Buther (S. 158) ausbrücklich meine Erklärung der Betrusftelle, welche ben Beweis liefert, daß an eine Berwandtschaft mit jener paulinischen Stelle nach dem ganzen Context gar nicht zu benken ift, und magt es auch nicht einmal, in der Erklärung die letztere anzugiehen. Cbenfo habe ich von der Stelle 2, 24 dargethan, daß die paulinische Vorftellung von dem Mitfterben mit Chrifto nicht darin liegt (S. 286, 287); auch huther scheint diefelbe nicht urgiren zu wollen; wie aber dann noch ein Unklang an Rom. 6, 18 in der Stelle liegen foll, vermag ich nicht einzusehen. Endlich führt Huther noch Rom. 4, 24; 8, 18. 34 an, die ich fcon S. 423. 424 als nichts beweisend zurückgewiesen habe. Es ist damit auf's Reue dargethan, daß sich die fraglichen Anklänge im Wefentlichen auf bas 12. und 13. Capitel bes Römerbriefs beschränken; hier aber finden sie sich nicht vereinzelt, sondern - wie fast von Allen zugestanden - beinahe Bers für Bers. Damit aber ftellt fich ber gangbaren Auffassung die Aufgabe, zu erklären, wie es fam, daß der Apostel Betrus sich nur an diese beiden Capitel bes Römerbriefs hielt, mahrend boch, felbst wenn er fich auf's Strenaste an feine nächste Aufgabe hielt, in die übrigen Theile des Römerbriefe mahrlich genng des Paranetischen verflochten ift, um fich ihm zur Benutung darzubieten; wie es ferner fam. baß er mit feinen im gangen Briefe gerftreuten Reminiscengen auf diefe Capitel immer wieder guruckfam, bis ihr Inhalt im Befentlichen erschöpft mar. Che diese eigenthümliche Erscheinung nicht erklart ift, wird die gangbare Auffassung mit allem Bochen auf ihre größere Natürlichkeit, die fie doch, genau erwogen, lediglich der Gewöhnung verdankt, wonach wir den Apostel Baulus als den Sauptschriftsteller des N. T. auch hier von vornherein für das Original halten, immer als eine schwer durchführbare erkannt werden muffen. Ift das Berhältniß dagegen das umgekehrte, fo wird es Niemand anders

erwarten, als daß Paulus eben nur in diesen beiden Capiteln, wo er sich in allgemeinen Ermahnungen erging, die weder durch die lehrshaften Absiechten bes dogmatischen Theils, noch durch die speciellen Zustände der Römergemeinde bedingt waren, sich an die fernigen Sprüche seines Mitapostels anschloß, dessen Brief ihm während seiner kleinasiatischen Wirksamkeit hatte bekannt werden nüffen. Es genügt aber in der That vollkommen zu zeigen, daß die umgekehrte Fassung des fraglichen Verwandtschaftsverhältnissen möglich, ja daß von ihr aus die Erklärung des vorliegenden Thatbestandes leichter sei, da es nur darauf ankam zu erweisen, daß die auf andern Punkten gewonnenen Resultate nicht an diesem schlechterdings scheitern müssen.

3ch bin in meinem petrinischen Lehrbegriff noch einen Schritt weiter gegangen und habe durch eine Detailvergleichung ber Barallelftellen zu zeigen versucht, dag es nothwendig fei; die Originalität auf Seiten bes Apostels Betrus zu fuchen. 3ch geftehe gern, daß namentlich die Bemerkungen meines fehr verehrten Freundes D. W. Möller (in ber beutschen Zeitschrift für driftliche Wiffenschaft und christliches Leben, 1856, S. 309 ff.), sowie die anderweitige Erfahrung von der großen Schwierigkeit, das Refultat derartiger fritischer Operationen zur Evidenz zu bringen, mich veranlaffen, meiner dortigen Beweisführung ein fo entscheidendes Gewicht nicht mehr beizulegen. Dennoch muß ich dabei bleiben, daß diefelbe genügt, um zu zeigen, daß die der gangbaren entgegengesette Auffassung des Berwandtschaftsverhältniffes nicht nur durchführbar, fondern in manchen Bunften dem Berhältniffe der parallelen Stellen entsprechender ift. Es fei mir erlaubt, dies an einigen Stellen gu zeigen, auf welche auch Huther (S. 18) und Baur (S. 230. 232) Rücksicht genommen haben.

Wenn ich bei der Stelle 1 Petri 4, 10 bemerkte, es sei undegreislich, wie Petrus die Stelle Köm. 12, 3—8 so dürftig sollte benugt haben, wenn sie sein Borbild war, so entgegnet Baur, diese Bemerkung setze die petrinische Stelle in ein so untergeordnetes Verhältniß zu der paulinischen, daß sie ihr Original nicht gewesen sein könne. Dies ist aber offenbar unrichtig. Ich habe a. a. D., S. 340. 410 nachgewiesen, wie die petrinische Stelle in sich selbst und in ihrem Zusammenhange vollständig klar und

in allem Gingelnen wohlmotivirt ift, fo daß man zu ihrer Ertlärung nirgends eines Rückblicks auf die paulinifche bedarf. Ift die lettere foviel reicher ausgefallen, fo liegt es in der Ratur der Sache, daß die Annahme, fie fei eine Ausführung des petrinischen Gedankens, fich junachft darbietet. Diefe Unnahme mare freilich nicht durchführbar, wenn, wie Möller (S. 310) behauptet, in ihr das echt paulinische Bild vom σωμα Χοιστον die eigentliche Grundlage der Exposition bilbete. Dag dies aber nicht der Fall, ergibt fich daraus, daß die Stelle Nom. 12, 3-8 am Kern ihres Gedankens nichts verliert, wenn man fich das B. 4. 5 ausgeführte Bild hinwegdenft. Ich bin aber bei jener quantitativen Bergleichung nicht ftehen geblieben, sondern habe zu zeigen versucht, daß in der Art, wie die προφητεία und die διακονία bei Paulus voranstehen, mährend nachher doch noch andere Gaben des Wortes folgen, die fich enger an die Prophetie anichließen, der Ginflug der Reminiscenz an die petrinische Stelle fichtbar wird. Möller wendet bagegen ein, daß Paulus auch fonft in solchen Aufzählungen nicht den Zweck einer spftematisch geordneten Darlegung befolgt; allein daraus folgt boch nur, daß es den Apostel Paulus keiner schriftstellerischen Unfähigkeit zeiht (wie Buther behauptet), wenn er auch hier die uns näher liegende logische Anordnung verlägt, nicht aber daß nicht die petrinische Stelle Stelle ben Unlag bagu geboten haben fonnte. Der von mir angeführte Grund dafür, daß nämlich fonft in ähnlichen Aufzählungen die Seanoria nicht vorkommt, wird badurch nicht entfräftet, wie Möller meint, sondern eher bestätigt, daß die artiligueis 1 Ror. 12, 28 der Sache, alfo nicht dem Worte nach daffelbe find.

Ebensowenig kann es die schriftstellerische Fähigkeit des Paulus herabsetzen, wie Huther meint, wenn ich Röm. 12, 10 oder V. 15. 16 das Motiv für die Gedankenfolge nicht innerhalb der paulinischen Ausführung, sondern in der ihm vorschwebenden petrinischen Stelle finde. Wäre Paulus sonst in solchen Ermahnungszeihen gewöhnt, nach streng logischer Disposition zu schreiben, so würde eher ein durch eine derartige Reminiscenz hervorgerufenes Abbrechen von derselben eine gewisse Unselbstständigkeit zeigen; da aber jenes zugestandenermaßen nicht der Fall ist, so bleibt ja Paulus seiner sonstigen Weise ganz treu, wenn er sich, statt wie

fonft oft burch andere zuweilen fehr zufällige Gebankenverknüpfungen, einmal durch die Gedankenfolge der petrinischen Stelle leiten läßt. Wenn nun aber in der petrinischen Stelle (3, 11) die Erwähnung des Friedesuchens augenfällig lediglich durch den Context der dort citirten Pfalmstelle herbeigeführt ift, also nicht aus Paulus entlehnt fein fann, was liegt dann näher als das Motiv ber Gedankenfolge, wonach sich auch Rom. 12, 18 diese Ermahnung an die Warnung por Wiedervergeltung (12, 17; vgl. mit 1 Betri 3, 9) knupft, in ber petrinischen Stelle zu suchen? Und wenn die Ermahnung gur Demuth in Rom. 12, 16 b auffällt, weil das Thema von der Demuth bereits 12, 3 ff. abgehandelt ift, was liegt dann näher ale das Motiv zu der Art, wie dieselbe fich an die Ermahnungen zu verschiedenen Liebesbeweisungen anknüpft, in 1 Betr. 3, 8 zu suchen? Dann aber haben wir trot der Bemerkungen Möller's allerbings Urfache, die lettere Stelle nicht für ein Summarium ber paulinischen, sondern Röm. 12, 16 a. 15. 10. 13. 16 b für eine Ausführung des thematisch prägnanten Betruswortes zu halten, wenn ich auch gern zugebe, daß mein Verfuch, die Abweichung in ber Gedankenfolge bei Paulus als absichtlich zu erklären, unhaltbar ift.

Besonderes Gewicht legen Baur und Möller auf die Stelle, welche vom Gehorfam gegen die Obrigkeit handelt; aber ichon die total abweichende Art, wie Beide die Abhängigkeit der petrinischen barzuthun fuchen, zeigt, daß diefe keineswegs evident ift. Baur meint, der Ausdruck av Dounien xxiois in der letteren fei ohne die paulinische Stelle schlechthin unverständlich; allein er ift ce nur bei feiner durchaus gefünftelten Erflärung beffelben, welche erft ben paulinischen Gedanken und namentlich ben Begriff ber egovoia, welcher das Schlagwort der gangen paulinischen Ausführung ift, in denfelben hineinträgt (S. 232). Aber eben barin, baf biefes Schlagwort bei Betrus fehlt, zeigt fich, daß deffen Ausführung von der paulinischen unabhängig ift, zumal gerade auf ihm die entwickeltere Anschauung von dem Wefen der Obrigfeit ruht, welche feine Darftellung von der bes Betrus unterscheidet (vgl. a. a. D. S. 350). Möller bagegen ftutt fich barauf, bag Baulus, wenn er die petrinische Stelle benutte, ben Bedanken in 2, 15. 16 gang übergangen haben mußte (was nicht auffallen tann, ba berfelbe nicht einer allgemeinen Darlegung über die Bflicht gegen die Obrigfeit angehört, fondern dem speciellen Zusammenhange, in welchem biefelbe bei Betrus behandelt wird) und daß der Gedanke an den Beruf der Obrigfeit (2, 14) für den Zusammenhang bei Betrus unwesentlich, also aus Baulus entlehnt ift. Allein wie eng derfelbe in den petrinischen Zusammenhang gehört, erhellt schon daraus, daß von den aya Jorocol und xaxorocol in diesem Zusammenhange auch sonft (B. 12.15) die Rede ift, und gerade das Durchklingen diefer petris nischen Stichworte bei Paulus (13, 3. 4) macht es so mahrscheinlich, daß ihm unfere Stelle vorschwebte. Möller's Beweisführung für bie Driginalität von Rom. 13, 7 gründet sich auf die Erklärung, wonach das naoir sich auf alle Obrigfeit bezieht, während schon der Gegenfat in B. 8 zeigt, daß es auf alle Menschen geht und die bedeutsame Berknüpfung der Pflichten des rinar und ayanar in Röm. 13, 7. 8 (vgl. 1 Petri 2, 17 und bagu G. 419) ignorirt er.

Was endlich das Verhältniß des Citats in Röm. 9, 33 mit 1 Betr. 2, 6. 7 betrifft, fo gebe ich zu, daß Möller (S. 369 ff.) scharf= finnig auf manche Schwächen meiner Deduction aufmerksam gemacht hat; allein daß das Zusammentreffen nicht zufällig fei, raumt auch Baur ein, und daß bei Baulus der Merv der Argumentation auf bem Schlusse aus Jef. 28, 16 ruht, motivirt noch nicht die Berschmelzung diefer Stelle mit Jef. 8, 14, welche Baulus offenbar fcon im Sinne hatte, als er ben Schlug von Rom. 9, 32 fcprieb. Nun finden fich aber beide Stellen, zwar nicht verschmolzen, sondern vielmehr in einen bedeutsamen Wegensatz geftellt bei Betr. 2, 6. 7. Da aber ihre Unwendung hier durch den gangen Zusammenhang getragen und namentlich die erftere bei Petrus ausführlicher citirt wird, fo ift an eine Entlehnung aus Paulus fanm zu benten und baher die Unnahme fehr nahe gelegt, daß dem Apoftel Paulus aus ber petrinischen Stelle die beiden Jefajasmorte fo verbunden vorschwebten, daß er fie hier in eines verschmolz, wenn auch allerdings eine folche Berichmelzung auch jonft bei feiner Benutung des A. T. nichts Seltenes ift.

Wie aber bei den Parallelen aus dem Römerbrief, fo spricht auch bei denen aus dem Epheserbrief Manches dafür, daß hier dem

Apostel Paulus die Erinnerung an den petrinischen Brief vorschwebte. Ich habe bereits a. a. D., S. 425. 426 darauf aufmertfam gemacht, daß fich ber Brief an die Ephefer in manchen Bunkten von den übrigen paulinischen unterscheidet und dag er gerade in diefen Bunkten mit dem petrinischen verwandt ift. Gewiß ift diefe Erscheinung von unleugbarer Bedeutung für unfere Frage. Suther freilich leugnet dieselbe, ohne fich auf meine Grunde einaulassen (S. 18), und behauptet, die Berichiedenheit des Epheser= briefs von den audern Paulinen erfläre fich aus feiner befonderen Tendenz als eines Circularbricfs. Aber das ift ja eben das Eigenthumliche, daß Baulus, der fonft nie Circularbriefe geschrieben hat, es hier thut, wo zufällig auch von Betrus ein Circularbrief an benfelben Gemeindekreis vorliegt, und das fann doch faum, wie Möller S. 366 meint, in der Aehnlichkeit der Situation beider Berfaffer ihren Lefern gegenüber feinen genügenden Grund haben, ba boch Baulus auch den matedonischen, den griechischen, den fyrifchen und andern Gemeinden gegenüber in der Lage mar, ihnen einen Circularbrief schreiben zu können. Wie deshalb der Epheferbrief eine unechte unapostolische Rachahmung sein sollte, weil der Berf. durch die Thatfache, daß die Gemeinden Kleinafiens einen ihnen gemeinfam geltenden Brief des Apoftels Betrus befagen, fich bewogen fand, ihnen ebenfalls gemeinsam ein Wort ähnlicher Mahnung zuzurufen, wie es für die wefentlich veranderten Zeitverhältniffe und den wesentlich anders gewordenen Personalbestand dieser Gemeinden Noth that, bas fann ich doch nicht einseben. Und ebenfowenig kann ich es auffallend finden, wenn gerade bei einem folden Schreiben bem Apostel jener Betrusbrief vorschwebte und in seiner eigenthumlichen Urt für diefes Schreiben mitbeftimmend wurde. Freilich meint nun auch Möller, gerade in jener Aehulichkeit der Beftimmung liege ein ausreichender Erklärungsgrund für manche verwandte Erscheinungen in beiden Briefen. Dies murbe allerdings ber Fall fein, wenn 3. B. an bie Stelle der üblichen paulinischen Dankfagung für den gesegneten Zuftand ber Lefer hier eine allgemeine Lobpreifung trate. Allein wenn eine folche an 1 Betr. 1, 3-12 erinnernde in Eph. 1, 3-14 voran= geht und bann doch die übliche Dankfagung folgt, fo ift boch die Unnahme fehr nahe liegend, daß ihm bei jener, die fonft in keinem feiner Briefe vorkommt, der petrinische Brief vorschwebte. Unb wenn ich auch auf die relativ ftartere Mischung bes dogmatischen und ethischen Elementes in bem Epheserbriefe nach ben Wegenbemerkungen Möller's ein geringeres Gewicht lege, fo bleibt boch. was Möller übergeht, noch die Eigenthümlichkeit, daß fich in beiden Briefen die sittliche Ermahnung in die Lehren für einzelne Stände zuspitt, und ber an 1 Petri 5, 14 auflingende, wenn auch eigenthümlich paulinisch ausgeführte Schlußfegen Eph. 6, 23, Da die einzelnen Anklänge an den Epheferbrief zwar fehr gahlreich. aber weniger umfaffend find als die an den Römerbrief, fo mogen wir Möller zugeben, daß fich hier der Beweis von der Driginalität der petrinischen Stellen noch weniger ftringent aus der Detailvergleichung führen läßt; allein daß es auch hier an Judicien, die eher dafür als dagegen sprechen, nicht fehlt, glaube ich ausrei= chend gezeigt zu haben.

Damit möchte ich meine geschichtliche Auffassung des ersten Betrusbriefs nochmals eingehenderer Prufung empfohlen haben a).

2

#### Ueber die moderne

# Entwerthung der Dogmatik und der Symbole

und über bie

# Berausbildung der Glaubenslehre aus dem Gemeindebemuftfein.

Mit Berudfichtigung ber

driftlichen Glaubenslehre nach protestantischen Grundfaben von D. A. Ichweiger.

Bon

### 3. P. Romang, emer. Pfarrer. b)

In den firchlichen Bewegungen unserer Tage handelt es sich, obschon nach Umständen das Gegentheil versichert wird, nicht nur

a) Die Untersuchung über den zweiten Betrusbrief folgt in einem der nachften hefte. Die Redaction.

b) Der hier in Ueberarbeitung erscheinende Auffat ift ursprünglich für eine

um Kirchenverfassung, sondern auch um eine andere Gestaltung der Lehre. Und mit der Umgestaltung der Lehre wird nothwendig der Glaube, inwiesern er theoretische Ueberzeugung, Fürwahrhalten ist, ein anderer, und muß auch als Gemüthsleben damit nach Richtung und Ton modificirt werden, gesetzt die gemüthlich praktische Lebensentwicklung sei nicht eins und dasselbe mit dem Fürwahrhalten, und diese könne dei ungleichem religiösen Borstellen disweilen einen uns gefähr gleichen Werth haben. Um Lehre und Glauben aber muß es sich handeln dei seder tieser gehenden religiösen Entwickelung, und die äußerliche Verfassung ist gewiß das Unwichtigere.

Eine wahre Befriedigung empfanden wir demnach in dieser Beziehung bei der ersten Durchsicht der "chriftlichen Glaubenslehre nach protestantischen Grundsätzen von D. A. Schweizer, Leipzig 1863", weil hier unverhüllt und rückhaltlos eine Neugestaltung der Glaubenslehre dargeboten wird, wie sie dem gegenwärtigen Entwickezlungszustande der evangelischen Kirche entspreche.

Ohne Zweifel ift diefes Wert eine der bedeutsamften Erscheinungen der theologischen Litteratur feit längerer Zeit. Raum trat feit Langem in einem andern Buche eine folche Gediegenheit des Inhalts vor den Lefer hin, eine folche Rraft ruhig = festen Denkens, bei abfichtlicher Bermeidung aller Schauftellung theologischer Gelehrfamkeit boch eine fo fehr Achtung gebietende Rundgebung der reichften wiffenschaftlichen Bildung, und bei ftrenger Enthaltung von aller negativen Bielgeschäftigkeit eine fo beftimmt ausgebildete Lehre, in fo ficherer Beherrschung und fo fest in einander greifender Bearbeitung ihres Gegenstandes, und, was vielleicht die größte Auszeichnung ist, in so durchsichtiger Rlarheit der Darstellung. etwas gang Anderes ift une bier bargeboten, als wenn fo Manche nur im Berneinen Geschick an den Tag legen, hingegen, sowie fie felbft etwas an die Stelle des Regirten feten wollen, nur unbeftimmte Phrasen aufführen, unklare Begriffe, unhaltbare Formeln, die Einen in seichtester Trivialität, die Andern in nicht weniger widerwärtiger speculativ und genial fein follender lleberschwänglich=

Kirchenzeitung geschrieben worden, was man in hinsicht auf Ton und haltung berücksichtigen wolle.

feit, wobei die Erstern zeigen, daß sie von den vorliegenden Problemen nie eine Uhnung gehabt haben, die Andern diese jedenfalls nicht gelöst zu haben sich einbilden konnten, wenn sie sich geübt hätten, bei jedem Wort einen scharf ausgeprägten wirklich denkbaren Begriff zu denken und in richtiger Urtheilbildung und wohlbegründeter Schlußfolge Begriffe und Sätze zu verbinden.

Das Buch wird freitich für Manche kein erfreuliches Geschenk sein. Sehr achtungswerthe Frömmigkeit kann sich an Manchem darin stoßen, und nicht in Allem, sogar in wissenschaftlich-formeller Hinsicht, in dialektischen Unterscheidungen und sustematischen Anordenungen, wird es allgemein normgebendes Ansehen gewinnen. Bas den Inhalt anbetrifft, so sollten jedoch Diejenigen, welche noch immer vor Schleiermacher eine willige oder unwillige Ehrerbietung an den Tag legen, sich wohl bedenken, bevor sie so hart über Schweizer urtheilen, wie schon geschehen ist. Denn obgleich er überall die Selbstständigkeit eines kräftigen und vielbegabten Geistes bewährt, so ist er in diesem ersten Bande von der Schleiermacher'schen Richtung im Besentlichen nicht abgegangen und drückt sich in mehresachen Beziehungen auf eine dem gemeinen religiösen Bewußtsein besser als Schleiermacher entsprechende Weise aus.

Ohne auf das Werk im Ganzen näher einzugehen, möchten wir uns jedoch hier einige Bemerkungen ersauben über zwei Punkte, in benen Schweizer, obschon auch dabei gewissermaßen von Schleiers macher ausgehend, doch eine ziemliche Verwandtschaft zu verrathen scheinen kann mit gewissen sich eben jetzt sehr hervordrängenden Parteien, zu denen er doch offenbar weder gehört noch gehören will — seine Stellung zur Dogmatik und die von ihm als einzig richtig dargestellte Herausbildung der Glaubenslehre aus dem Gesmeindebewußtsein.

In der neuesten Zeit, bei den Wortführern der von Baden ausgehenden Bewegung und bei Denen überhaupt, welche auf eine firchliche Umgestaltung ausgehen, macht man eine früher nicht gebräuchliche Unterscheidung zwischen Dogmatif und Glaubenslehre, und erklärt ausdrücklich, daß die dogmatische Kirche aushören musse, daß nur auf ethischer und, obgleich sie sich zum Historischen nicht anders stellen als zum Dogmatischen, wohl auch auf historischer Grundlage eine umfassendere kirchliche Gemeinschaft möglich sei. Wirklich scheint bei dem im Gange befindlichen Kreuzzuge — per antiphrasin — die Parole ebensosehr zu lauten: nieder mit dem Dogmatismus, als: hoch Gemeindeprincip!

Da nun Schweizer, ganz anders als jene, auf die Verfassung weniger Gewicht zu legen scheint, hingegen die Lehrernenerung als Hauptaufgabe ausieht, so verwunderten wir uns anfänglich, daß auch er so entschieden sich gegen die Dogmatif erklärt und nur von Glaubenslehre hören will. Soust galten beide Ausdrücke für gleichbedeutend. Schleiermacher stellte das deutsche Wort auf den Titel seiner Werke, gebrauchte aber fortwährend auch das andere. Warum soll denn hierauf so viel ausommen? Hier thut schwerlich der Name viel zur Sache. Gesetzt auch, das griechische Wort Dogma habe zuerst im-religiösen und sogar im philosophischen Sprachgebrauch eine etwas andere Bedeutung gehabt, als Glaubenslehrpunkt, so haben doch seit Langem beide für gleich gegolten.

Schweizer jedoch legt fo fehr, wie irgend Giner ber Andern, großes Gewicht auf diese Unterscheidung. Dogma ift ihm nur firchliche Satung, die Dogmatif alfo Rirchenfatungemif. fenfchaft, die Glaubenslehre aber die Lehre beffen, mas wirtlicher Glaube der evangelischen Chriftenheit fei (III), die miffen. fcaftliche Darftellung bes driftlichen Glaubens und Lebens der evangelisch protestantischen Rirche auf ihrer gegenwärtigen Entwicklungsfrufe (32), aus bem jest lebenden Bemußtfein der Rirche (58), bes Glaubens, wie er jest geglaubt wird (III), fo dag die Dogmatit die Ueberzeugungsbeschlüffe, die Glaubenslehre aber die wirkliche Ueberzeugung zu verarbeiten habe (24). Indeffen fagt er felbst: "die Lehrauffaffung tonne, und zeitweilig muffe fie zum Dogma gemacht werden" (21). Das Gine tann alfo, muß bismeilen, das Andere fein. Ob nicht dem Begriffe nach beide daffelbe feien, in der Wirklichfeit es fein follten, und nur in incorrecten Buftanden nicht zusammenfallen? welches Lettere murbe geltend gemacht werben können, ohne diese Begriffsbestimmung und Terminologie von zweisclhaftem Werthe, die auch praktische Verwirrungen, Unklarheiten und bei geringeren Leuten Unlauterkeiten zur Folge haben dürfte.

Allerdings ift die Anfstellung von Glaubenslehrfätzen nicht felten zu einem der Gefetgebung im Staat fehr ähnlichen Berfahren ge= worden, der Lehrsatz zu einer Borfchrift, mas in der Gemeinschaft geglaubt werden folle, und feine Geltendmachung dann zu einer hemmung des religiöfen Lebens. Dies gehört aber zu ben Corruptionen, die, wie schon Plato wußte, bei allen, auch den vor= züglichsten Dingen, wie sogar seine Republit, zu Zeiten eintreten. Eigentlich follten überall die Befenntnifichriften der Rirchen, gefett fie feien ausgegangen von den zur beftimmten Zeit anerkannten firchlichen Behörden, nicht sowohl Glaubensvorschriften fein, als zunächst Erklarungen darüber, mas in der bestimmten Religionsgemeinschaft geglaubt und gelehrt werde, gang wie Schweizer dies in der Glaubenslehre dargestellt miffen will, je nach den Umständen zuvörderst hier mehr zur Verständigung der Gemeinschaft in fich felbst, dort mehr zur Auseinandersetzung mit andern Religionsgemeinschaften oder mit ben Staatsgewalten. Zumuthungen aber, in ber beftimmten Beife gu glauben und zu lehren, waren fie nur in dem Ginne, daß, da= mit diese Erklärungen eine Bahrheit feien, wer fich ihnen nicht conformirte, nicht als Mitglied der Gefellschaft betrachtet werden follte. Bom Standpunkt der religiöfen Gemeinschaft aus mar bawider wohl nicht viel zu fagen. Und wenn der Staat die sich nicht Conformirenden nicht als Bürger anerkennen, oft nicht innerhalb feiner Grenzen bulden wollte, fo fällt diefe zu einem Zwang für die Bemiffen werbende Barte dem Staat gur Laft. In dem angegebenen Sinne waren folche Beftimmungen ber geltenden Lehre aur Zeit der Reformation unerläßlich für die Gemeinschaften in fich felbit und für die Auseinandersetzungen mit dem Staat und fie find überall und jederzeit um fo mehr unerläßlich, je mehr verfciedenartige wirklich mit ihrem Glauben Ernft machende Reli= gionsgemeinschaften neben und durcheinander in einem Staat beftehen, jede aber doch miffen follte, mer zu ihr gehöre, meffen fie fich von den andern zu versehen habe, und der Staat zu der doch

nothwendig ihm vorzubehaltenden Anerkennung fich vergewiffern muß, ob eine beftimmte Gemeinschaft fich mit ber Sittlichfeit und ber Staatsordnung vertrage. Wenn es mit den religiöfen Zuftanden dahin gefommen ift, daß die Rirchenmanner lieber nicht darnach fragen, fo follten auch in Staaten, wo die Cultfreiheit innerhalb ber Schranten der Sittlichkeit und der öffentlichen Ordnung garantirt ift, vor der Anerkennung und In-Schutz-Rahme auch der fittlich und politisch nicht verdächtigen neuen Religionsgemeinschaften die Staatsmänner anftandehalber nach den Grundfätzen und Lehren derfelben fragen; in Unfehung einiger, 3. B. der Mormonen, ift Grund genng, es im Intereffe ber Sittlichfeit zu thun, und bei ben Jefuiten halten gerade die freifinnigen Staatsmänner dafür, fie muffen es der Staatsordnung wegen thun. Daß die firchlichen Gemeinschaften foust immer bestimmte Lehren als bei ihnen geltend bezeichnet, fie also infofern als Lehrsatzung aufgestellt haben, ist feineswegs als der Natur der religiojen Entwickelung und den Forderungen der Vernunft widerstreitend anzusehen. Die Rirchenfatungswiffenschaft mar ehedem meiftens auch wirklich die wiffenschaftliche Darftellung des Glaubens, wie er geglaubt murde. Und auch die jetzt geringschätzig von der Dogmatik Redenden werden eigentlich nicht behaupten wollen, daß folche Zustände in jeder Sinficht die am wenigften gefunden gewesen feien. Doch in Beziehung hierauf wird später noch Giniges in Erwägung gezogen werben.

Deswegen aber ift auch die mit den Beränderungen der Bilbungszustände eintretende Abweichung von den früher geltenden Dogmen nicht ohne Weiteres als eine Verirrung zu tadeln und ihr jede Berechtigung abzusprechen. Ein großer Theil der Kirchensglieder findet gegenwärtig allerdings in den zur Zeit der Neformation aufgestellten Bekenntnißschriften nach ihrer ganzen Unstührlichkeit nicht den Ausdruck seiner wirklichen religiösen Ueberzeugung — die Einen, weil sie in Folge wirklichen Bildungsfortsschrittes mehr vernunftwissenschaftliche, Andere, weil sie auf irgend eine Veranlassung hin sonst andere ernstlich religiöse Ueberzeugungen angenommen haben, Manche aber auch, sowohl Gebildete als Unzgebildete, weil sie in eigentliche Frreligiössität versunken sind. In

folden Zuftänden ist benn eine Abhülfe dieser Migverhältnisse eine hohe sittliche Aufgabe.

Aber ift es der richtige Weg, um aus diesen Schwierigkeiten herauszukommen, sofort alle Bekenntnißerklärungen, alle Symbole zu verwersen? Daß viele Andere sich in diesem Sinne aussprechen, darüber haben wir uns nie sehr gewundert, wohl aber jett, daß ein Mann von so ruhigem, durchdringendem, bemessenem und überslegenem Geiste, wie Schweizer, es auch thut. Wenn wir uns denn erlauben, Sinwendungen dagegen zu erheben, so möchten wir uns eigentlich nicht diesem Manne gegenüberstellen, sondern ein ziemlich häusig vorkommendes Versahren auf seine wahre Bedeutung zurückzuführen suchen.

Biele meinen jett, fich als Manner ber Wiffenschaft und als Bahnbrecher zum Mindeften eines neuen Weltalters, einer durchgreifend andern Gestaltung der driftlichen Rirche (doch ja nicht, wie man den Betrinischen und Baulinischen gegenüber früher etwa von einer Johanneischen redete) zu legitimiren, wenn fie von der Dogmatik reden, als ob es gar feine mehr geben follte. Dies ift allerdings ein noch weiterer Fortschritt, als wenn man fonft den firchlichen Bekenntnißfcriften, den Symbolen, entwachsen zu sein meinte. Denn auch die über die Symbole Hinausgehenden wollten sonft immer eine Dogmatif aufstellen oder doch haben, als firchliche Hauptwissenschaft, die dann freilich nicht Kirchensatungswissenschaft war, sondern zunächft, wie jeder von der seinigen überzeugt mar, eine Fortbildung der Glaubens= lehre. Den Nachbetern ift diefes Gebahren nicht übelzunehmen, nachbem Rothe ihnen in Worten diefer Art vorgesprochen, und dann in feiner eigenthümlichen Beife Schenfel, der doch vor gang menigen Jahren die wohl dickleibigste Dogmatit geschrieben hat, und nun auch Schweizer fich in der angeführten Weise über die Dogmatik ausspricht und in Ansehung der Symbole sogar ausdrudlich fagt, die symbolbildende Zeit sei längst vorüber, die geschicht= lichen Bedingungen zur Dogmenfeststellung längst nicht mehr vorhanden. Wir miffen auch fehr wohl, wie man zu folchen Aussprüchen fommen kann, und glauben wenigstens einigermaßen zu wissen, inwiefern sie richtig sind, und zugleich, weswegen es bis auf einen gewiffen Grad so ift. Man follte fich jedoch flar werden, was

damit erklärt werde, und wohin man auf dem Wege sei, wenn es ganz dem also wäre.

Wenn die Behauptung, daß die bisherigen Bekenntniffe definitiv dahin gefallen seien und feine andern aufgeftellt werden fonnen, buchftäblich und unbedingt gelten mußte, murde bann nicht noth= wendig die Zeit bestimmter, fagbarer firchlicher Gemeinschaften vorüber sein? herr Schweizer jedenfalls, wenn auch vielleicht Andere, wird nicht verneinen, daß ohne allen bestimmten Ausdruck der Glaubensüberzeugung in Vorstellungen, Begriffen und Worten feine Selbstverständigung des gläubigen Subjects, ohne alle äußer= liche Hinftellung eines folchen Ausdrucks des gemeinfamen Glaubens teine Verftändigung der Glieder der Gemeinschaft unter einander, feine Anerkennung der Lettern von Seiten anderer Gemeinschaften und des Staats denkbar ist, daß mithin, wenn in jeder Hinsicht, in jeder Bedeutung des Wortes, die Zeit der Symbole vorüber mare, dann nothwendig auch die Zeit des Bestehens firchlicher Ge= meinschaften vorüber sein wurde. Richt unser Giner blos, nicht nur bornirte und verknöcherte Rirchenmanner haben folche Gedanken, und auch nicht nur Juriften, welche überall die alten Rechtsbestände gegen alle Fortentwickelung erhalten möchten. Indeffen allerdings vorab die Juriften, aber auch die den Fortschritt begunftigenden, würden etwas diefer Art fagen, sobald sie über das doch unver= meidliche Heraustreten ber religiöfen Gemeinschaft in die Sphäre des allgemeinen Rechtszustandes sich auszusprechen veranlaßt werden. Wir könnten eine vielbesprochene öffentliche Berhandlung anführen. bei der ein solcher Staatsmann die Theologen erinnerte, daß fie auf dem Wege seien, sich in's gang Unbestimmbare zu verlieren. Die Theologen follten aber nicht erft durch die Juriften hieran erinnert werden muffen. Und von einem noch andern jedenfalls nicht als unbedeutend anzusehenden, wie faum Andere die fortschrei= tende Entwickelung fördernden Mann haben wir etwas hierher Gehöriges anzuführen. Fichte d. Aelt. fagt in feiner Sittenlehre: "Es muß in der Rirche etwas vorausgesetzt werden können. Das fich ansehen lägt als das Glaubensbekenntnig der Gemeine, oder als ihr Symbol."

Freilich als durchaus, in allen feinen Bestimmungen, für alle

Zeiten unveränderlich follte, was doch nur menschliche Formel ift, nie gelten wollen. Gefett, es muffe Jeder, der ein religiöfes Befenntniß mit dem Ernft mahrhaft religiöfer Ueberzengung ergreift, ewige, göttliche Wahrheit darin ergriffen zu haben glauben, wie dies auch bei den jetzt aufgestellten Glaubenslehren der Fall ift: so darf er sich doch nicht überreden, das vollkommene Berftandniß derfelben in der vollkommenften, für alle Zeiten angemeffenften Form gewonnen zu haben. Gibt es auch ewige Wahrheit, so ift doch die Erkenntniß derselben für den Menschen einer zeitlichen Ent= wickelung unterworfen, und das zeitlich fich Entwickelnde ift in keinem einzelnen Moment gang herausgetreten, also auch nicht in die diesem Moment entsprechende Formel gang zu befassen. Auch Fichte fagt dann: "bas Symbol ift veränderlich und foll durch gute, zweckmäßig wirkende Lehre immerfort verändert werden". Dies begehren wir nicht zu ignoriren, gedenken es nicht zu tadeln, wenn es am rechten Orte und in ber rechten Beise geltend gemacht wird. Selbst die Urheber der protestantischen Bekenntnifschriften hatten nicht die Unmagung, eine für alle Zeiten durchaus unveränderliche Satung aufzustellen. Wohl bei Allen war die Meinung, von Einigen wurde es ausgesprochen, daß man aufzunehmen willig sei, was als in ber Schrift begründet möchte nachgewiesen werden. Ja fogar in ber katholischen Kirche foll nicht eine absolute Unveränderlichkeit des Dogma's behauptet werden, sonft könnte es keine Erweiterung beffelben geben, weder durch die Concilien, noch auf demjenigen Wege, auf welchem vor einigen Jahren das übrigens ebenfalls aus einer langen, freilich fehr eigenthümlichen, Entwickelung hervor= gegangene Dogma von der unbefleckten Empfängniß aufgekom= men ift.

Das Symbol ist zu vergleichen der Form jedes organisch-lebendigen Wesens, wie denn das Religiöse im Einzelnen und in der Gemeinschaft im höchsten Sinne des Wortes ein Lebendiges ist und nur in organischer Bewegung und Entwicklung gesund bleibt. Diese Form stellt sich äußerlich dar als in jedem Augenblick seste Gestaltung nach innen und außen, als bestimmte Abgrenzung der einzelnen Organe gegen einander und des Ganzen gegen außen. Ohne eine solche, in jedem einzelnen Augenblick als bestimmt ab-

grenzend, zusammenhaltend und fest sich darstellende Form könnte bas Lebendige gar nicht exiftiren. Richtsbestoweniger aber wird dieselbe auch immerfort von dem inwendig treibenden Leben um= gestaltet, augenfälliger in den Berioden bes ftartern Bachsthums, mehr oder weniger aber auch, wo sich das Lebendige nur in gefundem Beftande erhält, denn auch da findet eine ftete Erneuerung statt. Diese Umgestaltung vollzieht sich aber in gefunden Zuftänden nach dem einwohnenden Gefetz des Ganzen, als Wirkung bes einheitlichen substanziellen Prinzips des Ganzen, in einem das Ganze durchwaltenden Proceg, doch vermittelft der Organe, nicht außer und nicht im Gegensatz zu benfelben. Die Beife biefer Bewegung ist verschieden bei den verschiedenen Organismen. Die eine Beise des Berlaufs aber ist der Gesundheit des bestimmten Lebendigen zuträglicher, als die andere, und bei allen wird Rrantheit, bis zum Untergang, die in den einen Organen zu fehr herportretende, in den andern zu fehr zurückgedrängte Thätigkeit, die unordentliche, die ideale Harmonie des Ganzen verletende Bewegung. Die aber fann ein lebendiger Organismus bestehen ohne eine bestimmte Form. Das Ende derfelben ift fein Tod. feine Auflösung. Dieses Alles gilt unbestreitbar auch für das Religiofe, schon für das religiofe Bewuftsein = Leben des Gin= zelnen, noch augenfälliger jedoch für die Gemeinschaft. Daber mar man bisher überall der Meinung, Fichte nicht weniger, als die Bapfte, das bisherige Symbol habe zuweilen zu gelten, bis es auf organische Weise durch ein anderes ersett werde, bis die Rirche sich von der vollkommneren Richtigkeit eines neuen habe überzeugen laffen. Auch Die, vor welchen wir uns diefe Rede zu führen er= lauben, werden, die Sache allgemein gefaßt, nicht anderer Meinung fein, jedenfalls nicht herr Schweizer. Rur in hinsicht auf die richtigfte Entwickelungsweise, auf die Beurtheilung beftimmter Bewegungen, geben die Ansichten auseinander. Die ungleich tiefere Innerlichkeit und Zartheit des religiöfen Lebens läßt überall nicht eine fo bestimmte augerliche Regulirung und Abgrenzung zu, wie das Leben in der Rechtsgemeinschaft. Das jedoch ift auf beiden Gebieten ahnlich, daß die frühere Form bestehen follte, bis in organischer Entwickelung die gleichsam in und unter jener gebildete

neue diefelbe abstößt, und daß, selbst wenn der Umgestaltungsproceß sich nicht in organischer Gesetzmäßigkeit vollzogen hätte, nach der augenblicklichen Auslösung gleichsam dem Todesmoment des frühern Lebens, sofort eine andere Form sich erzeugen muß, wenn die Gesemeinschaft nicht zu Grunde gehen soll. Schon in der Rechtssund Staatsgemeinschaft hält es aber schwer genug mit der gesundesten Entwickelung, und noch schwerer in der religiösen Gemeinschaft. Bermöge seiner derbern Natur erträgt der Staat mehr. Und wenn auch der frühere wirklich sich aufgelöst hat, so dilbet sich, nach einer im Material desselben wirkenden Nothwendigkeit, in irgend einer Weise sogleich ein neuer. In Hinschwendigkeit, in irgend einer Weise sogleich ein neuer. In Hinschwendigkeit, in irgend einer Weise sogleich ein neuer. In Hinschwendigkeit, in irgend einer Weise sogleich ein neuer. In Hinschwendigkeit, in irgend einer Weise sogleich ein neuer. In Hinschwendigkeit, in irgend einer Beise sogleich ein neuer. In Hinschwendigkeit, in irgend einer Beise sogleich ein neuer. In Hinschwendigkeit, in irgend einer Beise sogleich ein neuer. In Hinschwendigkeit, in irgend einer Beise sogleich ein neuer. In Hinschwendigkeit, in irgend einer Beise sogleich ein neuer Beise einem Bergsturz ist gleich im folgenden Moment eine andere Aufhäufung des mineralogischen Stosses vorhanden; lange aber geht es, die dieselbe sich wieder mit dem Schmucke organischen Lebens bekleiden mag.

Gabe es also gar tein Symbol mehr, und fonnte feines fich erzeugen, gar keine Lehre als geltend ausgesprochen werben, fo hätte nothwendig die religiöse Gemeinschaft als folche bis auf Weiteres zu existiren aufgehört. Wir wissen aber wohl, daß auch Diejenigen, welche großen, bisweilen ju großen, Werth auf pofitive Glaubensformen legen, Berrn Schweizer beiftimmen, daß die symbolbildende Zeit vorüber fei, weshalb denn die Ginen frampfhaft an den Symbolen der Reformationszeit festhalten, die Andern fie wenigstens noch einstweilen in Ehren halten möchten, als ein Banier, bas boch für Biele immer noch zur Sammlung diene, als doch immer noch einigermaßen zusammenhaltende Form, ähn= lich den Gesetzen, den Verfassungsformen des Staats, die nicht mehr genau beobachtet, indeffen nicht für aufgehoben erklärt werden, bis andere zur Geltung gelangt find. Es gibt auch wirklich immerfort noch folche Wirkungen der Symbole. Und inwiefern der Glaube nur in einer Umwandelung begriffen ift, nicht aber seiner ganglichen Auflöfung entgegengeht, wurde man nicht an aller Befähigung der Zeit zur Symbolbildung verzweifeln follen, und zwar um fo weniger, je weniger man fich die Unhaltbarkeit der ganz unveränderten bisherigen verbergen fann.

Allerdigs freilich ist jetzt nicht eine Zeit leichter Symbolbildung,

wie die der Reformation und der alten Concilien. Warum? Weil jett nicht eine Zeit mächtiger und in jedem gewiffermagen für sich bestehenden Gebiete wesentlich gleichartiger Entwickelung und Gestaltung religiösen Lebens ift. Nur weil bie Reformations= zeit eine folche gewesen ift, konnte fie mit ungleich größerer Leichtigkeit Symbole erzeugen. Die religiofe Lebensftrömung mar mächtig und auf jedem Gebiet wesentlich gleichartig, und im Drang der Umftande consolidirte fich das gemeinfame Bewußtfein großer Bemeinschaften vermöge feines großen Gewichts in biefen Formen, mährend eine folche Confolidation felbst damals weniger leicht gewefen ift für kleinere Parteien, und es noch weniger gewesen fein würde, wenn man diefelben ohne Berfolgung hatte gewähren laffen, in welchem Falle fie fich weniger zusammengeschloffen haben würden. Die Reformationszeit blieb stehen auf dem tiefern Grund der chriftlichen Religion, behielt auch das wichtigste Material zum neuen Rirchenbau bei, und der Drang des Aufbauens maltete vor über dem des Abbrechens. Inwiefern es jetzt allerdings fehr anders ift, befinden wir uns denn auch nicht in einer Epoche wenigstens un= mittelbarer Fortbildung, fondern vielmehr gefahrvoller Auflöfung der Kirche, die sich wirklich auflösen müßte, wenn es nicht doch noch Gemeinsames in ihr gabe, das fich bei unserer dialektischen und Sprachbildung follte aussprechen laffen.

In dem Maße aber, wie mit Recht gesagt werden kann, unsere Zeit habe keinen Beruf zur Shmbolbildung, würde man auch mit Recht sagen können, die Kirchenmänner haben um so mehr das Wesentlichste der bisherigen Shmbole, als noch einigermaßen zussammenhaltende Form, geltend zu machen. Auch ist nicht ganz alles Bertrauen zu einer etwelchen symbolbildenden Befähigung aufzugeben. Jedenfalls sollte man sich nicht auf diese neueste Weise gegen alle Dogmatik erklären.

Es ist auch gewiß, bewußt ober nicht recht bewußt, bei bieser Aussehnung gegen Symbol, Dogma, Dogmatit und alle Verpflichstung der Geistlichen auf eine bestimmte Lehre, eigentlich um etwas Anderes zu thun. Nicht alle und jede in der Gemeinschaft anzuserkennende Lehre will man verwerfen, aber die bisherige will man nicht mehr gelten lassen, sondern möchte für den ein sehr anderer

geworbenen religiösen Bewußtseinszustand eine entsprechende Form gewinnen, die dann auch anerkannt werden sollte. Warum das nicht offen aussprechen? Dessen hätte sich Niemand zu schämen, der es recht ausrichten könnte.

Es wünschen wirklich auch Diejenigen, welche scheinbar gegen alle Dogmen sich erheben, sogleich etwas aufzustellen, was als Ausdruck der gemeinsamen Ueberzeugung anerkannt werden follte. Wo ein reicherer Ueberzeugungsgehalt vorhanden ist, wird dieser nach innerem Drang in Lehrsätzen hingestellt, in ähnlicher Weife, wie von den bisherigen Dogmatikern. Auch herr Schweizer, gleichviel ob er nur das Wort "Glaubenslehre" gebrauche, ftellt eine Dogmatik auf, in eben fo entschiedenem Ton, eine ebenfo weitläufige, eine bei der großen Feinheit des Ausdrucks und der fteten Rücksichtnahme auf die schwierigsten wissenschaftlichen Probleme für das Volk nicht leichter, als die frühern, verständliche, die vielleicht bisweilen auch mehr fagen will, als man wiffen kann, wenn nicht mit gleicher Prätension göttlicher Offenbarung in allen Gin= zelheiten, doch mit kaum viel geringern Anspriichen wesentlicher Richtigkeit und demnach bleibender Bedeutung, daß fie mit der Zeit Anerkennung und Geltung finden follte, gerade wie das, was er bei den Frühern Kirchensatzungswissenschaft nennt. Uns dünkt auch gar nicht, daß fich dies für ihn nicht zieme, gewiß beffer als für manche Undere. Bei wohlbegrundetem Bewußtsein ficherer Erkenntnig ift ein Auftreten dieser Art durchaus natürlich, ja beinahe nothwendig. Nur wer eine Ansicht, die er blos für eine subjective zu geben wagt, dem vorzugsweise urtheilsfähigen Bublicum zur Bürdigung vorlegt, wie Fichte meinte, daß die Fortbildung des Symbols fich vollziehen follte, wird billig geringere Unsprüche machen. Aber ben Unterschied einer folden Glaubenslehre und einer Dogmatit, die nicht eine bloge Wiederholung der Bekenntniffchriften ift, sondern eine Fortbildung der Lehre anstrebt, vermögen wir nicht einzusehen. Wohl fahe Schweizer felbst es nicht für ein lebel an, wenn feine Glaubenslehre recht bald zu ähnlicher Geltung durchdränge. Dann aber mare fie formlichft Satzungswiffenschaft geworben. Und da fie für das gemeinsame Bewußtsein zu weitläufig wäre, so würde er gestatten können, daß ihre Sauptfage in der Weise eines Symbols hingestellt würden. Um so nothwendiger wird in unserer Zeit die Auffassung des Glaubens in der Beise von Lehrssätzen, Dogmen, hingestellt, deren Anerkennung den Andern zugesmuthet wird, je größer das Bedürfniß der begrifflichen Verstänsbigung ift.

Bas hat benn diese seit einiger Zeit so häufige Berwerfung aller Dogmatif und aller Symbole zu bedeuten? Doch wohl nichts Underes, als daß man von der bisher geltenden fo fehr abgeht, daß man nicht recht behaupten konnte, nur die nämliche Lehre fortzubilden, ja den Symbolen faum recht als Urfunden der Lehre der Reformationszeit eine fortwirkende Bedeutung zugestehen will, für diejenige Lehre aber, welche man felbst aufftellt, wenigstens einft= weilen noch keine allgemeine Anerkennung hofft, und bei der ftarferen Hervorhebung der beweglichen Entwicklung gegenüber der feft= ftehenden Wahrheit nicht gang gleiche Unfprüche auf lange bauernde Geltung der eigenen Gage machen mag. Bei der Mannigfaltigfeit ber Bildungsrichtungen in unferer Zeit barf auch wirklich für Manches, an beffen bleibender Wahrheit die zu tieferer Erkenntniß Sindurch= gedrungenen nicht zweifeln können, nicht leicht allgemeine Unerkennung gehofft werden. Infofern ift allerdings unfere Beit ber Symbolbildung ungünstig.

Aber so sei man dann doch sich selbst klar und mache Andern klar, wohin man gekommen ist und wohin man auf diesem Wege kommen muß. Es bleibt denn doch unbestreitbar, daß wirkliche relissiöse Gemeinschaft nur stattsindet bei wesentlicher Gemeinschaft der religiösen Ueberzeugung, und daß diese nicht zu deutlichem Beswußtsein gebracht werden kann ohne gemeinsames Bekenntniß. Alles Symbol, alles Dogma der bisherigen Kirche für aufgegeben erklären, heißt die Auflösung der Kirche proclamiren und dabei der Zeit alle Fähigkeit zu neuer Symbolbildung absprechen, wäre eine Berzichtung, Berzweiselung an der Herstellung jeder des Namens würzbigen Kirche. Gewiß sollte man weder das Eine noch das Andere und will es eigentlich auch nicht, weder Herr Schweizer noch Die in Deutschland, nicht einmal die Leute der Zeitstimmen. Das ganz unveränderte Symbol der Reformationszeit wird aber von beinahe Riemand festgehalten und kann in gemein-naturgesetzlicher

Fortentwickelung der gegenwärtigen Bildung unmöglich wieder zu wahrer allgemeiner Geltung gebracht werden, fondern nur allenfalls durch eine providentielle Bernichtung der zeitherigen und Berbeiführung einer gang andern Bildung, wie beim Untergang ber claffifchen und dem Gintreten ber urfprünglichen chriftlichen Cultur. So lange benn die Bielgeftaltigkeit der Bildungs- und Neberzeugungszustände fortdauert, würde, fei es in Beibehaltung des Wefentlich= ften aus den frühern Symbolen oder durch Berftellung eines neuen, nur ein fehr vereinfachtes und verallgemeinertes Bekenntniß größere Gemeinschaften vereinigen konnen. Dies zeigt sich auch bereits theils in unausgesprochener Praxis, theils in förmlich ausgesprochenen firchlichen Erklärungen. Es ift durchaus irrig, daß die alten Symbole gang außer Wirksamkeit gefett seien, und daß wirkliche, beftimmbare Religionsgemeinschaften bestehen ohne alle Sym= bole. Aber sehr abgekurzt sind bereits an manchen Orten die geltenden Symbole, die Beftimmungen, wer zu einer jeweiligen Gemeinschaft gehöre. Wenn man g. B., wie Berr Schweizer von feinem Canton anführt, ohne das fruhere Bekenntnig aus= drücklich zu verwerfen, sich bekennt zum Worte Gottes, zu Gefetz und Evangelium, nach den Grundfägen der reformirten Rirche ober, wie im Canton Bern, nach den Grundfaten der helvetischen Confeffion; fo ift fcon eine folche Erklärung, eine folche Verpflichtung ber Beiftlichen, ja fogar bie in Genf mit genauer Roth durchgebrachte Anerkennung ber heiligen Schrift als göttlicher Offenbarung - folches ift an jedem Ort eine Urt von Symbol, von einigender Formel, bei ber doch einigermaßen gefagt werden fann, wer zu ber Gemeinschaft gehöre und wer nicht. In Genf konnen es Ratholiken und Afatholiken nach diefer Erklärung wiffen. Biele Protestanten könnten aber nichts Bestimmteres über ihre firchliche Eigenschaft fagen, als etwa daß fie nicht Ratholiten feien, fondern von Denen, die feine Bilber in der Rirche haben, und ebenfo die Ratholiken nur, daß fie die bekannten Bebräuche mitmachen.

Das eben Angeführte sind Einigungsformeln. Doch innige Einigung der Gemüther ift nicht wohl möglich, bei so wenigem und beinahe nur negativem Ueberzeugungsgehalt. Der Charakter einer christlichen und protestantischen Gemeinschaft würde sich indessen noch dabei erhalten

können. Wenn man dann aber, wie offenkundig im Canton Zurich, nach den Zeitstimmen und nach dem Prediger in Ufter, bei dem Bekenntniß zur heiligen Schrift und zu den Grundfaten der reformirten Kirche nur an den Ginen Grundsatz der freien Forschung sich hält, bemnach, weil er fich in freier Schriftforschung aus biefer felbst so ergebe, sogar auf der Ranzel fagt, daß Chriftus nicht so, wie die Berichte fagen, gelehrt haben fonne, oder daß er mohl fo geredet, fich aber geirrt habe, wie er denn dem Frrthum und ber Sünde unterworfen gewesen sei — wenn man nur die Ausfagen bes eigenen Bewußtseins, wie diese jeweilen fich zu vernehmen geben, gelten läßt und ftatt jener vorhin angeführten nur den Ginen Grundfat als feftstehend darftellt, daß die Bewegung des religiöfen Lebens ohne alle Beschränkung fortzugehen habe - dann ift allerbings flar, daß man nicht katholisch sei, aber ift da, wo die Licht= freunde Plat nehmen und Jung = Indien Raum hatte, noch eine chriftliche - ja ist da überhaupt noch eine irgend bestimmbare, fagbare Gemeinschaft? Doch dahin ist man bereits gekommen, ohne Zweifel theilweise auch in Deutschland, und man muß auf bem von Vielen eingeschlagenen Wege immer mehr dahin tommen.

Gewiß thäte eine neue Symbolbildung noth. Es ließe sich auch, wenn man den Muth dazu hätte, ein reichhaltigeres und bestimmsteres Bekenntniß aufstellen, als jene angeführten Grundsätze, ohne daß, mit Ausnahme sehr Weniger, Jemand dagegen aufstehen und sagen würde: nein, ich glaube das nicht. Nicht nur der Menschenschun würde passiren, sondern auch der Gottessohn. Und Erkläsungen dieser Art sind nicht gar zu geringschätzig anzusehen. Schon beim Act der Confirmation haben sie eine Wirkung nicht blos sür einzelne tieser erregte und gewissenhafte Confirmanden, sondern sür die Gemeinden. Eine rechte Einigung der Geister würde indessen durch sörmliche Symbolaufstellungen einstweisen nicht hergestellt werden, weil man denn doch wüßte, daß die ganz allgemein geshaltenen und in dieser Allgemeinheit nicht bestrittenen Worte sehr ungleich gedeutet werden.

Also — wird man sagen — kommen wir auf das Nämliche zurück, was wir bei Schweizer und noch ungleich mehr bei Andern, die nicht solche Gediegenheit und Bemessenheit des Geistes an den

Tag legen, nicht eine so inhaltsvolle, so durchgebildete Lehre aufstellen, zu tadeln geneigt waren, da wir ja felbst gestehen, daß die bisherigen Symbole nicht mehr ber genaue Ausbruck bes religiöfen Gemeinbewußtfeins unferer Bevölkerungen feien, und dag auf un= beftimmte Zeiten bin schwerlich neue zu allgemeiner Geltung werden gebracht werden. Es bleibt jedoch ein Unterschied in Sinsicht auf die Auffassung der Bedeutung von Dogma und Symbol und auch auf die Beurtheilung sowohl des gegenwärtigen Zustandes als der wahrscheinlichen Entwickelung, und demnach des richtigen Berhaltens. Uns dünkt, man follte offen fagen, nicht daß Dogma und Symbol an sich nichts seien, was man ja selbst nicht meint, sondern daß man fich von der bisherigen firchlichen Dogmatif und den Sym= bolen des Reformationszeitalters in manchen Punkten losfage, und bei der nun einmal eingetretenen Zersetzung und Auflösung des früheren kirchlichen Zustandes die Entwickelung dahin zu leiten fuche, daß wiederum ein im Wefentlichen einheitlicher lleberzeugungs= zustand, eine wirkliche Gemeinschaft und Einheit des religiösen Lebens im ganzen Bolfe, sich nach und nach bilden moge, was gang gewiß Schweizer und die ihm an geistiger Bediegenheit ähnlichen Männer anftreben, - und daß, weil die Bevölferungen, die auf diefer Entwicklungsftufe stehen, bis auf Weiteres eine recht des Namens würdige, das gange Bolf eines Landes umfaffende firchliche Gemeinschaft nicht bestehe, und wohl auch erst nach langer Zeit fich wieder eine bilden werde, das gange Berhalten der Gin= zelnen und gang besonders der Staatsgewalten fich bemgemäß zu geftalten habe. Was wir bei bem letten Sat meinen, werden wir beftimmter fagen, wenn wir die andere zur Erörterung vorgenommene Frage besprochen haben werden.

Wohl das Wichtigste in dem ersten Theile des Schweizer'schen Werkes und, obschon thatsächlich ungefähr das Nämliche auch bei Andern vorkommt, dem Ausdruck nach das Eigenthümlichste ist die Stellung, welche er dabei einzunehmen erklärt. Seine genaueste Erklärung bestimmt die Glaubenssehre als die Darstellung des Glaubens der jeweiligen Entwickelungs ftuse der evangelischen

Rirche (29). Was die Kirche, als jetzt lebende, glaubt und zumuthet, wolle sie zum wissenschaftlichen Ausdruck verarbeitet sehen (III). Ausdrücklich wird gesagt, die Glaubenslehre habe den Glaubensinhalt aus dem frommen Bewußtsein der evangelischen Kirche darzustellen (82); die jeweilige Entwickelung des firchlichen Glaubensbewußtseins aber stelle sich dar in der freien Litteratur, im Bereinsleben und in den Gemeinden, soweit dieselben nicht gedruckt werden (64). Das in diesem Glauben Gemeinsame habe die Glaubenslehre auszusprechen, daß die berechtigte Mannichsaltigkeit zugelassen bleibe (63).

So hat sich wohl noch Keiner ausgesprochen. Bei der von Baden ausgehenden Bewegung handelt man jedoch ziemlich und spricht man einigermaßen in diesem Sinn, und ebenfalls bei der Partei der Zeitsstimmen, zu welcher wir aber Schweizer nicht zählen und Die in Baden sich nicht gern zählen lassen möchten. Uebrigens ist wohl etwas nicht Unwichtiges dabei anzuerkennen. Sogar für Christum mußte die Zeit erfüllet sein, je nach dem Bewußtseinszustand der Menschen konnte er weniger Zeichen thun und auch weniger durch seine Lehre wirken. Bei jeder naturgesetzlich verlaufenden Religionsentwickelung kommt sehr viel an auf den allgemeinen Bewußtseinszustand. Nie ist wohl eine bedeutende zu Stande gekommen, wo die entsprechenden Bedingungen sich nicht in diesem vorsanden.

Der von den Dogmatikern eingenommene Standpunkt war indessen sonst ein anderer. Gesetzt, die Bekenntnissschriften haben jederzeit vor Allem Erklärungen sein wollen über dassenige, was in der jeweiligen Gemeinschaft geglaubt werde, was sie also, wie dies Schweizer ja auch der jezigen Kirche gestatten will, Denen, die zu ihr gehören wollen, zumuthe, wohlverstanden die sie selbst zu einem andern Glauben komme; so war dadei doch immer die Meisnung, man habe eine seste Grundlage, sei im sichern Besitz wesenklich bleibender Wahrheit, nämlich einer göttlichen Offenbarung. Und wenn man auch zugab, daß die Auffassung derselben theilweise der Berichtigung und Vervollkommung bedürfe; so wollte man doch, in der Zuversicht höhern Wahrheitsbesitzes im Wesentlichen, nicht nur ausspreschen, was bereits im Gemeinbewußtsein liege, nicht reden im Namen des Gemeinbewußtseins, um diesen zum wissenschaftlichen Ausscruck zu verschen

helfen, nicht des religiösen Gemeinbewußtseins und noch weniger des lettern in feinen nichtreligiöfen Meugerungen. Bielmehr wollte man bei ernftgefaßter religiöfer Lehre fich immer mit ber Berfündigung höherer Wahrheit an das Bewußtsein der Ginzelnen und der Gemeinschaft wenden, daß es diese gläubig annehme. Gine Empfänglichkeit für die verfündigte Wahrheit, insofern eine Pradisposition für fie gemiffermaßen ein potenzielles Borhandensein berfelben, murde vorausgesett. Doch gingen alle Rirchenlehrer in der miffenschaft= lichen wie in der popularen Lehrverkundigung aus von der Boraussetzung einer Wahrheit, die erhaben sei über das jeweilige Bewußtsein wie des Ginzelnen fo der Gemeinschaft - von der, freilich nicht immer richtigen, Boraussetzung, diefe erkannt zu haben, und infofern mit dem Anspruch jener Berechtigung, gewissermaßen Autorität, die auf jedem Gebiet den Lehrenden gegenüber den Bernenden zukommen follte, am allermeiften jedoch auf dem religiöfen, wenn in irgend einem Sinne etwas Boheres anerkannt wird, als der jeweilige Ausspruch des subjectiven Bewußt= Auch wenn man sich herausnahm, etwas zu der üblichen Lehre hinzuzufügen, wollte man nur das dem Princip nach bereits Gegebene beffer jum Bewußtsein bringen, indem man tiefer in diefen Schacht hinabgestiegen fei, tiefer aus biefem Born geschöpft habe, war aber durchaus nicht gemeint, daß Glaube und Lehre Fluctua= tionen des jeweiligen Zeitbewußtseins überlaffen werden durfen. Bielmehr fei das Bewußtsein des Ginzelnen und der Gemeinschaft ftets auf diefe feine tiefere Grundlage gurudguführen, an diefer feiner höhern Regel immer von Neuem zu berichtigen. Ja auch auf dem vernunftwiffenschaftlichen, nicht nur auf dem positiv reli= giofen Gebiet, ift dies die Stellung, welche die Lehrer der Wiffenschaft jeder Zeit einzunehmen suchten, nur mit dem Unterschied, daß hier der über dem jeweiligen Bewugtfein ftehende Erkenntniß= quell nicht ber nämliche ift. Wird man biefe Stellung aufgeben, nur dasjenige, mas die Leute gemeinhin meinen, aussprechen wollen? Rein gewiß, das will Schweizer nicht. Aber diese Wendung ift doch kaum eine glückliche, und fie wird bei Undern beitragen zu dem, mas er nicht will und nicht thut.

Man denkt bei diefer Bestimmung der Glanbenslehre unwillfür-

lich baran, bag Schleiermacher in allen Glaubenslehrfäten nur Aussagen bes frommen Bewußtseins in feiner evangelisch-chriftlichen Beftimmtheit hinftellen wollte. Er meinte babei auch das chrift= liche Selbstbewußtsein, wie es den als evangelische Chriften Anzuerfennenden gemeinsam fei, mas also mit dem frommen Bewußtsein der evangelischen Rirche zusammenzufallen scheint. Noch ähnlicher fann scheinen, daß er in ber Glaubenslehre ausdrücklich die Lehre einer "gegebenen Zeit" barftellen will. Aber er fagt denn doch: ber in einer driftlichen Rirchengemeinschaft zu einer gegebenen Zeit geltenden Lehre. Die Unterscheidung einer Rirchensatzungswiffenschaft und der miffenschaftlichen Darftellung des Glaubens, wie er wirflich geglaubt werde, macht es nicht. Diefes driftliche Bewußt= fein hat er ausgesprochen gefunden allerdings nicht ausschließlich in den evangelischen Bekenntnifschriften, sondern in allen Lehrfäten, welche ein dogmatischer Ausdruck sind für das, was in den öffent= lichen Verhandlungen der Kirche als Darstellung der gemeinfamen Frömmigkeit gehört wird, ohne Zwiefpalt zu veranlaffen. Ja er fagt sogar: Man wird im Allgemeinen sagen können, je weniger öffentlich Angenommenes in einer Darstellung sei, um besto weniger entspreche sie dem Begriff einer Dogmatik. Und es murde nur nicht erinnert zu werden brauchen, daß Dogmatik und Glaubens= sehre ihm daffelbe bedeuten. Obichon er die verschiedenen Bekennt= nißschriften der protestantischen Kirchengemeinschaften gleichmäßig in's Auge faßte, um zu sehen, was sich aus ihnen allen zusammen als geltende Lehre ergebe; fo fagt er doch, alle Satze, welche auf einen Ort in einem Inbegriff protestantischer Lehre Anspruch machen. muffen fich zuvörderft durch Berufung auf evangelische Bekennt= nißschriften bewähren. Und was er sonst in der Kirche noch berückfichtigen wollte, follte in öffentlichen firchlichen Berhandlungen laut geworden fein, ohne Zwiespalt zu veranlaffen. Berr Schweizer hingegen läßt den Bekenntniffchriften feine andere Bedeutung, als die von geschichtlichen Documenten, wie auch andere angesehene Theologen die Dogmatif nur noch als historische Disciplin behandeln, erklärt sie für den Ausdruck deffen, was ehemals in der Rirche gegolten habe, nicht, mas jett in ihr gelte, und fagt ausbrücklich, baf dieser Glaube jetzt in der Gemeine nicht geglaubt werde. Dies

Lettere ist allerdings in Ansehung eines zahl= und noch mehr ein= flußreichen Theiles der Bevölkerungen wahr, obgleich in der Hauptsache von der weit größeren Mehrzahl Derjenigen, die überhaupt noch ernstliche religiöse Ueberzeugungen haben, immer noch ungefähr dies geglaubt wird. Dann macht es einen wohl noch bedeutsamern Unterschied von Schleiermacher, daß Schweizer statt in den öffentlichen firchlichen Berhandlungen das Glaubensbewußtsein der Kirche erkennen will in der freien Litteratur, im Bereinsleben und in den von geistlichen und firchenregimentlichen Einflüssen freigebliebenen Aeußerungen der Gemeinden. Dieß ist sehr bedeutsam, da, gesetz, man werde nicht an die geringeren Zeitungen und die Gesang= und Schützenvereine denken sollen, doch in allen diesen Gebieten das Religiöse nicht sehr hervortritt. Schwerlich hätte Schleiermacher sich je so ausgedrückt oder einer solchen Aeußerung zugestimmt.

Obgleich kanm ein anderer Theologe sich weniger durch den Buchstaben binden ließ und mit folder Kraft und Runft das Wefentliche des firchlichen Glaubens mit der neuern Bildung in Uebereinstimmung zu setzen gewußt hat; so treten doch bei ihm überall feste Unknüpfungspunkte an die frühere Lehre hervor und es erhält fich bei ihm weit mehr das Bewußtsein bestimmter, in der beweglichen Entwickelung festbleibender Wahrheit. Schleiermacher halt sich immer in der Stellung Desjenigen, welcher höhere Wahr= heit an das Bewußtsein zu bringen berufen ift, in einer Stellung hoch über der jeweiligen Bildungsbewegung, wie er denn der damals in den höheren Spharen fast ausnahmstos herrschenden irreligiöfen Bilbung, höhern Wahrheitsbesitzes gewiß, zuerst als ein einziger Mann entgegengetreten ift. Schweizer hingegen veraulaßt durch einzelne Meugerungen, die man für Bezeichnungen feines Standpunftes nehmen follte, den Schein, als ware er nahe baran, fich in die Strömungen des Gemeinbemugtfeins hineinzuwerfen, obaleich er fich nicht von ihnen treiben läßt, fondern fie leiten mochte. Ginzelne Male will es Ginem fast scheinen, als wenn er alles Entftehende, ähnlich wie, nach einer obigen Andeutung, gewiffe Andere in der Schweiz negiren wollte. Bie er dem Dogma, bem Spmbol nur eine hiftorische, und bisweilen nicht einmal

eine fehr wichtige, Bedeutung zugesteht, ben Glauben nicht als in demfelben befaßt anerkennt, fo ift ihm der Glaube fort und fort in fteter Bewegung begriffen. Ausdrücklich fagt er, die in bahnbrechenden Zeiten fich geltend machenden Ueberzeugungen muffen zwar festgehalten werden, doch nur fo, wie fie in steter Bewegung fich erneuern (25). Der Glaube wird ausdrücklich dargestellt als lebendige, fich entwickelnde Gefinnung. Er wird mit der Sitte verglichen. Glaube und Sitte feien zwar objective Machte, aber in lebendigem Berlauf begriffen, fo bag auch die Sittenlehre einer ge= wiffen Beränderlichkeit unterworfen fei, und eine Darftellung der ethischen Satzungen früherer Zeit nimmermehr als Sittenlehre ber jetigen Kirche gelten könne (41). Und er ist sich dabei fehr deut= lich bewußt, wie die Entwickelung feineswegs immer nur fortschreitet zum Beffern, sondern oft auch zurück zum Schlechtern, und daß mithin bei tiefgreifender Corruption eines bestimmten Entwicklungs= zustandes die Glaubenslehre eine Unglaubenslehre werden könne (69).

Nach dem, mas wir oben über die stete Entwickelung oder doch Erneuerung alles Lebendigen, wie doch auch das Religiöse sei, gesagt haben, fann es uns nicht einfallen, diefem Allem zu widersprechen. Bielmehr könnten wir nicht anders, als in jedem diefer angeführten Sate eine wenigftens relative Bahrheit anzuerkennen. Wenn man fie aber nur für sich allein, ohne alle Ergänzung, nehmen wollte, fo würde denn doch für eine folche Theologie der Berakleiteische Satz gelten follen, daß Alles fließe. Auch in den Strom diefer Glaubensbewegung würde man, nach dem andern Ausbruck jenes Alten, nicht zweimal hinabsteigen können, weil er unterdef ein anderer geworden fei. Wie das Frühere für den gegenwärtigen Moment nicht gelten foll, so würde auch das Gegenwärtige nicht zu gelten haben für ben folgenden. Wenn aber dies gang und unbedingt richtig ware, fonnte dann etwas als bleibend mahr und gultig anerkannt werden? gabe es dann wohl noch eine Ueberzeugung, welche dem Bemugt= fein rechte religiofe und sittliche Haltung gewähren konnte? fonnte fogar nie recht fagen, mas im gegenwärtigen Moment Glaube ber Kirche sei, welches ihr Gebiet, wer zu ihr gehöre, wie denn Berr Schweizer felbit fagt, die protestantische Rirche fei ein unficher Begrenztes, auch die gegenwärtige Entwickelungsftufe nicht leicht abzugrenzen und zu charakterisiren (51). Gäbe es aber nichts Festes und Bleibendes im Glauben, so wäre die Kirche auch im jedesmal gegenwärtigen Moment nichts recht Wesenhaftes, Reales, und es könnte auch nicht von einer wahren Continuität der kirchlichen Entwickelung in der Auseinanderfolge der Zeiten die Rede sein. Herr Schweizer will freilich auch nicht alles Beharrliche darin lengnen. Glauben und Sittenlehre, sagt er, behalten auch einen beharrlichen Charakter (41), es sei denn doch auch Gemeinssames da, und dies sei die unerläßliche Bedingung für das Bestehen zeber Gemeinschaft (53). Es dünkt uns aber, das Beharrliche sollte mehr hervorgehoben werden.

Sehr gern nehmen wir die Zusammenftellung der Glaubenslehre mit der Sittenlehre an und bestreiten nicht, daß es auch in der lettern eine gemiffe Beweglichkeit gebe. Auch die mit diefer Darftellung des driftlichen Glaubens am wenigften Einverstandenen werden nichts dawider einwenden, daß der Glaube als lebendige Gefinnung zu faffen fei, werden eine fortlaufende Entwickelung fowohl seines Berftandniffes, ale seiner praktischen Auswirkung annehmen. Und von der Sittenlehre ift insofern eine Beweglichkeit zuzugeben, als in anderen Berhältniffen auch andere Momente des Sittlichen im Befonderen und Gingelnen gur Entwickelung fommen, also auch erft dann recht das Bewußtsein davon entstehen kann. Aber wir fragen, ift nicht überall das Allgemeine und Gleichblei= bende ungleich wichtiger, als das Befondere, Einzelne und als folches Wechselnde? Ift nicht namentlich in der Sittenlehre eben des Allgemein-Gültigen und demnach Gleichbleibenden ungleich mehr, als des Beränderlichen? Ift es ein recht genauer Ausdruck, ganz furz zu fagen, die ethischen Satzungen der frühern Zeit konnten nimmermehr als Sittenlehre der jetzigen Kirche gelten? Allfällig einzelne Satzungen, aber nicht schlechthin die Satzungen. Gewiß hat das Allermeiste, mas den bedeutenderen Sittenlehrern bei ihren Beftimmungen des Guten, Gerechten, Ehrbaren vorschwebte, feit Blato und Ariftoteles immerfort seine Geltung. Und die zehn Gebote, abgesehen von dem Meugerlichen der Sabbathfeier, follen fie dem allgemeinen Fluß übergeben werden? oder die fublimften Beftimmungen des Guten in den ethischen Aussprüchen Chrifti?

Ja, sag nicht etwas Bleibend = Richtiges auch in der Gesinnung, nach welchem das Zinsnehmen verworfen wurde, gesetzt, sie haben sich die gegenwärtigen Verhältnisse dabei nicht vorgestellt, so daß die Vorschrift auf dieselben nicht paßt?

Wo es ein Wissen des Allgemeinen, des Gesetzes gibt, da ift biefes festzuhalten, geltend zu machen, das wechselnde Ginzelne dem= gemäß zu faffen und in praktischen Angelegenheiten zu geftalten. Dem Sittenlehrer wird man eigentlich auch nicht die Aufgabe ftellen, die Sitte, also auch das fittliche Bewugtfein, wie Beides im jemeiligen Moment in der Gemeinschaft vorhanden ift, zu beobachten und zu beschreiben, fondern vielmehr, das Wesen, das Gefetz des Sittlich = Guten zum Bewußtsein zu bringen und geltend zu machen. Und ebenso auf dem Gebiete des Rechts. Es ist überall ein Unterfchied zwischen einerseits der empirischen Auffassung und Beschreibung der wechselnden Erscheinung und andererseits der Erkenntnig bes Allgemeinen, des Gefetes. Auf jedem Gebiete wollen die Biffen= schaftslehrer vor Allem das allgemeine Wefen, das Gefet der Sache erkennen laffen und geltend machen. Und dabei muffen fie meit mehr dem gemeinen Bewußtsein zumuthen, sich ihren Aussprüchen an unterwerfen, als fie fich nach denfelben richten, die richtige Er= fenntniß aus feinem jeweiligen Meinen herausbilden könnten. Die Unlage für die Erkenntnif der Wahrheit und für die Sittlichkeit muffen sie bei Denen, an die sie sich wenden, voraussetzen: nach ihrer jeweiligen Entwickelung muffen fie, um verftandlich zu fein, fich richten, nach ihrer angeborenen Befähigung und beren bereits erlangter Ausbildung. Dadurch wird großentheils die jeweilige Auffassung bestimmt, so daß die Gestalt der Biffenschaft, der Sitte und Frömmigkeit jeweilen mehr oder weniger das Gepräge ihrer Reit trägt. Dies aber ift nicht ein Vorzug der jedesmaligen Geftaltung, sondern meistens das Gegentheil. Nach Bermögen foll der Lehrende fich selbst zur bleibend-richtigen Erkenntniff aufschwingen und die Andern dazu erheben, nicht blos die ihr Bewuftfein ein= nehmende Borstellung und Meinung vornehmer auszusprechen.

Sollte denn dieses Alles nicht gelten auch in Hinsicht auf das Religiöse? Gibt es in der am passendsten damit verglichenen Sittlichkeit, zu der ja, nach der weitern Fassung ihres Begriffs,

das Religiöse felbst gehört, des Bleibenden mehr als des Wechselnben, und ift jenes das unzweifelhaft Wichtigere, muß es fich denn nicht ähnlich verhalten auch mit dem Religiöfen? Gewiß ziemt den Bertretern der Religionswiffenschaft diefe Stellung. Gefett, nur der heilige Geift könne in alle Wahrheit leiten, der Mensch aber fei immer dem Frrthum ausgesetzt; fo follen doch wie überhaupt die Wiffenschafts= fo benn auch die Religionslehrer diese Zuversicht haben. Und wenn allerdings Unberufene oft am unrechten Ort fie haben, fo haben doch die wahrhaft Berufenen fie mit Recht und haben fie immer - auf dem vernunftwissenschaftlichen Gebiet ein Bertrauen, daß wenigstens vergleichungsweise die Bernunft in ihnen zu ihrem richtigern Ausspruch gekommen fei, auf dem Glaubens= gebiet die Zuversicht, daß der Geift der Offenbarung sich ihnen erichloffen habe und fie ihn am richtigften aussprechen. Schleier macher namentlich hat sowohl in Binficht auf die Bernunftwiffen= fchaft als auf die driftliche Erfahrung feinen niedrigeren Standpunkt einzunehmen gedacht. Und auch Schweizer thut es eigent= lich nicht — gewiß nicht, wo er als Lehrer vernunftwiffenschaftlicher Erfenntniß auftritt, und im Grunde nicht als Lehrer der Glaubens= wiffenschaft. Er fagt, daß es bei aller Entwickelung auch Gemeinsames und Beharrliches gebe, daß die Continuität ber firchlichen Entwickelung gewahrt bleiben fonne, weil immer an Dasjenige angeknüpft werde, mas aus demfelben Princip war (131), und er wird uns zunnuthen, in feiner eigenen Lehrdarstellung den Ausbruck bes vorzugsweise Beharrlichen anzuerkennen. Uns dünkt nur, das Bleibend - Richtige in der bisherigen Lehre hatte mehr hervorgehoben werden können, und in der Beftimmung der Stellung der Glaubensfehre lauten die Worte fo, daß dem jeweiligen Meinen gu viel ein= geräumt zu werben fcheinen könne.

Auf seine Weise aber hält er allerdings fest an etwas Beharrlichem, und zwar nicht nur an solchem, das aus apriorischem Bernunftbewußtsein, sondern auch an anderem, das sich aus der christlichen Erfahrung ergebe. Es ist auch nicht die geringste Auszeichnung
der von ihm vertretenen Richtung, wodurch diese von dem Nationalismus und von den Anmaßungen mancher seitherigen Speculativen
sich unterscheidet, daß nicht der in einer willfürlichen Abstraction

gefaßten, fondern der geschichtlich sich entwickelnden Bernunft in ihrer fortgeschrittenften Entwickelung das Hauptgewicht zuerkannt werden foll. Das Geschichtliche wird dabei richtiger gewürdigt und bleibt eine mächtigere Potenz in der gegenwärtigen Ueberzeugung. Diese Auffassungsweise hat etwas Achnliches mit der Rechtsauffaffung der fogenannten hiftorischen Juriften = Schule, wie er benn auch das Wesen der Nationalität mit dem Geift des Chriftenthums vergleicht (53 u. 156). Demnach fagt er auch, der momentane Glaubensmangel, bei welchem die Glaubenslehre eine Unglaubens= lehre werben moge, konne nie ein totaler fein, ba die Gubftang des Chriftenthums immer irgendwie die Kirche belebe und in ihrem Glauben enthalten sei (70). Und wirklich ift der heilige Geift nicht nur auf Einige, fondern auf Biele, überhaupt auf die Gemeine ausgegoffen worden. Befonders jett follen nicht Einzelne fich anmaßen, die einzigen Träger beffelben zu fein. Ohne Zweifel ift die Substang des Chriftenthums nicht nur in Ginigen gegenwärtig, fondern in Allen zusammen, die wirklich nicht außerhalb der geifti= gen Gemeinschaft ber Chriften fteben. Insofern ift die Berufung auf die Gemeine allerdings in ähnlicher Beise zuläffig in Sinficht auf die driftliche, wie auf die Bernunftwahrheit. Berr Schweiger wird uns auch zumuthen einzusehen, daß er bei der Gemeine eben an diefes Substanziell = Chriftliche fich halten, diefem zur Ent= wickelung verhelfen, nicht blos das jeweilige accidentielle Meinen formuliren wolle. Aber er wird dann auch nicht bestreiten, daß benn doch die Einzelnen, wie fie eben find, sicherer die substanzielle Grundlage des Allgemein = Bernünftigen in fich tragen, als die Substanz des Chriftenthums, also dann auch, daß dem jeweiligen Gemeindebewußtfein in Sinficht auf chriftliche Erfenntniß und Leben ja nicht mehr, sondern umgekehrt um ein fehr Bedeutendes weniger einzuräumen fei, als in Sinficht auf vernunftwiffenschaftliches Er= fennen, ja auch auf das burgerliche Recht. Auch ift uns wohl die Frage erlaubt, ob denn nicht im allgemeinen geschichtlichen Proces schon öfters einzelne Rationalitäten, ohne Bernichtung aller Einzelnen. von andern absorbirt worben seien, also nach dieser Bergleichung an die Möglichkeit gedacht werden fann, daß in ganzen Gemein= schaften die Substang des Chriftenthums von einer unchriftlichen Lebensgestaltung aufgezehrt werden könnte, nicht nur durch gewaltsame Unterdrückung und Blutsvermischung, wie hin und wieder durch die Mahomedaner, sondern auch durch eine unchristliche Civilifation, ähnlich wie die Sitte und Nationalität der Celten burch römische Bildung und die driftliche Religion absorbirt worden ift, und bei den Gebildeten der claffischen Bolfer die alte Religion nur durch Civilisation. Die Befürchtung, daß der Glaube in Gefahr tommen fonne, ift nicht fo thoricht, wie auch herr Rothe bies gefagt hat. Ueberhaupt wird bei diefer mehr geschichtlichen Auffaffungs= weise der Glaube in alle Wandelungen der geschichtlichen Bernunft= entwicklung hineingezogen, und damit felbst die Sicherheit der aprioris schen Bernunfterkenntniß, nicht weniger aber auch die des positiven Glaubensbewußtfeins, gefährdet, wie denn die Mathematiker und Naturforscher sich nicht sehr durch die jeweilige geschichtliche Entwickelung möchten beftimmen laffen, und auch nicht die Philosophen, weder in den theoretischen Disciplinen, noch in Sinsicht auf Sittenlehre und Rechtswiffenschaft.

Mit allen diefen Bemerkungen geben wir nicht barauf aus, Herrn Schweizer zu belehren. Er wird uns zumuthen, einzufeben, daß er eben die Richtung einhalte, die wir empfehlen möchten. Und jedenfalls aus den von ihm angegebenen Elementen, und wohl großentheils in der im Buche angedeuteten Weise, hat fich die Glaubenslehre zu entwickeln — aus der heiligen Schrift, aus der chriftlichen, besonders der protestantischen, geschichtlichen Religionsent= wickelung, in eigener Lebenserfahrung, und zugleich nach der Gefetmäßigkeit der Bernunft in der jeweiligen Entwickelung der letztern. Wenn bei seinem Verfahren mancherlei Unbestimmtheiten nicht gang vermieden worden sind, so ift dies aus seiner Fassung der Aufgabe ju erklären. Er hat wohl Recht, wenn er fagt, die Symbolik und gewöhnliche Dogmatik fei viel leichter darzustellen. Bom Standpunkte der hergebrachten Orthodoxie, und ebenso von demjenigen bes ehemaligen gemeinverständigen, wie auch des jetzigen oft nicht gediegeneren und nicht tiefer verständigen Rationalismus aus können in handgreiflicherer Bestimmtheit die einseitigen Abstractionen bingeftellt, mit augenfälligerer Confequeng die eine der andern angereiht werden, als es möglich ift, das Allgemeine zu bestimmen und das

Einzelne bavon abzuleiten bei seiner bas concrete Wesen einer so complicirten Erscheinung jedenfalls tiefer als die Meisten durchsschauenden Betrachtung. Wir sind auch überzeugt, daß er, ohne anscheinend die Glaubenslehre abhängig zu machen vom zeitweiligen Gemeindebewußtsein, im Wesentlichen ganz das nämliche Buch hätte schreiben können, und überlassen es Andern, ihm darüber, daß er es so geschrieben hat, Borwürfe zu machen. Es wäre indessen wohl erlaubt, wäre auch wohl der Müse werth, um die Richtigkeit der Auffassung an und für sich und um der Dignität der Glaubens wissenschaft willen Einwendungen gegen die von Schweizer aufgestellte Bestimmung derselben zu machen. Wir haben jedoch bei diesem Allem die praktische Wirkung im Auge.

Wir fagten oben, diese Wendung werde beitragen zu Dingen, die der Berf, nicht thut und nicht will. Deswegen haben wir es gewagt, unfere Gedanken auszusprechen. Die Ausdrücke, welche Berr Schweizer etliche Mal gebraucht in Binficht auf Dasjenige, was eben jett im Volk geglaubt werde, wie es fich kund gebe in ber freien Litteratur, in den Bereinen und in den Gemeinden, wenn diese nicht kirchenregimentlich gedrückt feien. Diese Worte, einzeln genommen, fonnten Ginem vorkommen als Captation ber Menge, nach jener widrig-demagogischen Beise, wie jett nicht selten auch in Ansehung des Rirchlichen geredet wird, in der Schweiz und anch in Deutschland, fehr ähnlich, wie man in politischen Dingen auf die öffentliche Meinung, das Volksbewußtsein und den Volkswillen fich beruft. In ihrem Zusammenhang jedoch machen sie durchaus nicht diesen Eindruck. Diese Glaubenslehre ist vielmehr ein vornehmes Buch, nach dem Ton und der Haltung feiner Bucher wohl Schweiger felbft, im Bewuftfein feiner felbft, von Natur eher ein ariftofratischer Mann, so daß ihm unmöglich anstehen tann, was gewisse Andere in Zürich treiben, die ihn denn wohl schwerlich gern leiden würden, wenn er ihnen nicht einstweilen noch ein nothwendiger Thurm und Schirm ware im Streit. Aehnlich ift es wohl auch irgendwo in Deutschland mit einem ausgezeichneten Mann. Aber Andere find anders und schlagen andere Wege ein, bei uns in der Schweiz und, auch in der Ferne bemerklich, ebenfalls in Deutschland.

In religiösen Angelegenheiten stellen sich jeht Manche zu der Menge, wie es in ihren Angelegenheiten nicht nur die Männer der Wissenschaft, sondern auch die Primarschussehrer nicht thun. Diese Alle wollen die Wissenschaft, die Bildung nicht nach dem Bewußtsein der Menge behandeln. Und wahrlich noch weniger soll, darf der Religions = und der Sittenlehrer sich darnach richten. Allersdings halten die Geistlichen nicht selten der Gemeine nicht in der sür sie selbst ziemenden Weise ihre Sünde vor, strasen den Unsglauben und tragen die Wahrheit vor, daß Widerwillen entstehen muß — anders als Paulus, dem doch Stärkeres erlaubt war, vor den Athenern gesprochen hat. Aber die Hoheit der göttlichen Wahrsheit, die Heiligkeit des göttlichen Willens und Gesetzes ist denn doch immer mit möglichstem Auswand von Geist und Kraft geltend zu machen. So wie es jetzt oft geschieht, hat Paulus auch nie vor den Gemeinen geredet.

Nicht nur in Aufforderungen zur Geltendmachung des Gemeinde= princips, fondern bereits auf der Rangel, felbst in Fest- und Abendmahlgottesbienften, wird auf eine Beise gu ber Gemeine geredet, daß das eitelste Selbstbewuftsein dadurch aufgeregt merden muß nicht nur in Sinsicht auf Bethätigung in den mehr äußerlichen Gemeindeangelegenheiten, fondern in Beziehung auf die Stellung zu Gott ganz ähnlich, wie bei bemokratischer Agitation in Ansehung des Politischen. Allen wird die Eigenschaft mahrer Christen beigelegt, wie diejenige vollberechtigter Staatsbürger. Ein folcher Brediger ftellt fich benn gang eigentlich auf den Standpunkt bes Gemeindebewußtseins. Die Vorftellungsweise der gegenwärtigen Durchschnittsbildung bei Geschäftsleuten, Induftriellen zc. in Binficht auf Bibel, Bunder, Damonen, Bolle, Gericht, Auferftehung werden als ausgemachte Wahrheit angenommen, bloße Menschheit und demnach Jerthümlichkeit und Sündhaftigkeit Chrifti absichtlich ausgesprochen, alles diefer Vorftellungsweise Zuwiderlaufende, auch was eigner Ausbruck des höhern Selbstbewußtseins Chrifti ift, als unmöglich von Chrifto herrührend, jedenfalls irrthümlich, Anderes, wie die Opferbedeutung seines Todes zc., als paulinische Entstellung bezeichnet. Es bedürfe keines Opfers, durch sittliche That habe ber Mensch sich über die Sunde zu erheben, so habe er das ewige

Leben im Angenblick, worüber hinaus an ein anderes nicht zu benten sei. Dies ift die Erhebung über den Dogmatismus, dies die geschichtliche Behandlung. Um fo erhabener, mächtiger wird denn das Sittliche hervortreten. Allerdings, gang fo großartig, wie in der gangbaren Rechtlichkeit und Unftändigkeit der herrschenden Civili= fation, so ernst und groß wie - im Bereinsleben, wie in der freien Litteratur, ben illuftrirten und nicht illuftrirten Zeitungen - fehr anders nicht. Das bekannte Liebegerede, Gott die Liebe, Refigion der Liebe, die fegnet, nicht flucht, Liebe, die die Sunder annimmt, ziemlich wie sie eben sind, ohne andere Wiedergeburt, als was in ordinärer gemüthlicher Regung stattfindet — feine Spur von höheren sittlichen Erhebungen, von Ahnungen des mahrhaft Beiligen, von einer Befinnung wie bei den alten Propheten', den Aposteln, vielen spätern Glaubenszeugen der Chriftenheit. Wie an Ginficht, so ist man in der Sittlichkeit weit hinausgeschritten über die ersten Chriften, wenn auch nicht eben über Chriftum felbft. Diefer Art ift die sittliche Entwickelung des Chriftenthums, welche an die Stelle der dogmatischen treten foll, gewiß bei Manchen, vielleicht ben Meisten, nicht höher, als die des frühern Rationalismus. So hat man's in Deutschland gedruckt, in der Schweiz bereits bin und wider in der Kirche ausgesprochen, in Sinsicht auf das Dogma unendlich weit entfernt von der Gediegenheit des Schweizer' fchen Werks, in moralischer Beziehung hinter dem Ernft und dem murdigeren, höheren Ton der Vorträge über philosophische Ethik auf den Universitäten um ein gutes Theil zurückbleibend. Das ift Aufchließung an bas Bemeindebewußtsein nicht wie Schweizer fie will, aber wie fie wird, nicht zufällig in einzelnen Aeußerungen. sondern ebenso absichtlich und constant, wie bei Andern das un= paffende Anbringen ber für ein folches Bewußtsein abstoßendsten Lehrformeln. Und entsprechend eigentlich auch die Braxis, auch wo Rechtlichkeit, Anftand und Aufopferung bei politischen und abnlichen Sympathien, doch nicht ein Herz für die Elenden, wie feit 1800 Jahren in der driftlichen Rirche.

Und dieser Gefinnung entsprechend sind denn eigentlich auch die firchlichen Verfassungsbestrebungen nicht selten, wie fie auftreten, jedenfalls inwiesern sie die so Gesinnten zu den kirchenleitenden Thätig-

teiten befördern wollen. Doch davon ift hier nicht zu reden. Einzelne Mal freilich könnte es Einen fast bedünken, Schweizer gehe auf die in einem Theil von Deutschland eingeschlagene Richtung ein — es sollte die Wenge zusammenberusen werden, auch um sich über Glaubensinhalt und Lebensrichtung auszusprechen. Das Glaubensbewußtsein der Kirche sollte ja das Bewußtsein der diese ausmachenden Einzelnen sein, und wie soll dieses sich anders recht kundgeben, da ihm nicht eine blos receptive, die Lehrverkündigung annehmende, sondern eine spontan die Lehre erzeugende Bethätigung angewiesen wird?

Schweizer jedoch will durchaus nichts von folchen Abstimmungen, nichts von Majoritätsbeschlüffen, von denen in großen Gemeinde= und Abgeordneten-Berfammlungen ebenfowenig, als von denen der alten Concilien und Convente. An dem gangen demokratisch-kirch= lichen Conftitutionalismus kann ihm nicht viel gelegen sein. Er weiß zu gut, daß auf diesem Wege das Richtige nicht am sicherften jum Ausspruch und zur Geltung kommt, weiß ohne Zweifel auch fehr gut, auf welcher Seite, wenn fie fich recht aussprechen könnte, mit Ausnahme einzelner Städte noch immerfort die entschiedene Mehrheit fich finden würde. Das Glaubensbewußtsein, welches Berr Schweizer zu feinem wiffenschaftlichen Ausbruck bringt, ift allerdings in der Gemeinde, aber es ift nicht das Bewußtsein der Gemeinde, wie fie zur Zeit noch zusammengesett ift. Er formulirt nicht das Bewußtsein der Alt-Gläubigen, nicht der fich ftreng an die Symbole haltenden und nicht der verschiedentlich davon abweichenden Bietisten, ebensowenig jedoch dasjenige der Indifferentisten und Ungläubigen, auch nicht das der oben angedeuteten ungelehrten Durchschnittsbildung, ja auch nicht das in den Zeitstimmen sich aussprechende. Gefinnung, Geift, Wiffen und ganges Wefen ift bei ihm ungleich tiefer, reicher, großartiger, voruehmer, und demnach auch der Gehalt seiner Glaubenslehre. Als wirkliche Träger diefes Gemeindebewußtseins bleiben nur die im Befentlichen mit ihm auf dem gleichen wiffenschaftlichen und fittlich=religiöfen Stand= puntte Stehenden. Daß das Bewußtsein dieses Theiles der Kirchenglieder zur Geltung gebracht werde, das ift eigentlich, wie wir doch taum unrichtig verftanden haben, die Absicht mit diesem Buche.

Dies ift denn auch nicht sowohl der" neuen Gemeinde=Doctrin ent= fprechend, als der Ansicht Fichte's, welcher wir immer noch keine viel richtigere entgegenzustellen mußten, daß die Entscheidung über die jeweilige Fortbildung des Symbols vor dem gelehrten Publi= cum vor sich gehen follte, nur daß Schweizer das Forum er= weitert zu demjenigen der Gebildeten überhaupt, doch der höher Gebildeten, als ein großer Theil der Lefer der Zeitstimmen find, oder erft der Lente, welche den Prediger von Ufter auf den Schild erhoben haben. Es ware auch gewiß nicht das Schlimmfte, wenn diefe Glaubenslehre wirklich durchdränge. Gefetzt auch, felbst vom gefchichtsphilosophischen Standpunkte aus betrachtet, mußte vielleicht die frühere Glaubensweise in ihren bessern Erscheinungen als werthvoller, als weit geeigneter zu fittlich-ftarker Bolksreligion anerkannt werden, so wird diefelbe nun einmal nicht wieder die Lebenssubstanz ber Völker in ihrer Gesammtheit werden, wenigstens nicht, wie fie es gewesen ift. Und Schweizer's gediegene, tief burchgebildete, ben wesentlichsten Inhalt des bisherigen driftlichen Glaubens in vernunftwissenschaftlicher Form bewahrende Lehrdarstellung ist jedenfalls ungleich besser, als was bisher sonst von den auf tiefgreifende Umgeftaltung der Kirche Hinarbeitenden aufgestellt worden ift.

Allein eine wahre Einigung der Geifter zu intensivem und inhaltsvollem religiösen Leben wird in großen Bolksgemeinschaften
auf lange hinaus schwerlich zu Stande kommen. Jedenfalls wird
wahre, organische Lebenseinheit sich nicht erzeugen, ähnlich wie
mineralische Bildungen, weder durch krystallinisches Zusammenschießen
noch durch gesetzlose Agglommeration der als chaotische Masse vorhandenen Elemente, sondern, wie disher alle bedeutsam gewordene
Religionsbildung, dadurch, daß das Einigende von oben her, oder,
was das erfahrungsmäßige Heraustreten betrifft, aus dem Innern
außerordentlicher Persönlichkeiten heraus in die Masse herein kommt.
Der tiesere religiöse Glaube wird auch jetzt und sernerhin mehr in
die Gemeine hinein, als aus derselben heraus gebildet werden müssen.
Die religiöse Gemeine wird immersort mehr gesammelt werden,
als sich selbst sammeln.

Wo bei einem Volke beinahe keine tiefern und intensivern religiösen Tebenskräfte vorhanden sind, da mag sich in den bisherigen Formen

oder nach dem neuen firchlichen Constitutionalismus ein äußerliches Gerüfte von Landesfirche erhalten oder bilden laffen, doch, da es mit der Geltung der Symbole und mit den Aussichten auf Berftellung neuer fo weit gekommen ift, wie wir beinahe zugeben mußten, nur in allgemeiner Entleerung und Berflachung des religiöfen Bewußtseins, wobei das gemeinsame Leben, wie in China, gehalten werden würde durch die mechanische Nothwendigkeit des Staats und eine ganz gemüthlofe Civilifation. Und wenn man entschieden auf wirkliche Einigkeit der Ueberzeugung und der Praxis hinarbeiten wollte, so entsteht, sei es in demokratisch basirten Rirchenbehörden oder in einem demofratischen Cantonerath, ein Multitudinismus= Papftthum, welchem das römische weit vorzuziehen ware. Werden hingegen die religiösen Ueberzeugungen denn doch nicht in religion= lose Verständigkeit absorbirt, so muffen fie bei wefentlich wie zeit= her verlaufender Entwickelung immer mehr auseinander gehen. Auch wenn das äußerliche Gerufte von Landeskirche noch längere Zeit fortbeftunde, mare dies denn doch eigentlich nur eine Simulation von Kirche. Und erhält sich, wie bei den doch eben jetzt auch regjamen positiven Glaubensfräften und der für das Religiöse von Natur gunftig pradifponirten germanischen Gemuthlichkeit der protestantischen Bölker daran nicht zu zweifeln ift, in kleinen Kreisen intensive Religiosität; fo werden sich überall freie Gemeinschaften constituiren, und zwar um so schneller und allgemeiner, je gewaltfamer und rober die religiöfen Angelegenheiten behandelt würden. Ueberall Secten, Denominationen, separirte Kirchen in nordamerikanischer Weise. Dahin geht der Weg.

Diese Wendung sollten Die in's Ange fassen, welche im Interesse bes Staats und der Bisdung es nicht gern dazu kommen lassen, und sollten ein zarteres, bescheideneres und schonenderes Berhalten beobachten, aber nicht weniger Die, welche die biblische, neutestamentsliche Frömmigkeit und die davon unabtrennbare Lehre für sich selbst und für das arme Volk um jeden Preis retten möchten. So lange die Zustände für das religiöse Gewissen erträglich und für die Zustunft nicht ganz hoffnungslos sind, dars man die vom Staat zu erwirkende Freigebung alses Religiösen und das amerikanische Wesen nicht absichtlich herbeisiihren, weil dasselbe in den europäischen Staaten

alle Uebelstände, aber gar nicht alle Borzüge wie in Amerika haben wird. Doch sollte man unverzüglich Alles möglichst darauf vorsbereiten, wo die Staatsgewalten es noch zugestehen, die Kirchengüter als Eigenthum der Gemeinden sicher stellen, die Gemeinden auf jede passende Weise über alle diese Angelegenheiten aufklären, und die Geistlichen sollten sich gefaßt halten auf das Aenßerste, bereit zu Allem — mit möglichst wenigem Gepäck für den Auszug, aber großem Entsagungsentschluß — auch, lange bevor es dahin kommen wird, die Reichen unter den Glaubenseisrigen die Existenz sichern für Reises und Bezirksprediger in Gegenden, wo die Mehrheit der Bevölkerung Geistliche haben will, wie oben angedeutet worden ist, daß es deren bereits gibt.

3

## Die ethischen

## Grundanschauungen der "Weisheit Salomo's".

Ein Beitrag gur Apofryphenfrage.

Bon

3. C. Rübel, evangelischem Pfarrer im Bürttembergischen.

Das Buch, das wir als » σοφία Σαλωμών « fennen, ift befanntlich nach seinem speculativen Gehalte das bedeutendste unter
den Apostryphen des A. T. Schon darum dürfte es sich empsehlen,
seinen Lehrinhalt eingehender zum Objecte einer Untersuchung zu
machen. Der Verfasser nachfolgender Arbeit ist jedoch zu derselben
neben Anderem hauptsächlich durch ihren Zusammenhang mit der Apostryphenstrage gesommen. Letztere ist ja in nicht lang vergangener
Zeit Gegenstand eines am Ende ziemlich verbitterten Streits zwischen
Reerl, Hengstenberg und Stier geworden; und auch andere

Antoritäten (3. B. Nitsich, Bleef) haben fich in derfelben ausgefprochen. Bei uns in Württemberg ift diese Frage noch dazu durch zwei fehr energische Broschüren des Pfarrers Wild in das Lolf geworfen worden. So wichtig aber für das chriftliche Theologen= und Laienbe= wußtsein diese Frage ift, so will mir doch scheinen, als ob auf wissenschaft= lichem Boden die nöthigen Vorarbeiten noch nicht genug gethan wären. 3ch fenne wenigstens feine vollständig genügende Bearbeitung des Rehrbegriffe der Apokryphen, welche doch zu einer endgültigen Ent= scheidung ein gewichtiges Wort mitzusprechen hatte. Zwar schlagen wir die Arbeiten eines Gfrörer (Gefch. des Urchrift. II, 200-272), eines Dahne (Darftellung der jud. alex. Relig. Philof., II. Abth.). soweit sie hieher Bezug haben, boch genug an; zwar heißen wir auch die "Weisheitslehre ber Bebräer" von Bruch als einen fchat= baren Versuch einer Theologie der Apokryphen immerhin willkommen; zwar betrachten wir endlich einzelne Arbeiten (z. B. Ilgen's Zeitschrift für hist. Theol., 1839, Heft 3 u. 4), und insbesondere die betreffenden Schriften und Auffate Reerl's, Bengftenberg's, Stier's als fehr wichtige Beiträge; aber trothem will es uns Scheinen, daß bei all diesem Material eine neue objectiv gehaltene, eingehende Prüfung des Lehrgehaltes der einzelnen Apotryphen immer= hin noch von großem Werth ware. Denn obige Schriften beschäftigen fich mit letteren entweder nur beiläufig (3. B. Dahne, Georgii) ober nicht instematisch (3. B. Reerl in feiner zweiten Schrift), oder nicht objectiv (3. B. Gfrörer) oder überhaupt nicht gründlich genug (wie Bruch).

Wenn demgemäß eine "Theologie der Apolityphen", wie es scheint, eine Lücke auszufüllen im Stande wäre, so wird eine Monographie über die Sapientia Salom. auch nicht ohne Werth sein: Daß nun hier dieses merkwürdige Buch blos nach seinen "ethischen Auschausungen" gefragt werden soll, erklärt sich wohl negativ leicht darans, daß eine Zeitschrift gemäß ihrer nothwendigen Raumbeschränkung nicht der Ort wäre für eine umfassende Prüfung des ganzen Lehrgehaltes dieses Buchs. Positiv aber ist dieser Abschnitt gewählt worden, einsmal, weil gerade in diesem Punkte, wie und scheinen will, in den bisherigen Abhandlungen Pseudosalomo nicht zu seinem vollen Rechte gelangt ist; sodann aber hauptsächlich, weil bei der Frage, ob ein Buch

692 Aubel

würdig sei, mit den kanonischen Büchern in Eins gebunden und verbreitet zu werden, gerade die ethischen Anschauungen einen Hauptsgesichtspunkt für die Entscheidung bieten müssen. Ist's doch ganz wesentlich auch die Lehre von der Sünde (und der damit zusammenshängende Begriff der Erlösung), was den qualitativen Unterschied zwischen Hagiographen und Profanlitteratur sixirt. Mag sonst, insbesondere nach dem speculativen Gehalte eine Schrift mit der Bibel noch so nahe sich berühren: hier, auf ethischem Gebiete liegt das Ariterium, die Sünde und die Gerechtigkeit — das ist der lapis lydius der Kanonicität! Wo diese Begriffe nicht in biblischer Correctheit sich zeigen, da caveamus a pelle ovina!

Der Verfasser tritt seinen Gang also an mit der Hoffnung, daß derselbe nicht nur für die Kenntniß des interessanten Pseudosalomo, sondern auch für die Apokryphensrage ein Scherslein austragen könnte. Wenn er da und dort auch auf andere, als unmittelbar ethische Fragen zu sprechen kommt, so hat er doch nicht die Absicht, solche irgendwie erschöpfend zu behandeln, sondern nur, sofern sie mit der vorliegenden in Beziehung treten.

Daß das Buch der "Beisheit Salomo's" eine sittliche Grundslage im allerallgemeinsten Sinne des Wortes hat, zeigt sich schon darin, daß es die Form einer praktischen Ermahnung zum Guten hat. Das menschliche Leben ist als ein solches aufgesaßt, dessen Werth nicht mit irgendwelchem endlichen Maße (irdisches Glück, sinnlicher Genuß, Lebenslänge zc.) gemessen werden kann, das vielmehr vom einzelnen Menschen und dessen geistigem Gehalte seinen Werth erhalten soll! Nur wo das menschliche Dasein durch einen höhern idealen Lebenszweck über das aller andern irdischen Existenzen erhoben wird, wo aber eben deshalb das Individuum sich in seiner Subjectivität durch diesen allgemein-menschlichen Lebenszweck beschränkt, wo es in diesem sein Gesetz, respective sein höchstes Gut sieht, nur da kann ja überhaupt von ethischen Begriffen die Rede sein.

Ein solcher idealer Lebenszweck, dem das Individuum sich unter= zuordnen hat, resp. den es zu erreichen ftreben muß, wird so

sehr von Salomo (natürlich stets: Pseudosalomo) statuirt, daß sein Buch überhaupt seine Existenz und Form dem Kampse mit den ihn praktisch und theoretisch leugnenden Epikurern zu danken scheint. Der erste Theil der Schrift bekämpst ja mit außerordentlicher Energie den Materialismus und Fatalismus, der "nicht recht denkend" dem Leben einen höhern Werth als den Sinnengenuß abspricht, der in der traurigen lleberzeugung von dem "Bestimmtsein" des menschslichen Lebens und des endlichen gänzlichen Vergehens keinen "Siegespreis der Tugend" anerkennen will (besonders Cap. II, B. 3, 5 2c.). Solche Anschauungen sind unserm Salomo ein Greuel, und versächtlicher als Staub (vgl. 15, 10; 2, 1 u. bes. 21). Dagegen kann er nicht genug die Erhabenheit und das Glück eines Menschen preisen, der den höhern Lebenszweck anerkennt und ihm adäquat ist.

Die allgemeinste ethische Grundlage: ein höherer Lebenszweck, und mit Beziehung auf ihn ein wirklicher Unterschied von Sittlich= keit und Unsittlichkeit, ist dem Buche ganz und gar wesentlich.

Der ewige Lebenszweck aber, ber dem individuellen Leben den Werth gibt oder nimmt, wird bezeichnet mit »  $\sigma \circ \varphi i\alpha$ «. Sie ift vom ersten die letzten Capitel der Haupthegriff der Schrift; sie ist das Lebensgesetz, sie ist das höchste Gut. Wollen wir also die ethischen Anschauungen Salomo's näher kennen lernen, so ist es die  $\sigma \circ \varphi i\alpha$  vox Allem, mit deren Begriff wir uns zu beschäftigen haben; ja die ganze Untersuchung wird im Grunde nicht über die Erforschung dieses Hauptbegriffs hinauszugehen haben. Doch haben wir zum Beginn derselben zu wiederholen, daß wir auch die » $\sigma \circ \varphi i\alpha$ « mur soweit betrachten, als dieselbe irgendwie mit den ethischen Ideen zusammenhängt.

Es ist bekannt, wie in den Büchern des A. T., welche man unter dem Namen Chok'ma zusammenfaßt (Prov. Job Cohel. nebst einzelnen Psalmen) dieser Begriff der "Weisheit" dargestellt wird als der dem Individuum gegenüberstehende, das Gesetz seiner Subjectivität aussprechende göttliche Weltplan und Weltzweck. Es ist bekannt, wie namentlich in den Proverdien dieser "Zweck" so sehr objectivirt wird, daß er als Personification austritt. Nun dieser Fortschritt vom Subjectiven zum Objectivirten ist in der Sap. Sal. so weit gegangen, daß Salomo selbst augenfällig zwischen

694 Rübel.

Bersonification und Spoftasirung auf bedenkliche Beise bin- und herschwantt. Wir haben jedoch hier die Topia nicht im Allgemeinen, sondern nur in ethischer Hinsicht in ein Berhältniß zu Gott zu feten. Sier find es nun zwei wichtige Bunkte, die gur Sprache tommen: nämlich die Fragen, einmal ob die "Weisheit" die Perfonlichkeit Gottes aufhebe, und dann ob und wie in ber "Weisheit" eine sittliche Berfonlichfeit Gottes fich zeige. Was die Berfönlichkeit Gottes im Allgemeinen betrifft, so wird zwar von berfelben tein Begriff gegeben, aber vorausgefest wird die Berfönlichkeit Gottes aller Orten. Man vgl. 3. B. 1, 7 πνευμα θεού (wiewohl der Sat: "Gott ift ein Geift", auch Salomo wie dem A. T. fremd ift), ferner die Attribute Gottes, insbefondere den Baternamen mit den oftgerühmten Pradicaten des Eleos, der xages, wie auch überhaupt die Beziehungen zwischen Gott und dem Menschen, die durchweg sittlicher Ratur find - von Seiten Gottes Vorsehung 14, 3; auf menschlicher Seite bas Gebet (oft), Glaube 3, 14 2c. -, Beziehungen, die nothwendig eine Berfonlichkeit Gottes voraussetzen.

Hiegegen beweift die Beneunung Gottes als eines word's didiov 7, 26 Richts - wie denn hier mit Bezug auf die driftlichen und evangelischen Ausdrücke ein » nimium probare « handgreiflich wäre --. ebensowenig hebt die "Emanation" der Topia aus Gott die Perfonlichkeit des letztern auf. Denn daß von der Beisheit resp. ihrem Entstehen aus Gott die Ausdrücke απόδδοια 7, 25 und arnis 26 gebraucht sind, zeigt ebensosehr die emanatistische Theorie, als eben damit, daß die Benefis der σοφία für diefe felbst als ein nothwendiges, unfreies Hervorgeben dargeftellt wird (gegen Bengftenberg); aber trottem behauptet Salomo hiebei auf Seiten Gottes eine freithätige Entlassung aus fich, ein Zeugen (die σοφία ift μονογενής 7, 22; wie denn dieselbe ja auch erbeten werden kann). Mag diese zweifache Behauptung, von ber Reerl und Bengftenberg je eine für fich in Anspruch nehmen, mit dem Begriffe der Emanation vereinbar sein oder nicht: jo viel ift sicher, daß Salomo Gott auch hier, wie ftets, seine Berfönlichkeit wahren will. Die Topia tritt also nach ihrer Genesis fetterer nicht entgegen, vielmehr macht eben die Gogia die Berfonsichseit Gottes zu einer sittlichen. Hier haben wir vor Allem mit Reerl eine Lanze zu brechen. Ift er ja doch der Ansicht (mit Andern z. B. Oschwald), daß in der »Sapientia Sal. « die "Heiligkeit Gottes fast gänzlich gegen seine Allmacht zurücktrete", ja sogar daß in dieser Hinsicht das Buch "Gottesläfterung" entshalte. (Lgl. I, 92; II, 88 f.a))

Daß in der Sap. das hervortretenbste, ja das centrale Pradicat Gottes die abfolute Erhabenheit ift, mit besonderer Betonung nach der Seite der Macht, weiß Jedermann, der das Buch kennt (vgl. 3. 3. 6, 4; 1, 1; 6, 8; 7, 25 ff.; 16, 15; 11, 22; 12, 18 u. f. m.). Wenn aber daraus gefolgert wird, dag die Idee der Beiligkeit verloren gegangen fei und dem "vormosaischen Gottesbegriff ber Majeftät und Allmacht, bem Elschaddai der Patriarchenzeit Platz gemacht habe", so geschieht hiemit allerdings sowohl dem Elschaddai der Patriarchen, als wenigstens unserm Salomo Unrecht. Denn es ist zwar »ή δσχύς σου δικαιοσύνης άρχη« 12, 16; allein dies heißt nicht nur: weil Gott der Allmächtige ift, hat er nicht nöthig ungerecht zu fein. (Bgl. Grimm, Comment.); vielmehr ift das Verhältnig von Allmacht und Gerechtigkeit positiv fo zu denken: die absolute Macht ift eo ipso absolutes Gefet; Gottes Wille ift gerecht, eben weil er der absolute ift. Ift dies unwahr? Ift nicht die Absolutheit die positive Garantie der Ge= rechtigkeit? Setzt nicht Willfur endliche Potenzen voraus? (Bgl. 12, 15; die Ungerechtigkeit ift für den Absoluten ein allorgior.) Man mag anderer Ansicht fein, aber man kann nicht leugnen, daß Salomo feinen Gott fittlich zu bestimmen, sich fehr angelegen fein läßt.

Ebensowenig können aus 12, 10 f. Gottes unwürdige, weil unstittliche Anschauungen gefolgert werden. Wer heißt denn Reerl das πονηφα ή γένεσις αὐτῶν καὶ ἔμφυτος ή κακία αὐτῶν, καὶ ὅτι οὐ μὴ ἀλλαγῷ ὁ λογισμὸς αὐτῶν εἰς τὸν αἰῶνα 2c. in Zusammenhang mit 8, 19 f. seizen, um den Sinn zu erhalten, daß Gott die Canaaniter schon in ihrer Präexistenz zum Bösen präs

a) Wir bezeichnen der Kürze halber die Schrift: "Die Apokryphen des A. T. 2c. Leipz. 1852" mit: "Keerl I"; dagegen "Die Apokryphenfrage auf's Neue beleuchtet" mit "Keerl II".

Theol. Stud. Jahrg. 1865.

696 , Rübel

deftinirt und verslucht habe? (Reerl I. 38 f.) Daß 1'2, 10 f. von Nichts als von der Versluchung Canaans die Rede ist und daß von Gott nur die Präscienz und die gnadenreiche Langmuth prädizirt wird, kann doch wohl nur zu weit gehender Eifer beshaupten (vgl. Grimm z. d. St.), daß aber die Stelle 8, 19 f. von Prädestination nur dann spricht, wenn man es haben will, davon später. Gott ist also hier schlechterdings nicht "Urheber des Bösen", er spielt nicht mit den Canaanitern, wie "die Rate mit der Maus", er ist keine unsittliche Willkür.

Noch viel weniger aber kann dies in 11, 23 liegen. Man sehe boch die Stelle ohne Vorurtheil an; »έλεεῖς πάντας, ὅτι παντα δύνασαι καὶ παρορᾶς άμαρτήματα ἀνθρώπων εἰς μετάνοιαν«. Allerdings ift consequent auch das Erbarmen in (positiven) Zusammenhang mit dem centralen Prädicat der Absolutheit gesetzt. Aber daraus folgt kein unsittliches Motiv, und kein unsittlicher Gehalt des Erbarmens. Vielmehr hat dasselbe, wie das παρορᾶν (das vgl. Grimm = nachsichtig sein) seine Ergänzung und Erklärung in dem »έις μετάνοιαν«. Was ist das anders, als die gnadeneriche Langmuth Gottes mit dem Schuldigen? Gerade so verhält es sich mit der »άδεια« 12, 11; wo wieder Grimm das Richtige trifft.

Dagegen will ich meinem Gegner (bessen Resultate im Großen, wie ich wohl hier schon sagen kann, was die Hauptsache der Apostryphensrage betrifft, ich mit Nichten ansechte), nicht leugnen, daß das Urtheil über die Hurenkinder 3, 16—18 und 4, 3—5 versletzende Härte enthält, und, wenn man es premirt, leicht auch auf den sittlichen Gehalt des salomonischen Gottesbegriffs einen Schatten wersen möchte. Es ist zwar auf alttestamentliche Stellen wie 5 Mos. 5, 9 f. (vgl. 2 Mos. 34, 7) zu verweisen, aber doch nur um die Genesis der salomonischen Borstellung zu begreisen. Der sattische, organische Zusammenhang der Sünde in einem ganzen Geschlechte, dem die heilige Schrift die persönliche Imputabilität nicht opsert (5 Mos. 24, 16) ist in obigen Stellen allerdings in einer das sittliche Bewußtsein verletzenden Schärfe ausgedrückt. Allein wenn in einer erregten Paränese ein gewöhnlich vorkommender Fall um abzuschrecken als eine nothwendige Wahrheit dargestellt wird, so ist

das zwar eine schiefe, einseitige Uebertreibung; aber einen Theil des Systems daraus zu machen, ist sicher nicht der Meinung des Versfassers gemäß. Wie sehr dieser ja hiedurch mit sich selbst in Widerspruch fäme, hat nicht nur Grimm, sondern Reerl selbst auerkannt.

Es bleibt alfo dabei, die von Reerl geltend gemachten Inftangen find, vorurtheilslos angeschaut, nicht im Stande, die Ueberzeugung zu erschüttern, daß Salomo Gott als fittliche Berfon= lichkeit angeschaut hat und betrachtet wissen will. Aber eine ganz andere Frage ift, welchen Inhalt diefer falomonische Begriff der Sittlichkeit Gottes habe? Dies wird nun badurch erft vollständig in's rechte Licht gefett, wenn wir feben, daß alle fittlichen Bradicate Gottes für fich zunächft zusammengefaßt sind in der Gogia, die Gott als πάρεδρος θρόνων 9, 4 bei sich hat. Ift die Abfolutheit (insbefondere ale Allmacht) das Centralprädicat Gottes, fo ίft die σοφέα die ατμίς της τον θεού δυνάμεως — έσοπτρον ακηλίδωτον της του θεου ενεργείας 7, 25 f., d. h. die Weisheit ift das, woran die Absolutheit Gottes allermeift erschaut werden fann, also die erfte Hauptemanation des absoluten Wefens Gottes, und ihrerfeits wieder die Mutter aller einzelnen vernünftigen Gigenschaften Gottes. Daher wird sie (ibid.) απόδδοια της του παντοκράτορος δόξης, und απαύγασμα φωτός αϊδίου genannt. Daß sie als Topia zunächst die vernünftigen Prädicate Gottes einschließt, zeigt eben die Benennung "Beisheit". Mit dem "Bernünftigen" meint aber Salamo nun zwar nicht nur das Berftandesmäßige, die Erkenutniffeite, sondern auch das, was wir fonft das fittlich Gute neunen (vgl. die Beneunung der Gogla als Einwir της αγαθότητος Θεού ibid.); aber doch ift eben schon bei Gott die cocela letteres eben darum, weil fie das erftere ift. Beil sie ein νοεφον πνεθμα selbst ift, weil sie μίθστις της τοῦ θεοῦ ἐπιστήμης καὶ αίρετὶς τῶν ἔργων αὐτοῦ ift (8, 4), b. h. weil fie ber Complex des Wiffens Gottes ift, ift fie auch bas Gefetz feines Thuns. Dies zeigt 9, 9 fehr deutlich, wo eben beide Seiten [die Gogia als Erkennen und Erkenntnifprincip in Bott, und qua folche auch als Princip des Gottwohlgefälligen, des Guten] neben einander gestellt sind (sidvia ra kgya Gov -

καὶ ἐπισταμένη τί ἀρεστὸν ἐν ὀφθαλμοῖς σου καὶ τὶ εὐθές ἐν έντολαίς σου). Darum alfo, weil Gott in der σοφία das allwissende, vernünftige Wesen ift, so ift er darin der heilige. Die σοφία heißt daher felbst άγιος, αμεμπτος, αμόλυντος τε. φιλαγαθός und ist mit dem άγιον πνευμα Gottes identisch. (Für lettere Behauptung vgl. man 1, 7 und 12, 1 mit 8, 1; ferner 11, 25 u. 27 mit 7, 28; 1, 4 mit 1, 5 und 9, 17.) Der, anders ausgedrückt: Beil Gott die Topia bei sich hat, welche, wie wir oben gejagt haben, ber Weltplan Gottes, objectivirt gedacht, ift, fo ift Gott ein heiliger Gott, indem er in allen feinen Sandlungen und feinem Wefen diefer absoluten Zweckmäßigfeit adäquat ift. Daher haßt Gott Alles, mas ohne Togia, oder der absoluten Zwedmäßigkeit entgegengefett ift, und liebt ra d'vra, d. h. mas der σοφία, der Wahrheit gemäß ift. (Bgl. 6, 6-8; 12, 3; 5, 20; 11, 11; besonders 11, 23-26 vgl. mit 12, 3. Gott haft vois παλαιούς ολκήτορας της άγίας γης, weil an ihnen die 3r= realität, die Sünde, also nicht ra ovra, feine socia ift.)

Im Buche ber Weisheit ift somit Gott ein perfonliches sittliches Wefen, barum weil er ein vernünftiges Wefen ift; Er weiß in ber σοφία seine eigenen Werte, seine eigenen Zwecke, barum muß er auch, schließt Salomo, ftets diesem Zwecke felbst abaquat fein und adaquat handeln. Darum muß auch was er geschaffen ein &v, ein Reales, ein Gutes fein: άγαπᾶς γάρ τὰ όντα πάντα, καὶ οὐδὲν βδελύσση ὧν ἐποίησας, οὐδὲ γὰρ ἄν μισῶν τι κατεσκεύασας 11, 24. Weil Gott gut ift, barum ift auch die Welt aus feinen Sanden als "gut" gegangen. Denn auch bie Welt ist durch die σοφία gebildet. Sie war ja παρούσα ότε εποίεις τον κόσμον 9, 9. Gott hat mittelft ihr den Weltplan concipirt 8, 4 und ausgeführt. Jedoch nicht bas Erichaffen ber Welt im engften Sinne "aus Nichts" wird von ber Gogia prädicirt. Der Weltstoff als » ύλη άμορφος « war schon vor dem Einwirken der Gogia vorhanden. In letterem Philosophem haben wir feineswegs mit Bruch 2c. eine "Gedankenlofigkeit" gu feben, ebenfowenig können wir zugeben, daß in der » auoogos vin«

die bekannte platonische und philonische Anschauung liege. Bielmehr zeigen die Stellen 9, 1 vgl. mit 12, 9 opp. 11, 18 ff. gang klar, woher die &\lambda\eta auogoog kam. Wie nämlich Gott, wenn er Bunder thun will, nicht nur die vorhandene Schöpfung benuten fann, daß fie ihm hiezu als Behitel und Substrat feiner ideat επιταγαί 19, 6 dienen muß, sondern auch ohne dieselbe durch einen λόγος ἀπότομος unvermittelt Wunder thun fann, so ist τὰ πάντα, auch durch den doros d. h. den einfach ausgesprochenen Willen Gottes in's Dasein gerufen; die Vin auoggos als Urstoff ist durch den loyos erschaffen, und durch die Topia "bereitet" worden (κατασκευάζειν 9, 2 zunächst vom Menschen vgl. 14, 2). So liegt denn gang fern ber Begriff von Uln, als ware fie das von Gott unabhängige, ja Widerftrebende, oder das Bofe; vielmehr ift fie, also die Welt auch in ihrem Sein überhaupt, absolut eine That des freien Willen Gottes. Aber die Udn ift auch Nichts Gutes an sich, sie ift ja nicht der xóopos, sondern sie ist das erst durch das Einwirken der Togia geworden. Dieje ift daher wirtlich die τεχνίτις πάντων 7, 21; ἐργαζομένη πάντα 8, 5. Das Univerjum als Rosmos ein koyov soglas vgl. 14, 5. Wenn diefe Thätigkeit der oogla junachst als ein "Bereiten eines Runftlers" bezeichnet wird, fo wird der gange Ginn diefes "Bereitens" doch erft dadurch erschöpft, daß sich die vogla selbst als ber Ordnungsgeist, als das planmäßige Princip in die ύλη ein= bilbete. Die σοφία διατείνει από πέρατος είς πέρας 8, 1 υςί. 7, 24; fie ift συνέχον τὰ πάντα, πάντα πεπλήρωκε 1, 7; 12, 1; sie ist die in den στοιχείοις κόσμου wirkende ενέργεια (vgl. Grimm zu 7, 17); fie zeigt fich in dem Allem inwohnenden μέτοφ καὶ ἀφιθμῷ καὶ σταθμῷ 11, 21.

Das Verhältniß Gottes zur Welt ift also einer seits das der absoluten Transscendenz (nach Gottes Absolutheit vgl. besonders 9, 16) oder für die Welt das der absoluten Abhängigkeit vom freien Gotteswillen, des Bestimmtseins in ihrem Sein und Sosein durch Gott; ander seits ist Gottes  $\sigma o p i \alpha$  der Welt als Gesetzegeist oder Ordnungsgeist immanent; und die Welt ist \* $\delta \sigma \mu o s$  nur durch diese Immanenz. Immanenz aber ist nicht Pantheismus. Benngleich auch in dieser Immanenz, so ist die  $\sigma o p i \alpha$  dadurch

doch µsvovsa er avry 7, 27. Die Welt ift etwas Anderes als Gott, obschon durch ihn bestimmt und durch seine sogia durch-wohnt. Hiemit ist gegeben, daß, wenngleich die Welt aus der Hand Gottes "gut" gegangen ist, sie doch auch einer gottseindlichen Einwirkung ausgesetzt sein kann.

Daß die Welt urfprünglich in einem ber Jogia abaquaten Buftand mar, ergibt fich nicht nur aus dem Bisherigen, insbesondere bem über die Van Gefagten als nothwendige Confequeng, fondern es ift auch in der Sap. positiv ausgesprochen. 1, 14 exrive eis τὸ εἶναι τὰ πάντα καὶ σωτήριοι αὶ γενέσεις τοῦ κόσμου u. f. w. Diese Stelle, gewissermaßen eine crux interpretum, läßt sich gar nicht anders nüchtern erklären, als wenn man yevedeis = Gattungen des Existirenden nimmt, und nach bem Context sioi (und nicht now) supplirt. Aber man bedenke, daß dieses σωτήριον είναι von der Creatur nur ausgefagt ift, sofern sie an fich betrachtet wird, ohne ben nicht von Gott erschaffenen, sonbern erst hereingekommenen Javaros. Die pereous an sich sind σωτήριοι; aber diefes Ansichsein existirt allerdings jett nicht mehr (B. 16). Ift also immerhin deol zu suppliren, so konnte mit anderer Beziehung ber Gebanten, ohne ben Sinn im Wefentlichen zu verändern, ebenfogut » noar« ftehen. Das nämliche Resultat erhalten wir aus dem » extros eis to eivar ta navta« (ibid.). Der Urzustand ber Welt mar nicht indifferent, sondern ein elvae. Das eis kann jedenfalls in erfter Linie bei der unvernünftigen Creatur nicht blos eine Uranlage, fondern nur einen Urzuft and bezeichnen: das eivar ift das Biel, zu dem die Welt mirtlich burch die Schöpfung getommen ift. Diefes elvae aber in emphatischem Sinne ift gar nichts Anderes als bas burch die Immaneng ber oopia göttlich geordnete, bem Weltzwecke Gottes ada= quate d. i. "qute" Sein, eine δικαιοσύνη (val. 1. 16 im Rufammenhang mit 14).

Das Hauptgeschöpf der Erde ist der Mensch. Als ein Naturwesen gehört auch er zu den peresses τοῦ κόσμου, die an sich σωτήριοι sind, und ohne unter der Herrschaft des Todes zu stehen, von Gott geschaffen waren. Auch er ist els το elvai in dem Sinne geschaffen, daß er dieses elvai insofern ursprünglich theil-

haftig war, als auch sein eigenes natürliches Wesen vowia xareσχευάσθη 9, 2. Daß die Erschaffung des Menschen im Allgemeinen. alttestamentlich gedacht ift, zeigen Ausdrücke wie 7, 1 ynyevis, πρωτόπλαστος; 10, 1 κτισθείς μόνος, und besonders 15, 11. In der Zwedmäßigkeit seines Daseins zeigt fich bie auch in ihm gur irdischen Gestaltung gelangte oogia. Nun ist der Mensch aber nicht nur eine γένεσις τοῦ κόσμου, wie die übrigen, von denen nur objectiv von dem Betrachter eine δικαιοσύνη ausgesagt werden tann, fondern er ift ein Subject, eine wuxy, ein felbstbemußtes Wesen, ein erw 8, 19. Bei ihm hat daher nothwendig das seis το είναι« einen tiefern Sinn. Er fann die σοφία nicht nur an fich haben, soudern mit feinen eigenen Bewußtsein ergreifen, und fo erft eigentlich felbst besitzen. Dieser Besitz der oopia wird nun in Sap. ale hiftorifches Factum, ale das wefentlichfte Moment des Urzuftandes des Menschen ausgesagt. Denn in ihm war der Mensch das elxòv the idlas idióthtos Gottes 2, 23. Wie Gott selbst die σοφία hat, so hatte der Mensch ursprünglich ebenfalls diefelbe. Aber wie follen wir uns dies näher denken? Der Zusammenhang von 2, 23 ift folgender: Die aller sittlichen Substanz baaren Frevler sind so gottlos, weil sie ou'n Eyrwoar μυστήρια θεού, οὐδε (und darum auch nicht) έκριναν γέρας ψυχῶν ἀμώμων, (23) δτι (d. h. es ist das eine Berblendung benn) Ι. θεός έκτισε τον άνθοωπον έπ' άφθαρσία, καὶ II. είκονα u. f. w. Hier drückt I. den Grund aus, warum über = haupt jenfeitiger Rohn gehofft werden fonne; II. aber den Grund, warum nur yvxal äuwuot ihn zu erwarten haben. In dem » « uwwor« liegt alfo ein Fingerzeig, worin wir die Ebenbildlichkeit Gottes zu feten haben. Freilich mare damit allein im Grunde nicht viel gewonnen. Denn diefer Begriff ift rein negativ. Aber wenn wir, wie wir muffen, barauf fehen, bag biefes « αμωμοι« ben Gegensatz gegen das Wesen jener Frevler bildet, so findet es eben in diefer Bestimmung feinen positiven Inhalt. Die Befleckung ber Gottlofen besteht ja grundwefentlich barin, baß fie bie yrocis ber μυστήρια θεον nicht haben, oder B. 1 ούα δρθώς λογίζονται. Diefe mangelnde Erfenntnig ift das πρώτον ψεύδος, die sonstige xaxia zur Folge hat (welche lettere dann freilich vollends fie

απετύφλωσε). Im Gegensatz hiegegen ist die rechte Erkenntniß der Geheimnisse Gottes der Kernpunkt der Ebenbildlichkeit
Gottes. Die σοφία geht also in den persönlichen Besitz des Menschen als Erkenntniß ein, wie das Grundwesen, der Centralpunkt
des Menschen die ψυχη ist, die nicht zunächst Willen, sondern das Erkennende, der rovs πολυφφοντίς ist (vgl. 15, 2 f.). Ist das έγω
des Menschen (8, 19) die ψυχη, ist die ψυχη zuerst Denken, so
ist's ganz consequent, daß die σοφία sich im Menschen allererst
als Denken, als Object oder Inhalt des Denkens subjectivirt.

Das also war der Kern des Ebenbildes Gottes, daß der Mensch die rechte Erkenntniß hatte, und diese war und ist in primärer Weise die έπίγνωσις θεοῦ. Und damit man ja den Sinn dieser Erkenntniß nicht migverstehe, ihren Werth nicht überschäße, so macht 15, 2 f. klar, daß dieselbe nur als ein »ἐπίστασθαι«, ein Wissen (εἰδότες), zu verstehen sei. Wie aber kann denn Salomo dann von einer ursprünglichen δικαιοσύνη, oder sonst von einer όσιότης, εὐθύτης τῆς ψυχῆς reden? (9, 3.) Es ist die Anschauung deselben, daß die rechte Erkenntniß unmittelbar auch das rechte Bershalten des Willen zur Folge habe, wie die κενοδοξία 14, 14 (die ἐπίνοια εἰδώλων und damit) ἀρχη πορυείας ist.

Dag aber diefer Buftand des Menschen wirklich ein gefchicht= licher war, daß also nicht etwa das elvai, die dixaioovn dem Menschen nur als eine Uranlage mitgegeben mar, zu ber er fich frei ftellen konnte, dies zeigt (nach dem erften Theile diefer Behauptung) 14, 13, nach welcher Stelle der Monotheismus, alfo die richtige Erkenntnig Gottes, uranfänglich wirklich ba mar; ber zweite Theil der Behauptung aber rechtfertigt fich von fich felbft. Denn ist die Erkenntniß — wie sie es bei Salomo wirklich ist junachft nur ein Wiffen von Gott und feinen Geheimniffen, fo fann man nur diefes Wiffen entweder haben oder nicht haben. Burde das Chenbild Gottes, wie es nach dem fonftigen Begriff ber σοφία gang wohl der Fall fein konnte, barein gesetzt, daß ber Mensch nach seinem Willen zwar ursprünglich in kindlich-naiver Uebereinstimmung mit den Gefeten der σοφία gemesen mare. fo hätte doch zugleich in der freien Anlage des Willens die Möglich= feit gelegen, sich zu dieser Harmonie mit der σοφία willfürlich

zu ftellen; die dixalosúry wäre nur als Uranlage in ihm gewesen. Allein die dixalosúry ist in erster Linie eben keine Willens = richtung sondern sie ist ein Wissen. Hier hat eine Uranlage keinen Sinn, denn zu einem Wissen kann der Mensch sich nicht frei stellen, er hat es oder hat es nicht. (Näheres darüber später.) Wenn nun Salomo behauptet, daß das vollkommene und richtige Wissen nothwendig auch das richtige Thun zur Folge habe, daß die  $\sigma o \varphi i \alpha$ , einmal als Ersenntniß in der  $\psi v \chi \gamma$  (im Densen), auch als praktisches Princip nothwendig sich geltend mache, so können wir uns den ethischen Zustand Adam's durchaus nicht anders als deterministisch densen. Wie konnte er sündigen, da er ja das Princip des Guten, die Ersenntniß hatte? (Auch hierüber Weiteres unten.)

Bleiben wir bei dem Gefagten noch einen Augenblick fteben, um zwei wichtige daraus sich ergebende Resultate zu betrachten. haben im Urzuftande des Menschen die höchste sittliche Idee Salomo's, feinen Begriff vom höchften Gut gefunden; zugleich aber eben hierin ben Grundfehler bes gangen ethischen Systems. Salomo findet bas höchste But (im Sinne eines Gutes und des absolut Guten) nicht in einzelnen Tugenden, nicht "in äußeren Werken des Gefetes", aber auch nicht in primärer Weise in "innerer Bergensreinigung", fondern in nichts Anderem als in der σοφία, die der Mensch sich fraft feines Grundwesens (als eine ψυχή, νοῦς, benten) im Denten ja fogar im blogen Wiffen aneignet! Die Erfenntnig, das Wiffen (von Gott und der objectivirten σοφία) ift das höchste Gut. Aus dem Befitz derfelben folgen nothwendig — so wird behauptet die einzelnen Tugenden, die Heiligkeit. Wollen wir Jogia nach ihrer subjectiven und objectiven Seite ale bie "Wahrheit" bezeichnen, fo ift die Wahrheit als theoretische Erkenntnig nach Salomo das oberfte Brincip der Sittlichkeit.

Eine Analogie mit der chriftlich-evangelischen Lehre von der im "Glauben" gesetzten und aus ihm nothwendig fließenden "Heiligung" ift unverkennbar (und auch hierin liegt eine Entschuldigung für den freilich ganz unhaltbaren Gedanken einer chriftlichen Autorschaft der Sap.; vgl. "die Zuk. der evangel. Kirche", S. 233). Allein

wie unverkennbar ist ber diagonale Gegensatz. Der Glaube ist eine sittliche Grundaction des Willens, die subjectiv gewordene  $\sigma o \varphi \ell \alpha$  eine Erkenntniß, ein Wissen!

Ebenso berührt sich dieser Begriff mit den alttestamentlichen Ausbrücken, die selbst die "Chok'ma" als das personificirte Gute, dagegen die Sünde als, Thorheit, Jrrthum, Narrheit" 2c. bezeichnen. Allein wenn im A. T. die "Furcht Gottes" das Prädicat der Weisheit, die Sünde das Prädicat des Jrrthums erhält, so ist dies so ziemlich das umgekehrte Verhältniß, als bei Salomo, der der Weisheit das Prädicat des absolut Guten, dem Jrrthum das Prädicat der Sünde aibt.

Auf eine dritte Analogie dagegen, die fast Joentität zu nennen ist, soll hier, wenn auch nur mit zwei Worten, verwiesen werden. Es ist die Achnlichkeit, welche der salomonische Begriff der (subjectiven) Weisheit mit dem modernen Begriff der "Bildung" in ihrem beiderseitigen ethischen Werth hat. Dort wie hier ist das Wesentliche die Ertenntniß; wie dort die Ertenntniß das Wissen von Gott, so soll hier die Ertenntniß irdischer Dinge zugleich oberstes Princip der Sittlichkeit, das absolut Gute sein. Eins so grundverkehrt wie das andere. Ein Wissen ist an sich weder sittlich noch unsittlich. Wo das Wissen also als das oberste ethische Gut sich spreizt, da liegt, und so also auch bei Salomo, ein verstehrter Spiritualismus zu Grunde, der alle Sittlichkeit in principio ausschließt und den einzelnen sittlichen Verhältnissen, einen falschen Stempel aufprägt.

Nur in Form einer Anmerkung wollen wir am Schlufse diese Abschnittes auf die bekannte Stelle 8, 19 f. einen Blick werfen. Daß hier Präexistentianismus auftritt, sollte höchstens katholisches Borurtheil für die Apokryphen leugnen können. Das » $\mu \tilde{\alpha} \lambda \lambda o \nu \sim$  kann nicht anders denn als Selbstcorrectur aufgefaßt werden, die sich auf zweierlei bezieht, darauf, daß nicht, wie es nach V. 19 scheinen könnte, die Persönlichkeit im Leibe liege, und darauf, daß nicht die ethische Beschaffenheit der Seele vom Leibe abhänge, sondern

umgekehrt. Hier wird nun offenbar die Existenz der Seele, und sodann ihre sittliche Beschaffenheit resp. Verschiedenheit behauptet, ehe sie auf die Erde kommt, Mensch wird.

Wenn wir nun auch biefen Praexistentianismus nicht für eine gedankenlofe, mit dem übrigen Spfteme gang unvereinbare Unnahme eines von außen tommenden Philosophems betrachten wollen, ja wenn wir fogar hieher auch noch 7, 6 ziehen wollen (obgleich der Bufammenhang dort ben Worten eine andere Beziehung gibt), fo daß also das mía πάντων είσοδος είς τον βίον auch auf diesen präexistentianischen Gedanken sich bezöge : so muffen wir bei dem Allem behaupten, daß die Stelle 8, 19 f. an dem bisher Gefagten gar nichts ändert. Was zuerst die Geschichtlichkeit des Urzustandes betrifft, so wird zwar das Factum hiedurch wieder um einen Gran weniger alttestamentlich; aber daß 8, 19 f. der Geschichtlichkeit des Urzuftandes widerspreche, sehe ich mit Grimm gu 15, 11 (S. 327) gegen Bruch (S. 360) und Gfrörer (II, 241) nicht ein. Was aber zweitens die im Urzuftande ausgesprochene Idee des höchften Gute, refp. bes abfolut Gnten betrifft, fo fann 8, 19 f. abermals hieran nichts andern. Denn gesetzt auch, das »ayabos« ware in absolutem Sinne zu verftehen, was, wie fich fpater zeigen wird, nicht der Fall ift: fo ware ja über den Begriff des Guten, über das, worin das » aya Jos « fein beftand, gar nichts gefagt. Denn ob das "Gutsein" einmal geschichtlich auf Erden, oder in der Braerifteng ftattfand, andert feinen Begriff nicht. Es ware benn, daft in 8, 19 f. liegen follte, daß eben die Exifteng ber Seele ohne Leib das Gute, die Menschwerdung das Urboje mar. Daß aber dies eine falsche Erklärung ber Stelle ift, barüber wird fogleich nachber, wenn wir auf diese Stelle nochmals fommen muffen, des Weiteren die Rede fein.

Der ursprünglich der sogla adäquate Zustand der Welt und der Menschheit insbesondere ist nun in der gegenwärtigen Existenz nicht mehr vorhanden. Die volle und richtige Erkenntniß, und damit die dixaiosvy ist den Menschen abhanden gekommen, und damit ein Nichsseindes (opp.  $\tau \alpha$  ővra) in die Welt getreten, das

bei der ursprünglichen Gerechtigkeit nicht da war, die Sunde und ihre Folge, Fávaros (1, 13 ff.; 2, 24).

Diefer radicale Umschwung ift schon bei Adam eingetreten. Bon ihm wird baher 10, 1 ein παράπτωμα i'dior ausgefagt. Diefe Stelle mird von Gfrorer 2c. auf den philonischen Sundenfall bezogen, wornach das ίδιον παράπτωμα Adam's eben das war, daß er aus der Existenz eines reinen Beiftes in die materielle Existenz herabsant, daß er Abam, ein Mensch wurde. Dag man auf diese Erklärung von 10, 1 fommen fonnte, ist erklärlich bei der bekanntlich auf den Allerandrinismus deutlich vorbereitenden Stellung der Sap. Allein bei einem Uebergangsftadium hat man doch mindestens das gleiche Recht, Anklänge an die hinter ihm liegenden Anschanungen zu finden, aus denen sich daffelbe heraus= fchälte, als Ansichten, die auf das Künftige erft vorbereiten. Sollte nun wirklich das ίδιον παράπτωμα nicht mehr auf alttestamentliche Borgange zu beziehen sein? Die häufig angezogene Stelle 8, 19 f. gibt jener Erklärung einen Saltpunkt, der bei naherer Betrachtung aber nicht nur blos scheinbar, sondern ihr geradezu verderblich ift. Denn ift 8, 19 f. ein allerdings präexiftentianischer Gedanke, fo wird ja klärlich 1) das owna daxelv geradezu nicht als Sundenfall bezeichnet, vielmehr mar ja Salomo "in der Praexistenz »ayaJos« und hat deshalb, als er Mensch murde, ein σωμα αμίαντον erhalten. Es muß - dies liegt klar in diefer Stelle -2) also auch in der Präexistenz Seelen geben, die nicht ayabai find, und anderseits ift es auch für die wvxal ayadal der natürliche (vgl. 7, 6) gottgewollte Gang, daß sie ein »σωμα« (und zwar dann ein auiarvor) bekommen. Dag aber dieses die an sich indifferente Benefis von Menschen überhaupt ift, dies wurde gerade zu jener alexandrinischen Erklärung von 10, 1 nicht paffen. Wenn hier (10, 1) das σωμα λαχείν des Adam als ein i'dion παράπτωμα des μόνου κτισθέντος bezeichnet wäre, fo dürften nicht alle Menschen (und insonderheit nicht die Guten) den nämlichen Proces durchmachen, was doch nach 8, 19 f. der Fall fein mußte. Statt also von 8, 19 f. unterftützt zu werden, wird bie alexandrinische Ertlärung von 10, 1 durch diese Stelle vielmehr unmöglich gemacht.

Ebensowenig ist irgend von Werth, daß 10, 1 der Urfall Adam und nicht Eva zugeschrieben wird (Reerl). Ist dies doch so ziemelich auch christlicher (dazu sehr sinnreicher) Sprachzebrauch. Daß ferner die Verleihung der Herrschaft an Adam erst B. 2, also nach dem παράπτωμα aufgezählt ist, wäre in Verbindung mit andern Beweisen immerhin eine Instanz; da aber andere Beweise nicht vorhanden sind, vielmehr die sonstige Anschauung des Buches, und selbst 8, 19 dagegen spricht: wer möchte da auf die gemuthemaßte chronologische Auseinandersolge zweier durch das lose verstüpfende re verbundener Aussagen, so wichtige Behauptungen gründen? — die Venennung \*μόνος πτισθείς« dagegen ist vollständig biblisch; denn Eva wurde nicht wie Adam erschaffen, sondern aus seiner Rippe gebildet.

So bleiben wir allerdings (mit Grimm) auf ber Behanptung, daß Salomo in 10, 1 auf 1 Mos. 3 anspielt. » l'deov « ist das παράπτωμα als die originare adamitische Sunde (opp. 3. B. B. 3). Run ift aber freilich die Hauptfrage noch nicht gelöst, nämlich worin Salomo eigentlich das wesentliche Moment dieses Kalles gesetzt hat. Die Beranlassung des Falles ift govos διαβόλου 2, 24, welcher mittelft des Falles den Tod gebracht hat. Mur Künstelei, sonst ohne Werth ift's, ben Siasolog von der philonischen "Luft" zu verstehen (Dahne II, 17. Anm. 100. Schulthefi), da doch die Identificirung der Schlange mit dem Teufel schon in jener Zeit wie heutzutage mundgerecht war. Der Teufel hatte einen Reid, nicht auf Gott, noch den Menschen allein, fondern überhaupt auf »ra ovra«, die Existenz des Guten. Letteres bestand in der Immanenz der Jogia, beim Menschen speciell als Erkenntniff in feiner wurft (vgl. oben und 7, 24). Diefe eniyvwois ift nach dem Falle nicht mehr vorhanden; der Fall muß alfo irgendwie diefen Berluft herbeigeführt haben oder geradezu felbft biefer Berluft gewesen sein. Daß wirfich Salomo eine berartige Borftellung hatte, zeigt 10, 1 dadurch, daß es auch die oogla war, die Adam έξείλατο έχ παραπιώματος idlov. Dies fann feinen andern Sinn haben, als fie rettete ihn daburch, daß fie wieder in ihn trat. Allein ein Rathsel bleibt, wie Adam über= haupt die enigrwois verlieren tonnte? Letere ift ja, wie wir oben

fagten, an sich nichts Sittliches; der Mensch tann ein Wissen nicht auf einmal burch bofen Willen verlieren. Gine vollkommene Erkenntniß fann man überhaupt nicht verlieren, als allmählich durch Berdunklung, durch Bergeffen. Man übersehe nicht, daß wir hiebei nicht von dem zuerft ethisch, praftisch verderbten Menschen fprechen, deffen Wiffen alles mehr oder weniger Glaube und darum bem Frethum unterworfen ift. Beim Urmenschen aber war nach Salomo die volle Erkenntnig, die die Möglichkeit des Jrrthums ausschließt. Bedenken wir vollends, daß die Erkenntniß in erfter Linie nichts als Wiffen von Gott ift, b. h. ein Wiffen, daß nur Ein Gott ift, und welcher Urt biefer Gott ift, fo begreift fich schlechterdings der Sündenfall nicht. Wie flar liegt hier und wie rächt fich hier ber falsche Begriff des höchsten Guten! Man vergleiche, um dies recht deutlich zu fehen, Röm. 1, 21 und 25. Dort ist auch von Erkenntniß, von Wahrheit und vom Verdrehen der letzteren die Rede. Aber die Gunde besteht darin, daß die γνόντες τον θεον ούχ ώς θεον εδόξασαν, und erft in Folge diefer fittlich-verkehrten Stellung zu Gott ift die Erkenntniß allmählich verloren gegangen (B. 23 ff.). Hier, wenn je, liegt der Grundfehler Salomo's offen zu Tage: weil er als das absolut Gute das Wiffen von Gottes Geheimniffen betrachtet, paraltel dem als Denken bezeichneten Grundmesen ber Perfonlichkeit, und behauptet, aus diesem Wiffen fliege nothwendig auch das prattisch Gutfein: barum tann er den Gundenfall rein nicht begreiflich machen. Daß er aber hier von 1 Mof. 3 soweit sich eutfernt, als der Kanon von speculativen Philosophemen, bedarf feines Bemeifes.

Wir sind jetzt im Laufe der Untersuchung bis an den Zustand der jetzigen Menschheit und Welt hingekommen. Es lohnt sich wohl, ehe wir weiter gehen, die bisherigen Resultate furz zusammenzusstellen. Sie lassen sich in folgende Gedanken zusammenkaffen:

<sup>1)</sup> Eine höhere, ideale Lebensauschauung im allgemeinsten Sinne liegt dem Buche der Weisheit allerdings zu Grunde. Das Dasein hat einen mit \*\*soopla\* bezeichneten ewigen Zweck.

<sup>2)</sup> Die σοφία ift objectiv in Gott felbst tas ethische Princip.

- 3) Aber ist schon hier die schiefe Richtung dadurch kenntlich, daß die Togla vor Allem in Wahrheit ein intellectuelles Princip ist, dessen sittlicher Gehalt nur behauptet wird, so zeigt sich dies am deutlichsten
- 4) verfehlt, sobald wir die σοφία als in den Menschen getreten, resp. als das im Urzustande des Menschen verwirklichte Jdeal des Guten betrachten. Ist die σοφία als Urgutes in erster Linie die Erkenntniß, das Wissen von Gott, so ist sie
- 5) in Wahrheit ein Nichtsittliches, und der Sündenfall wird unbegreiflich.

Die Menschheit ist jetzt nicht mehr in dem der sogia adäquaten Zustand; sie hat die sogia als enigrous Isov nicht mehr. Dies zeigt sich schon daran, daß ädov basileior ent phe ist 1, 13 st. Die ag Jagoia, eg h, d. h. zu welchem Zwecke, in welcher Bestimmtheit der Mensch geschaffen war (2, 23), das »elvai« (1, 14) ist Volge, oder nur die andere Seite der sixuiosvin; sixuiosvin, pàe a Jávaiós estiv (1, 15). Herrscht also der Tod, so ist das die Volge, oder vielmehr nur die Erscheinung des Mangels an sixuiosvin. Die assbese noordnet der Mangels an sixuiosvin. Die assbese noordnet este mur in der Melativität ihrer Gerechten sierben, so kann dies ehen nur in der Melativität ihrer Gerechtigkeit begründet sein. (Wenn 2, 24 das neigäsein, d. h. Ersahren des Todes, nur von den Frevlern ansegesagt ist, so kann dort »Fáraios« nicht blos das Getrenntwerden von Leib und Seele sein, sondern muß einen intensiveren Sinn haben.)

Der Mangel an dixciooven muß somit wie der Tod ein altgemeines Factum sein. Haben wir hier, was man in der biblischen Lehre die "Erbsünde" nennt? Bruch (S. 369), der in dem Capitel: "sittliche Begriffe" überhaupt dürftig ist, verneint kurzweg diese Frage. Auch Grimm zu 10, 1 sieht zum mindesten in dieser Stelle ein ungünstiges Prognostikon. Allein wir können doch nicht so schlechthin diese Urtheile unterschreiben. Nach Salomo sehlt allen Menschen von Natur die rechte Gotteserkenntniß. Die vogia muß von jedem als ein neues göttliches Gnadengeschenk

erbeten sein (9, 17 vgl. 7, 7; 8, 21). Ja, daß man nur weiß,  $\tau i \nu o \varsigma \dot{\eta} \chi \acute{\alpha} \varrho \iota \varsigma$  ist  $g \varrho \acute{o} \nu \eta \sigma \iota \varsigma$ , und diese selbst ist Gnadengeschenk 7, 7. So ist aber jeder Mensch, sofern er die  $\sigma o g \acute{\iota} \alpha$  noch nicht hat (so gut wie die Heiden 13, 1),  $g \acute{\nu} \sigma \epsilon \iota \mu \acute{\alpha} \tau \alpha \iota o \varsigma$  und  $\epsilon \acute{\iota} \varsigma$  o  $\mathring{v} d \grave{e} \nu \lambda o \jmath \acute{\iota} \zeta \epsilon \tau \alpha \iota$  9, 6.

Zwar hat der Mensch auch so noch die Form der σοφία in der irdischen Berstandesenergie als enivoia, Logiopol; aber erstere ist ohne Neueintritt der σοφία - κακότεχνος 15, 4. Die λογισμοί — σχολιοί und ασύνετοι; sie haben eitlen und bösen Inhalt: der Mensch, wenn er noch so klug ift, ift agowr 1, 3 ff. vgl. 3, 2 ff.; 4, 17; besonders 9, 17; ja es mögen Wiffen= schaften und Runfte aufblühen, sie find Gaufelei und Prahlerei 17, 7. Dies zeigt sich vor Allem in ἐπίνοια εἰδώλων 13, 12 ff. alfo in der der richtigen Gotteserkenntnig entgegengesetten Thätig= feit der ἐπίνοια; in Atheismus und Fatalismus Cap. 1-6. Dies ist' bann παντός κακού καὶ αίτία καὶ πέρας 14, 27. Denn mit diesem Mangel an σοφία tritt die in der Materie liegende, zur Materie ziehende Rraft als den Geift beschwerend auf (9, 15). Zwar ist die Materie mit Nichten an sich das sündliche (wenngleich hier fast alle Gegner des Buchs und seine alexandrinischen Freunde gegen uns Front machen). Ist doch nicht einmal die » Vln äuogwos« ein Widergöttliches geschweige denn der Leib, der doch felbst auch ein Werk der σοφία ift, und der Kosmos, durch den sich das πνευμά Gottes zieht. Daher ist wohl die Materie das Geringere, Ungeordnete, durch die höhere Togla zu Ordnende und Leitende, aber in feiner Beife das ihr Feindliche. Nur wenn fie fehlt, wird der Trieb der Materie ein regelloser. Diese Anschauung wird im Grunde durch das über 8, 19 an verschiedenen Orten Gefagte bereits hinlänglich belegt. Aber auch die übrigen, zum Theil als Gegen= beweis aufgeführten Stellen sprechen hiefur. 3mar ift die Genuffucht, als regellose, zweckwidrige Benützung der Welt, Sache der Frevler Cap. 2, befonders 9; aber wenn die σοφία ήγετται αὐτῶν (7, 12), d. h. sie leitet, zwedmäßig sie zu gebrauchen lehrt. fo ist in diesem Gebrauche nichts Sündliches. Bielmehr ift fie. die σοφία felbst, auch γενέτις αγαθών (ήλθε δέ μοι τα αγαθα πάντα μετ' αὐτης ibid., wo (vgl. Grimm) entschieden irdische

Güter gemeint sind.) Nur der Mangel an eyngáreia oder σοφοωσύνη 8, 7 ift's, was die Berührung mit dem Irdischen fündhaft macht.
— Ebensowenig zeigt 3, 12—16 eine folche dualistische Ansicht. Daß hierin eine Berurtheilung der Che (wenn auch nur "gemiffermaßen") alfo der leiblichen Berhältniffe an sich liege, ift gang unrichtig. Denn μακάρια ift da die στείρα nur ή άμίαντος, ήτις ούκ έγνω κοίτην έν παραπτώματι, - ὁ εὐνούχος nur ο μη έργασάμενος ανόμημα 2c., d. h. es gibt eine κοίτη έν παραπτώματι und folglich auch eine solche, die nicht έν παραπτώματι ift. Im Zusammenhange hat ja unsere Stelle ihre Spite in dem Gegenfat, welchen die oreiga und der edvorzos gegen die mit Rindern gefegneten, alfo nach der Boltsanschauung darin an sich glücklicheren Frevler (vgl. B. 11, 16 und 4, 3 ff.) bildet. Run will an unferer Stelle keineswegs gefagt werden: "Im Gegentheil gerade das Rinderzeugen ift eine Gunde, und Chelofigfeit Gott gefällig." Dies mußte offenbar anders, positiver ausgedrückt fein. Bielmehr hat unfere Stelle zunächft nur den negativen Sinn: "Kinder haben ift so wenig an fich absolut ein Glück, als eine Unfruchtbare ebendarum unglücklich ift, weil fie nicht geheirathet hat; vielmehr kommt es darauf an, ob die xoirn - εν παραπτώματι geschieht, oder nicht, und ob Gine(r) abge= feben von der Che nach dem Gefete (der σοφία) fich verhalt, oder nicht." So (und nur fo ift's naturlich) erklart, gibt die Stelle, wenn man sie dogmatisch verwerthet, das der alexandrinischen Un= schauung entgegengesette Resultat: nämlich Lohn oder Strafe, Tugend und Lafter hängen nicht mit den materiellen Verhältniffen des Menschen an sich zusammen. Allerdings wollen wir die Comparative 3, 14 und 4, 1 nicht als "gesteigerte Positive" fassen; aber selbst wenn man aus denfelben herauslefen wollte, daß ein herrlicherer Lohn Den erwarte, der auch in diefer Beziehung Eynoati's war, als den, der fonft gut, hier sich mit der Materie einläßt, jo murde daraus allerdings eine der biblifchen Unschauung fremde Geringschätzung des Leibes und der leiblichen Berhältniffe, mit Richten aber die Behauptung folgen, daß die Materie das Boje (fondern nur das Beringere) fei. Allein es ift doch gang flar, daß diese Comparative das emige Glück der (unglücklich erachteten) Chelosen (refp. Kinder=

losen) in Bergleich stellen zu dem scheinbaren Glück des \*πολύγονον ἀσεβών πλήθος « (4, 3). Jenes Glück ist viel besser, als dieses.

Unbegreiflich ift, wie Bruch (S. 368) sagen mag: 1, 4 werde vom Leibe gesagt, "er sei der Sünde verfallen", und es trete somit hier der Gedanke ganz deutlich hervor, daß die sinnliche Natur Sitz und Quelle der Sünde sei. Wie, wenn ein Anderer behauptete: Nein! die ψυχή selbst ist an sich "Sitz und Quell der Sünde" (vgl. 1, 4 κακότεχνος ψυχή und σώματι κατάχρεφ άμαρτίας). Wahrhaftig, so sät sich Alles beweisen! Geht doch auch aus 8, 19 f. geradezu hervor, daß es auch ein σῶμα ἀμίαντον gibt. Was ist das aber anders, als ein σῶμα, welches durch die σοφία sich leichter zügeln läßt, als wenn die irdischen Triebe zu leidenschaftlich, zu regellos in demselben herrschen!

Micht die Materie ist Sitz und Quell der Sünde, sondern der Mangel der σοφία im natürlichen Menschen, dieses πρώτον ψεύδος macht es dem Menschen unmöglich, auch in Bezug auf die Materie seinem Lebenszweck zu entsprechen, der mit Nichten Flucht aus der Sinnlichkeit ist, sondern die Beherrschung, Regelung derselben durch die σοφία (ίνα δεσπόζη — καὶ διέπη τὸν κόσμον ἐν δσιότητι καὶ δικαιοσύνη 9, 2; 10, 2). Da ist's denn natürlich, daß der νοῦς, ohne die göttliche Kraft der σοφία selbst eitel, kraftlos, von der Materie beherrscht wird (βαρύνειν 9, 15) und die Kraft der Materie dagegen sich auf eine ungöttliche Weise breit macht (4, 11 ff.)

Dieser geschilderte Zustand, dessen wesentlichstes Moment der Mangel an sogia ist mit seiner Consequenz der Fregularität der Materie, ist der Mangel der dixaiosvry im natürlichen Menschen; er ist dem ganzen Geschlechte, soweit kein Correctiv eintritt, habituell und steigert sich, wo dies nicht noch der Fall ist, zu einer äväpun äsia, die zum Tode Elusi 19, 4. Dann ist also (vgl. später) dieser Zustand zu einer imputablen Schuld geworden — äsia —; nicht aber kann dieser Mangel an sich eine dem Individuum zu imputirende Schuld siehe sein (eine dem ganzen Geschlecht zu imputirende Schuld gibt's aber, streng genommen, überhaupt nicht). Bei diesem Mangel sehlt das positive Moment des bösen Willen (welches in der evangelischen Erbsünde wesentlich ist). Die Menschen

haben die cogia nicht; darans ergibt sich nach Salomo alle Sünde. Die Menschen können für sich selbst nichts für diesen Mangel. Also sind sie an sich auch an jeder sonstigen Sünde unschuldig? Wenn wir hiemit die letzte Consequenz des salomonischen Erbsündebegriffs, wenn man ihn so nennen will, zu ziehen geneigt sein möchten, so müssen wir doch hier, um alle Missverständnisse zu meiden, gleich auf das weisen, was wir über den Begriff der actualen Sünde sagen werden. Aus ihm wird sich ergeben, inswieweit diese Consequenz richtig, inwieweit sie aber auch gänzlich verkehrt und der Lehre Salomo's gänzlich widersprechend wäre.

Die "Erbsunde" des Buchs der Weisheit unterscheidet sich von der biblifchen, alfo vor Allem darin, bag "die Sunde fein Moment in diefer allgemeinen Berderbniß" (Ritsch), sondern nur nothwendige Consequenz deffelben ift. Gin weiterer Unterschied möchte noch barin gesucht werden, daß der allgemeine Mangel an SenatoGorn = σοφία nie direct auf den Fall Adam's zurückgeführt wird. 3war wird die Bererbung der Gunde 3, 12 anerkannt, aber nur bei den Frevlern. Ebenfo gilt ber organische Zusammenhang der Gunde bei gangen Bolfern 12, 10; aber Ifrael scheint (vgl. nachher) eine Ausnahme zu machen. Der Präezistentianismus dagegen läßt offenbar überhaupt teinen Zusammenhang der Gunde im Geschlecht zu, wenn man nicht annehmen will, daß der Fall Abam's auch auf die präexistenten Seelen einen Ginfluß gehabt. Dag übrigens wirklich das » aya Fos« und das » auiarros« 8, 19 f. nur relativ zu verstehen ift, zeigt sich ja dadurch, daß Salomo felbst von Ratur ohne Weisheit war 7, 7.

Es sei übrigens in Betreff dieses Zusammenhangs mit dem Falle Abam's, wie ihm wolle: von großer Wichtigkeit ist dieser Punkt nicht, gegenüber der sichern Lehre Salomo's, daß der irgend einmal dagewesene Zustand der Togia und Irauovivy factisch im ganzen Menschengeschlechte nicht mehr da ist.

Biel gewichtiger ist der gegen die Allgemeinheit dieses sophialosen Zustandes sich erhebende Zweisel, der Jedem aufsteigen muß, der die Stellung kennt, welche das Bolf Israel im Buch der Beisheit erhält. Wird nicht dieses Bolf, ja jeder einzelne Israelit dem Zusammenhange der Berderbtheit entnommen, wenn

Frael die Prädicate erhält viol,  $\pi$ aides Oeov, δσιος λαός, αὐτῷ λελογισμένοι, wenn deshalb ihre Wohnorte τιμιωτάτη γῆ, άγία γῆ, ἡ κατασκηνώσεως Θεον πόλις, άγιον όρος νε. heißen (15, 2 f.; 12, 19; 15, 14; vgl. 10, 16; 11, 1; 9, 4. 7; 9, 8; 12, 3. 7 νε.). Ja wird nicht allem fittlichen Bewußtsein selbst durch 15, 2 Hohn gesprochen?

Es ist dies bekanntlich der Punkt im Buch der Weisheit, wo fast von allen Seiten auf Salomo Pfeile wie Hagel fallen. Können wir ihn dagegen schützen? Daß Salomo vom "idealen Jsrael" oder vom "Herausstreben aus der schlechten Natur rede, in welchem der nach dem Gesetze lebende Israelit durchweg begriffen sei", das sind allerdings Fündlein, aus denen kein schußfester Panzer sich sügen läßt. Allein betrachten wir doch die zunächst liegende Frage, ob die Prädicate Israels eine Lücke in das aufgesundene Lehrgebände, insbesondere in Betreff des allgemein menschlichen und natürlichen Zustandes mache, einmal ganz nüchtern, so werden wir nicht nur diese Frage bestimmt verneinen müssen, sondern es wird sich hieraus auch eine weitere Bestätigung für unsere ganze Aufsfassung des salomonischen ethischen Systems ergeben, und das Urtheil über die Sittlichkeit dieser Ethist wird dadurch nur um so leichter sein.

Sehen wir auf den Begriff des absolut Guten = σοφία, der δικαιοσύνη = ἐπίστασθαι Θεον zurück, so ist evident, daß, wo dieses ἐπίστασθαι sich sindet, daß da auch die δικαιοσύνη und mit ihr das ἐγγυς εἶναι Θεοῦ (6, 20), also das εἶναι Θεῷ statthaben muß. Nun ist aber Jsrael wirklich im Besitze der Ersenntmiß Gottes; denn es hat den νόμος, der ἄφθαρτον φῶς 18, 4, also Abglanz des ἀίδιον φῶς 7, 26, Selbstdarstellung der σοφία ist. Also ist Jsrael, qua Jsrael, εἰδως τὸ κράτος Θεοῦ 15, 2. Mit der Consequenz seines Shstems schließt nun Salomo weiter, daß die Jsraeliten Θεῷ εἰσι, ein σπέρμα ἄμεμπτον καὶ λαὸς δ΄σιος. Diese Stellung hat aber Jsrael allein durch die Gnade Gottes (vgl. 16, 10 f.) und die Berheißungen 18, 22; 12, 21. Somit sind zwar allerdings die Israeliten dem Zustande der Berberbteit entrückt, aber eben nur weil sie von Gott selbst jenes Correctiv, die σοφία d. h. die Ersenntniß Gottes erhalten haben.

Eine Prärogative in dieser Hinsicht hat Frael, aber nicht von Natur, sondern auf dem gleichen Wege erhalten, auf dem auch die Heiden (sogar der Eunuche vgl. 5 Mos. 23, 2) dem allgemeinen Verderben entrückt werden können, durch die (geschenkte) Erkenntniß. (Bgl. dazu für die Heiden die ihnen in der cognitio naturalis angebotene Erkenntniß 13, 1 ff., bes. 4 mit 15, 2.)

Fit also keineswegs in der Stellung Fraels ein "Uebergreifen des (particularistisch») hebräischen Bewußtseins über das philossophische" zu erkennen, ist vielmehr dieselbe ganz consequente Folge aus dem philosophisch-ethischen Systeme Salomo's, so ist auch das »xaì yào šàv άμαρτάνωμεν σοί έσμεν« (15,2; vgl. auch 18, 20 f.) nicht an sich selbst versehlt, sondern wiederum nur Consequenz des unsittlichen Begriffs vom absolut Guten. Das Eine wirst sein Licht auf das Andere. Wo der Grundbegriff so versehlt ist, da können die traurigen Folgen nicht ausbleiben.

Aber Eines ift unerklärt, nämlich daß die Jfraeliten überhaupt fündigen können. Denn wollte man das »ἐἀν άμαρτάνωμεν« irgendwie abschwächen und sich hiefür etwa auch auf 16, 10 ff. und 18, 20 ff. beziehen, so geht doch aus Cap. 2—6, insbesondere 3, 10 und 2, 12 unwiderleglich hervor, daß auch Ifraeliten wirklich gänzlich abfallen können, und daß sie dann nicht blos »εἰς ὑπόμνησιν τῶν λογίων Θεοῦ« gezüchtigt werden, sondern ganz verloven gehen. Hier, wie bei Adam, ist eine Lücke; hier zeigt sich, wie dort, die Achillesserse des Systems.

Haben wir im Bisherigen den Begriff der Erbsünde, wie er im Buche der Weisheit sich darlegt, gefunden, so dürsen wir hiemit nicht die Untersuchung über die Sünde für abgeschlossen erachten. Das hieße Salomo eine Confundirung der (actualen) Sünde und des angeborenen Mangels aufbürden, der er in Wahrheit nicht schuldig ist. Wir haben schon oben gesehen, daß mit jenem Mangel an σοφία, in dem der natürliche Mensch steht, all die verschiedenen praktischen Sünden gerade so nothwendig solgen, als aus der επίγνωσις Ιεοῦ die πόνοι της δικαιοσύνης (8, 7) hervorgehen müssen. Aus der mangelnden Gotteserkenntniß kommen zu-

nächst Sibololatrie, Atheism, Materialism (Cap. 1—6). Diese sind die Ågzy nogresas 14, 12 und überhaupt narros narov 14, 27. Der Mensch hat die Ersenntniß der sogsa auch als des prattischen Lebensgesesses nicht mehr; daher hat sein Leben dur noch in momentanen Genüssen einen Werth 15, 12; dadurch geht vollends die sittliche Substanz versoren (3, 11; vgl. 15, 11); alses an die sogsa Erinnernde wird ihm heterogen 2, 15 und die šaxvs-rómos dinacosvrz 2, 11. So ist denn seine Schranse mehr, daß der Mensch nicht in alse Laster falle.

Wenn wir das Gesagte betrachten, fo tonnte nur eine Alternative zu bleiben icheinen; nämlich entweder: Die Gunde ift bei Salomo eben jener Urmangel und nichts weiter, oder: er legt die= selbe in den aus diesem Mangel folgenden Gebrauch der Materie. Beides ift schon behauptet worden und Beides hebt allerdings im Grunde ben Begriff einer imputabeln Gunde auf, wie schon mehrfach gezeigt wurde. Mit folden Gedanken hängt es zusammen, wenn Reerl (2, 84) 13, 1-9 eine "Entschuldigung des Göten= bienstes" findet. Freilich das vorsichtige "nach einer Seite bin" macht in gewissem Sinne tiefe Behauptung fast unanfechtbar; benn allerdings trifft » ολίγη μέμψις « Dieje nigen, welche zwar die richtige Gotteserkenntnig nicht haben, aber doch wenigstens empfanglich find für die in gefehmäßiger Sarmonie und Bewegung der Welt sich offenbarende Gogia. Allein dies » odign « ift nur relativ gegenüber von Denen gefagt, οίτινες εκάλεσαν θεούς έργα ανθοώπων. Und auch von den Erstern gilt: οὐδ αὐτοί συγγνωστοί B. 8. Ift also in Wahrheit hier eine "Entschuldigung"? (Und was foll denn B. 6 für eine "verkehrte Anschanung der menschlichen Ratur" liegen? Ist etwa das » τάχα πλανώνται « nicht wahr?) Entschuldigt werden also die Sünden der Ungerechten mit Nichten, fonft fonnte der erfte Abschnitt des Buchs nicht dein ftehen. Daraus folgt aber unumgänglich, daß weder der Mangel ber σοφία, noch die aus ihr gang nothwendig sich ergebenden ein= zelnen Thorheiten das ausmachen, mas in letter Inftang das Sündhafte an ber Sünde ift. Was ift benn nun eigentlich biefes Sündhafte?

Allerdings ist für den natürlichen Menschen die Gogia ein neues

übernatürliches Princip, das er schlechterdings nur durch Gnade erlangen fann. Aber diefe Gnade ift Jedem angeboten. Die Weisheit fann fo leicht gefunden werden (6, 11-13) vno των ζητούντων, weil fie πάρεδρος πυλων ift, in jeder έπινοία ύπαντά 6, 16; ja vor jeglichem Zuthun des Meuschen φθάνει προγνωσθήναι 6, 13. Denn die σοφία bietet sich ja jedem in ihrem objectivirten Dafein, in der Welt an; fie ift die aus der Gesetmäßigkeit derfelben leicht erkennbare rexvires 7, 21; ja fie ift ja felbit der in der Gesetzmäßigkeit sich darlegende Weltzweck Gottes (vgl. 8, 1; 7, 24; 11, 21 2c.) Bon ihr aus kann der Mensch auf Gott kommen, nicht nur rov d'vra eldevai 13, 1, fondern ihn auch als den rexvirns πάντων, und überhaupt nach feinem Offenbarungswesen erkennen (nach den beiden Sauptprincipien der Güte und Macht 13, 3 πόσφ τοῦτων ὁ δεσπότης έστὶ βελτίων; vgl. dazu die Ffrael gegebene Erkenntnig der ugaros 15, 2), wenngleich das innerfte Eigenwesen Gottes ein ewig verborgenes bleibt 7, 26. Indem fo also die Topia ihre eigen Lehrerin 7, 21, Gott felbst ber odnyde zur Gogla ift 7, 15 (vgl. Grimm), fo wird das ursprüngliche im Menschen liegende Nichthaben und Nichtkönnen zu einem einfachen Richtwollen. Richt dag bie Erkenntnig fehlt, fondern dag man sie nicht fucht und so lange fucht, bis man fie findet, macht die ανάγκη 19, 4 zu einer αξία. So wird der nicht ethische all= gemeine Mangel zu einem sittlichen Fehler, zu einem παροδεύειν σοφίαν 10, 8, welches gerade so imputabel ist, als das αποστάναι κυρίου 3, 10 (parallel ἀποστάναι ἀπό σοφίας 10, 3 von Cain) bei ben Ifraeliten.

Aber, möchte man mir einwenden, dieser ethische Schein ist doch nur Schein. Denn geht nicht aus dem System Salomo's hervor, daß der Mensch nicht nur die  $\sigma o \varphi i \alpha$  nicht haben, nicht erwerben, ja daß er sie nicht einmal annehmen kann, wenn sie sich ihm anbietet. Ist nicht der Mensch, so wie er einmal ist, durch den factischen absoluten Mangel an  $\sigma o \varphi i \alpha$  determinirt, überhaupt nie  $\sigma o \varphi i \alpha$  zu haben?

Man vergesse vor Allem nicht, daß die Gogia Erkenntniß ift, ein Wissen. Nun haben wir im Capitel vom natürlichen

Buftand des Menschen gwar allerdings gefehen, bag er die mahre Ertenntnig nicht mehr hat, auch daß er fie von fich felbst nicht produciren fann. Aber haben wir nicht auch gefehen, daß die σοφία nach ihrer logischen Form als έπίνοια noch dem Menschen geblieben ift? Rur hat er diefe Form mit eitlem Inhalte gefüllt, und fann auch den realen Juhalt der Wahrheit ihr nicht geben, wenn biefer ihm nicht geboten wird. Geschieht aber diefes - und wie wir gesehen haben, geschieht's für alle Menschen, - fo fann er bieje ihm gebotene σοφία zu seinem Objecte machen (το ενθυμηθηναι περί σοφίας φρονήσεως τελειότης 6, 16); fo gut als er irgendwelches sonftige Object überdenken fann. Dazu fann er um die Gabe der Weisheit beten 2c. So fommt eine gemiffe "Disposition" bei ihm zu Stande, eine gewiffe Burdigkeit (agiovs 6, 17), die freilich nicht die Weisheit felbst ift, noch fie ohne Gottes Gnade produciren fann (vgl. 8, 21). Der Act, in welchem ber voos fich entschließt, die Weisheit zu seinem Objecte zu machen, heißt ueravoia 1, 24, und weil der Mensch hiemit auch zugleich fich von den Folgen des Mangels an Beisheit abwendet, fo wird es auch απαλλαγήναι της κακίας 12, 20 νουθεσία 16, 6 genannt.

Warum aber wendet sich denn dann nicht Jeder zu dieser Togsa? Sind vielleicht einzelne Seelen eben prädestinirt zum Beharren in der Bosheit? Reerl (I, 39) sindet in 8, 19 f. zusammen-gehalten mit 12, 10 "eine Prädestination der ernstesten Art". Allein schon in dem oben zu Anfang von Gott Gesagten ist dies widerlegt. Auch nicht die geringste Andeutung dieser Art ist sonst im Buch der Weisheit aufzusinden, und 12, 10 sindet seine Ergänzung in B. 20: Gott weiß die unveränderliche Bosheit, Gott will die Buse (vgl. Reerl's eigene Anm.). Man nehme dazu, daß dies selbstverschuldete Beharren in der Sünde allerdings zuletzt eine avann wird, die aber selbst allerdings zuletzt eine avann wird, die aber selbst ästa zugleich Gericht und Schuld ist, so wird sich obige Stelle in allweg genügend erklären.

Die verschiedene Stellung der Menschen zur sogia hängt viels mehr ganz allein von ihrem Willen ab. Hier kommt nun noch ein Punkt herein, der mir bisher zu wenig beachtet scheint. Es ist die soveeldysis die 17, 10 als ihr idios magros gegen die Bosheit auftritt (vgl. Grimm's Correctur). Das Gewissen ist

ein Reft des göttlichen Ebenbildes, der zwar nicht mehr ein perfönlicher Besitz des Individuums ist, aber doch in ihm ist als
mahnendes, über ihm stehendes Gesetz. So ist die σοφία ihr
eigener Lehrer nicht nur durch ihre Immanenz in der Außenwelt,
sondern hauptsächlich dadurch, daß sie dem Menschen innerlich fortwährend sich selbst bezeugt und ihn von der Nichtigkeit ab auf sich
selbst (die σοφία) weist. Will nun der Mensch dieser Mahnung
folgen, so ist das ἀπλότης καφδίας 1, 1 oder πίστις 3, 14 und
er kann in den verschiedenen Stusen des Heissprocesses zum Besitz
der σοφία kommen. Will er nicht, so treibt es ihn bis zur
ανάγκη αξία, die zum Tode führt.

Aber widerspricht denn dieses nicht dem ganzen bisher als salomonisch dargelegten Systeme? Haben wir nicht bisher gesagt: das Wiffen bestimmt den Willen? und liegt nicht hier der umgekehrte Fall vor? das Erftere bleibt richtig, daß der Wille nach Salomo vom Wiffen bestimmt wird. Ift-Letzteres da, fo muß der Wille jum Guten, ift es nicht da, jum Bofen neigen; denn ber Wille kann das Gute in keiner Weise aus fich produciren. Nun ist aber dem gefallenen Menschen das Wiffen objectiv angeboten, in der objectivirten σοφία; durch diefe zuvorkommende göttliche Snade (φθάνει προγνωσθήναι) ift dem Menschen die Mög= lichfeit gegeben, fein Wiffen wieder mit realem Inhalte zu fullen. Der Widerspruch, ber barin zu liegen scheint, daß nun doch in Wahrheit der vors vom Willen bestimmt ift, die Togia zu seinem Objecte zu machen, zeigt fich als nur scheinbarer, sobald man eben bedenkt, daß es fich hier nur um ein Object des Wiffens hanbelt, das jedenfalls der vove, sobald es ihm angeboten wird, ebensogut als irgendein anderes (irdisches) Object betrachten kann. Es ift ja dem vovs nicht die Rraft zu betrachten überhaupt verloren gegangen (die ¿πίνοια), er hat nur den realen Inhalt, den Stoff, die Wahrheit verloren und dagegen sich mit nicht realem erfüllt. Weil diefer Stoff in der Erkenntniß mar, das hatte die Folge, daß auch der Wille jum Nichtrealen neigte, nicht aber, daß er die Erkenntniß nothwendig verhindern müßte, wenn ihr das Reale geboten wird, auch mit diesem fich zu beschäftigen.

Aber freilich fommt dann wieder die Frage: warum wenden fich

bann nicht Alle der mahren Erfenntniß zu? Daß Alle es kön = nen, daß weder Pradeftinatianismus, noch abfoluter Determinis= mus im Buche der Beisheit gelehrt ift, haben wir theils schon nachgewiesen, theils geht es aus der alle Menschen angehenden Er= mahnung zur Erkenntnig hervor. Es könnten es Alle, aber - fie wollen nicht Alle. Der Wille also erhält doch jedenfalls die Macht, den gebotenen Weg zu verhindern. Ift aber nicht auch ichon diefe negative Rraft des Willens ein Widerspruch mit dem Bisherigen? Rein, denn wenn auch die angebotene Erkenntnig gleichfam wie ein Magnet die entvoia des Menschen anzieht, so ist sie doch andererseits damit noch nicht in's Bewußtsein des Menschen als fein Befitz getreten. Wie fie alfo auf der einen Seite auch ermöglicht, daß die enivoia ihr sich zuwendet, so ist sie doch da= mit noch nicht die determinirende Macht geworden, der der Wille eo ipso nachfolgt. Der Wille ist beterminirt, wenn in die Erfenntniß die oogia eingetreten ift. Der Mangel ber oogia wurde ihn zum Bofen determiniren nur, wenn das Correctio nicht ebenfalls in der objectiven σοφία gegeben ware. Das Buch der Weisheit nimmt also jedenfalls im gefallenen Menschen die Mög= lichkeit an, daß er vermöge der formalen Denkfraft auch die σοφέα zum Object machen fann, nachdem einmal dieselbe felbst fich ihm anbietet, daß er aber, wenn er nicht will, auch dieses Object umgehen, in feinem Deuten vor ihm Salt machen fann. Beides steht 13, 1-5 neben einander » oun l'oxvoar eldéral « und doch die ein (durch die göttliche Gnade ermöglichtes) Können voraussetzenden Imperative: γνώτωσαν, νοησάτωσαν. Die Mei= nung Salomo's ift alfo jedenfalls, daß, obgleich der natürliche Mangel an σοφία feine Schuld ift, doch das Beharren in demfelben imputabel ift. Nichtwollen das ift ber ethische Kernpunkt ber Sunde; in der actualen Sunde aber kennt Salomo biefen Begriff. Dürften wir daher fagen: "die Sunde ift, daß der Mensch bas Gute nicht will", und burften wir "bas Gute" im Sinne der heiligen Schrift verfteben, fo fonnten wir gegen feinen Sundenbegriff nichts haben. Allein das "Gute" bei Salomo ift eben nichts als die Erkenntnig; wenn daber ber Begriff ber Sünde auch formal richtig ist, so ist er doch material vom Begriffe des höchsten Gutes influenzirt und daher materiell falsch, unbiblisch, ja in letzter Instanz nichtstittlich.

Es könnte an diese Darlegung vielleicht noch die Anforderung gestellt werden, auf die Folgen der Sünde näher einzugehen. Allein wenn sich auch immerhin über den Begriff des Fáraros, der die Folge der Sünde ist, Manches beibringen ließe, was denselben als einen tiesern, intensivern zeigen würde, als man gewöhnlich glaubt (vgl. 1, 26; 2, 25; 14, 12 ff.; 15, 10), so scheint doch derselbe für die "ethischen Anschauungen" nicht so ausgiedig zu sein, daß wir die schon in so ausgedehntem Maße in Anspruch genommenen Räume dieser Zeitschrift auch noch hiezu um Einlaß bitten dürsten; umsomehr als wir uns verpflichtet sühlen, ein wenn auch noch so kurzes Wort noch über das zu sagen, was im Buch der Weisheit über "die Erlösung" sich zusammensuchen läßt.

Eine objective Ertösung durch einen geschichtlichen Erlöser hofft und kennt das Buch nicht, kann es auch nicht; denn es braucht ihn gar nicht. Die σοφία ist der Erlöser, sudem sie sich den Menschen andietet, und auf das Gebet hin in dieselben eingeht. Eine Sühnung des Nichterkennenwollens gibt's nicht. Entweder wird dasselbe zur ἀνάγκη ἀξία, dann geht der Mensch im Θάνατος verloren; oder er läßt sich bewegen, die σοφία zu erkennen, dann ist sein bisheriger Mangel ausgefüllt und seine. Schuld verzessen. Er ist gerecht, denn er hat jett die γνῶσις 7, 17. Er erkennt die βουλη Gottes 9, 17; damit thut er sie auch, sobald die σοφία in ihm selbst ist, kann er zwar zeitweilen sehlen (wie die Fraeliten κάν άμαρτάνωμεν; aber dies ist eben ein lapsus memoriae und durch die liebevolse Zucht Gottes (16, 11) "erinnert" er sie an seine Gebote, und die wiedergewonnene Erkenntniß bringt wieder δσιότης.

Meffianische Hoffnungen im eigentlichen Sinne können daher gar nicht im Buch der Weisheit vorkommen. Wenn Grimm 18, 4 und 14, 13 für solche erklärt, so ist das nur uneigentlich zu verstehen; denn wenn hier auch wirklich eine bestimmte Hoffnung auf

bereinstiges allgemeines Wiedererstehen des Monotheismus auszgesprochen sein sollte, so ist doch von einem "Messias" nicht nur teine Rede, sondern — es kann auch nie und nimmer von einem solchen die Rede sein. Das Heil ist rein nur ein subjectiver Proces, zwar ermöglicht durch eine göttliche Heilsthat, aber diese Heilsthat ist nicht eine erst zu hoffende neue, sondern die alte erste — Schöpfungsthat. In ihr ist die  $\sigma o \varphi i \alpha$  in die  $\delta \lambda \eta$  getreten und hat den  $\varkappa o \sigma \mu o \varsigma$  gebildet. Wer diese erstennt, ist gerettet.

Kann es klarer als hiemit ausgesprochen sein, daß eben die "ethischen Anschauungen" des Buches ihm den Play im Codex der heiligen Schriften versagen. Kann es klarer von irgend einem Buche nachgewiesen werden, daß dieses Buch, wenn man es wirklich gründlich liest, keineswegs "nücklich und gut zu lesen" ist?

Wenn wir in dem und jenem einzelnen Punkt eine Rehabilitation Salomo's versucht haben, so hat doch gerade hierin sich gezeigt, daß, wenn er auch nicht unlogisch ist, doch der tiefste Kern seiner "ethischen Anschauung", sowie er sich im Begriff des höchsten Guts ausspricht, nicht biblisch, ja antibiblisch ist. Wozu also ihn im Codex der Bibel halten?

Gedanken und Bemerkungen.



## Analekten

zur

Auslegung der Farabel vom ungerechten Kanshalter, Luk. 16, 1 ff.

Von

D. Friedrich Röfter, Generalfuperintendent in Stade.

Ueber, ben Gehalt und Zweck diefer Parabel in's Reine zu fommen, ift aus einem doppelten Grunde wichtig; einmal, weil fie in auffallender Weise aus einer schlechten That die Ermahnung zu chriftlich-gottgefälligem Berhalten ableitet, und fodann, weil fie alljährlich als Somitags = Perikope (für den 9. Trinitatis) der Gemeinde zur Erbauung dargeboten wird. Zwar findet sich eine ahnliche Schwierigkeit des Inhalts in den Parabeln Luf. 11, 5-9 von dem Manne, der seinem Freunde drei Brote leiht, blos um den ungeftim Bittenden los zu werden, und Luk. 18, 1-7 von jenem Richter, der weder Gott noch Menschen scheut, aber bennoch einer armen Wittwe Rechtshülfe gewährt, blos damit sie ihn nicht länger mit ihren Rlagen beläftige. Allein die Erzählung vom ungerechten Haushalter lautet doch noch viel bedenklicher, indem eine schändliche Fälschung dazu dienen foll, die Pflicht edler Wohlthä= tigkeit zu empfehlen. Diese Bedenken werden aber verschwinden, wenn wir, mit llebergehung mancher, zum Theil sonderbaren Aus726 Röfter

legungen, den einfachen Sinn des Textes, und darnach seinen eigentlichen Zweck aufsuchen.

Die einleitenden Worte B. 1: "er fagte aber auch zu feinen Jüngern" scheinen an die vorhergehende Parabel vom verlorenen Sohne blos äußerlich anzuknüpfen, da die lettere ein ganz verichiedenes Thema, die väterliche Gnade des himmlischen Baters gegen den reuigen Sünder, behandelt. Anders aber ftellt fich die Sache, wenn wir ermagen, daß fie zugleich in dem jungeren Sohne die Berschwendung der irdischen Güter schildert, in dem selbst= gerechten älteren hingegen den Reid und die Sabsucht; denn offenbar find dies die beiden Arten des Migbrauchs jener Guter. Bier mird also den Pharifäern und Zöllnern (15, 1. 2) der Migbrauch des Reichthums dargestellt; sodann in unserer Parabel ben Bungern (mogu auch die Bollner gehörten) der rechte Gebrauch; und endlich in der vom reichen Manne und armen Lazarus (16, 19 ff.) den Pharifäern die in jener Welt erfolgende Bestrafung des Digbrauche. Hiernach scheinen die drei Stücke doch in einem organischen Zusammenhange zu stehen.

Bum Berftandniffe des Textes ift nun vor allen Dingen feft= zuhalten, daß in der Anwendung der Parabel, B. 8, der Saus= halter und feine Magregel, um fich zu helfen, allein und ausschließlich benutzt wird, mithin die übrigen Personen nicht jum Zwecke, fondern nur zur Ausmalung der Erzählung gehören. So die Schuldner, als Empfänger der Wohlthat. Auch der reiche Hausherr (xugios, B. 5) fteht nur da theile um den Bermal= ter reicher Güter zu bezeichnen, theils um das lob der Rlugheit über ihn auszusprechen. Ich kann daher nicht, mit herrn D. Meger im eregetischen Sandbuche, in dem reichen Manne den Götzen des Mammon, B. 13, ertennen; denn diefer fonnte die Berschwendung seines Besitzes in feiner Weise loben, nicht Sausherr der Jünger Jefu beigen. Dag auch 12, 16 und 16, 19 der reiche Mann ale eine un heilige Berfon erscheint, bürfte nichts beweisen; denn der Bater des verlorenen Sohnes ift ebenfalls ein reicher Mann, obichon er nicht fo genannt wird. Auch Gott fann unter dem reichen Manne nicht verftanden werden. 3mar werden in der Unmendung B. 10-12 die Menschen als

Gottes Haushalter bargestellt (vgl. Luk. 12, 42; 1 Petr. 4, 10); allein in der Parabel paßt auf Gott keineswegs die Absetzung des Berwalters wegen der scheinbaren Berschlenderung des ihm anverstrauten Gutes. Wir müssen also dabei stehen bleiben, daß des Hausherrn lediglich um des Hausverwalters willen gedacht wird.

Geben wir nun eine furze Uebersicht des Tertes. Bers 1. 2 wird der Bermalter bei seinem herrn verleumdet, daß er deffen Güter verschleudert habe. Aiabaldein heißt doch wohl nirgends: mit Grund anklagen oder anschwärzen; wenigstens läßt fich biefe Bedeutung aus Daniel 3, 6; 6, 25 (nad) ben LXX) und 2 Maff. 3, 11 nicht beweisen. Die Bedeutung: falsch anklagen oder verleumden ift also auch hier festzuhalten, und demnach war der Berwalter bisher treu gewesen, wenn er auch vielleicht eine erlaubte Milde gegen seine Untergebenen bewiesen hatte. Jetzt aber, ba der Berr nach B. 2 der Verleumdung auf bloßes Hörensagen glaubt (was höre ich da von dir?), Rechnungsablage fordert und ihm den Dienst ohne Weiteres fündigt (ov dvenfog, d. h. unter den vorliegenden Umftanden ift es nicht thunlich, dir das Umt zu laffen), da läßt fich der Berwalter, im Unmuthe über feine unverschuldete Absetzung, welche ihn in die außerste Roth sturgt, zu einem Schurfenftreiche fortreißen.

- V. 3. 4. Er überlegt nämlich in einem Selbstgespräche, was zu thun? Zum Graben, als ein Tagelöhner, bin ich zu schwach, zum Betteln zu stolz. Aber unn weiß ich schon  $(\vec{\epsilon}\gamma\nu\omega\nu$ , gleichsam  $\epsilon \tilde{\nu}\varrho\eta\varkappa\alpha$ ), was ich thun will, damit, wenn ich abgesetzt sein werde, sie (in Gedanken an die Schuldner des Herrn) mir Wohnung und Unterhalt gewähren.
- B. 5—7. Zu dem Ende ruft er sämmtliche Schuldner des reichen Mannes zusammen. Mener denkt an Leute, welche Naturalien geliehen erhalten hatten. Allein deren Herabsetzung würde dem Berwalter schwerlich ein Unterkommen auf Lebenszeit verschafft haben. Bielleicht waren es Pächter, welche für die Grundstücke einen jährlichen Naturalzins zu liefern hatten. Der Berwalter also überredet sie, ihren Schuldschein durch eine bedeutende Herabsetzung des Zinses zu fälschen; und wahrscheinlich attestirt er die Herabsetzung als richtig, so daß der Hausherr nichts dagegen Theol. Stud. Jahrg. 1865.

728 Röfter

machen konnte. Jener benkt nämlich: da ich einmal meinen Dienst verlieren soll, so ist es einerlei, ob ich nun wirklich einen Betrug spiele. "Schreibe schnell", sagt er zu dem ersten Schuldner, das mit sie Alle, bei der Sile der Sache, sich nicht eines Anderen bestinnen möchten.

2. 8. Als der Hausherr diesen Streich erfährt, da lobt er den abgesetzten Mann wenigstens wegen der Schlauheit, womit er sich aus der Klemme geholfen hatte.

Mit öre tritt nun die Rede Jesu ein, indem er zunächst die Ursache der belobten Pfiffigkeit angibt. "Denn die Kinder dieser Welt (die irdisch gesinnten Menschen) sind gegen ihr eigenes Geschlecht (gegen ihres Gleichen, untereinander) klüger als die Kinder des Lichts" (meine Schüler und Unhänger); insofern letztere, als in einer höheren Welt lebend, die irdischen Verhältnisse, und deren zweckmäßige Benutzung leicht aus den Augen setzen. Hier ist zu bemerken, daß das Adjectiv georupos eine formale Eigenschaft anzeigt, welche ebensowohl zum Guten angewendet werden kann, wie zum Schlechten.

B. 9 gibt nun ber herr vorläufig und in pragnanter Rurze die Tendenz der Parabel an: "was der reiche Mann lobte, das empfehle und befehle (λέγω, ποιήσατε) ich ebenfalls (κάγω) Euch, meinen Jungern; nämlich in dem Sinne, daß auch Ihr Euch Freunde erwerben möget durch den ungerechten Mammon, damit, wenn er (der Reichthum) ausgeht (Enleing, nach der Lesart der beften Sandschriften), fie Euch aufnehmen in die ewigen Sütten". Die Hütten (im Plural) entsprechen dem odniae der Parabel 2. 4; die ewige Sutte aber bedeutet die Sutte Gottes bei den Menschen, das himmelreich, Offenb. 21, 3. - Der ungerechte Mammon ift, nach Mener, ber zum Werkzenge ber Ungerechtig= feit dienende (etwa wie bei Ovid. Metamorph. I, 140: opes, irritamenta malorum). Allein das wäre doch tein allgemeines Pradicat des Reichthums; er fann auch zum Guten angewendet werden. B. 8 finden wir den oluoropos the adinias, den be= trügerischen, treulosen; und nichts liegt daher näher, als ebenso an den betrügerischen, täuschenden, verführerischen Reichthum zu denken; wie ja auch B. 10. 11 adenoc parallel mit antoroc.

und dem algerieds entgegengesetzt steht. Bgl. auch die aracig rov rlovtov, Matth. 13, 22. — Das "damit sie Euch aufsnehmen in die ewigen Hütten" erinnert an B. 4 und scheint also von den zu Freunden gewonnenen Armen verstanden werden zu müssen: allein daß diese durch ihre Dankbarkeit und Fürditte dem Wohlthäter die Seligkeit verschaffen sollten, ist ein unklarer Gebanke. D. Meher bezieht den Ausdruck auf die Engel, welche Luk. 15, 10 den Lazarus in Abraham's Schooß tragen; aber diese wären doch namentlich zu erwähnen gewesen. Am seichtesten scheint es daher, nach Analogie von B. 4, das deswerzet imperssonell, mithin passivisch zu sassien: damit man euch aufnehme, oder: damit ihr (von Gott) ausgenommen werdet.

Der Bergleichungspunkt mit der Parabel liegt also in der Berwendung des irdischen Besitzes zum Wohlthun, um dadurch die Theilnahme am himmelreiche zu erlangen. Allein damit er nicht migverstanden werde, als sei hier zum guten Zwecke ein schlechtes Mittel empfohlen, fo fügt ber Beiland B. 10-13 eine nabere Erflärung hinzu. Borbereitend heißt es B. 10: das irbifche Gut ift für meine rechten Junger etwas Geringes, eine Kleinigkeit; wer sich also barin getreu zeigt, der wird es auch im Großen fein (weil das Kleine leichter vernachläffigt wird als das Große). B. 11-13 folgt dann die Anwendung: das Große find die wahren und ewigen, meinen Schülern jum Eigenthum beftimmten Güter des Himmelreichs (το ιάλη θινον το υμέτερον). Da nun Niemand zweien Berren, Gott und dem Mammon zugleich bienen kann (vergl. Matth. -6, 24), so ift einleuchtend, daß meine Schüler den irdifden Besitz nicht blod zum eigenen Genuffe, fonbern hanptfächlich zum Wohlthun gegen Nothleibende verwenden müffen, um dadurch himmlische Güter zu erlangen.

B. 14. 15. Die geldzierigen Pharifäer verstanden den Sinn der Parabel gar wohl, spotteten aber darüber, weil es ihnen als Thorheit erschien, statt den Reichthum selbst zu genießen, ihn für Nothleidende aufzuopfern. Daher fertigt sie Jesus kurz ab mit der Bemerkung, ihre Selbstgerechtigkeit, umhüllt von dem Scheine der Frömmigkeit, sei Gott wohlbekannt und in seinen Augen ein Greuel.

730 Röfter

Die folgenden Berfe 16-18 bemühen fich die Ausleger mit dem Borhergehenden in Zusammenhang zu bringen. Allein dieses scheint ohne Zwang und Runft nicht möglich zu fein. Denn erstens schließt sich die folgende Parabel vom reichen Manne und armen Lazarus B. 19 ff. eng an den Tadel der Pharifäer in B. 15, indem fie zeigt, daß die fromme Urmuth Gott gefällig fei, der felbstfüchtig genoffene Reichthum aber dem ewigen Berderben entgegenführe; und zweitens findet fich der Inhalt von 3. 16-18 bei Matth. 11, 12f. und 19, 9f. in einem beftimm= ten hiftorischen Zusammenhange aufgeführt. Diefer Zusammenhang mag dem Lukas unbefannt gewesen sein; daher fügt er, allerdings in Beziehung auf die icheinbare Gefetzlichkeit der Pharifact, hier drei abgefürzte Aussprüche des Herrn an; nämlich von der Bollendung des Gesetzes durch das Evangelium, von dem unvergäng= lichen Bestande der sittlichen Seite des Gesetzes, und als Beispiel für Beides das strenge Berbot der willfürlichen Chescheidung nach ben Grundfäten des Evangeliums.

Um nun den Gehalt und Zweck der Parabel vom reichen Manne klar und vollständig zu erkennen, sind folgende Sätze aus den Worten Jesu sestzuhalten: 1) Unmöglich ist's, Gott und dem Mammon zugleich zu dienen, B. 13. 2) Die irdischen Güter sind für Jesu Jünger etwas Fremdes und Kleines: wer also in der Verwendung derselben die rechte Treue gegen Gott beweiset, zeigt sich des Empfanges himmlischer Güter würdig, V. 12. 3) Den Reichthum zur Milothätigkeit gegen Hilfsbedürstige anzuwenden, ist die rechte Klugheit, weil man dadurch des Eintrittes in das Messiasreich, mithin der ewigen Seligkeit theilhaftig wird, V. 8. Die Begriffe Reichthum und Klugheit bedürfen hier aber einer gesnaueren Bestimmung.

Reichthum ist ein ganz relativer Begriff, indem es dabei auf die gesellschaftliche Stellung, die Umgebungen des Besitzenden aus kommt. Ein Anderes ist der reiche Fürst, und ein Anderes der reiche Kausmann, der reiche Bauer u. s. w. Schon aus diesem Grunde kann der Reichthum, sein Besitz und Genuß, im Evangestium nicht absolut verworfen sein. Rechtmäßige Erwerbung und mäßiger Genuß desselben, auch zur Erheiterung, wird dem Christen

- 2

nicht untersagt. Jesus kehrt bei dem reichen Zöllner Zakchäus ein (Luk. 19, 2) und nimmt öfter Theil an geladenen Tischgesell= schaften, sogar an der Hochzeit zu Rana, wo er einen Ueberfluß an köftlichem Weine schafft. Auch der Apostel Paulus gebietet den Reichen nur, nicht ftolz zu fein (vergl. Jak. 1, 10) und nicht zu hoffen auf den ungewiffen Reichthum, 1 Tim. 6, 17. Es ift also falfc, wenn Renan behauptet, Jefus habe feinen Jüngern die Armuth zum Gefetz gemacht und nur den Armen gepredigt. Hatte er doch felbst eine Gesellschaftscaffe und ben Judas Ischariot zum Zahlmeister, Joh. 13, 29. Aber allerdings wendet er fich, unter ben damaligen Zeitumftänden feines Bolts, vorzugsweise an die Armen ("den Armen wird das Evangelium gepredigt", Matth. 11, 5), weil diese die Predigt: "das Himmelreich ift nahe" mit Freuden annahmen. Dagegen erklärt er den Reichthum als ein schweres Hinderniß des Eintrittes in das Reich Gottes, und dem reichen Jünglinge gibt er als Probe auf, alle feine Sabe zu verfaufen und das Geld den Armen zu geben, Matth. 19, 21-23. Denn wo der Mammon herrscht, da duldet er nichts Edles überhaupt und namentlich feinen aufrichtigen Gottesbienft. Die ftarken Ausdrücke des Herrn wider den Reichthum find alfo nicht auf den Befit und Genug beffelben überhanpt gerichtet: wohl aber fordert er eine richtige Schätzung desselben. Das irdische Gut ist eine Gabe Gottes, Matth. 6, 26, aber an fich etwas Rleines, Bergängliches (f. oben B. 11. 12), und Miemand lebt davon, daß er viele Güter hat, Luk. 12, 15. Daher ift es so verwerflich als verderblich, das Herz daran zu hängen, als an das höchste Gut; benn "wo euer Schatz ist, da ift euer Berz", Luk. 12, 34. Der Chrift verliert sie und gibt fie weg ohne Murren und Rleinmuth. - Mun lehrt also unsere Parabel, wie diese Guter ein Weg und ein Mittel werden konnen, himmlische Guter, die Seligfeit des Simmelreichs zu erlangen, nämlich durch Wohlthätigkeit gegen Urme und Nothleidende: fie erscheine zwar in den Augen der Weltkinder als ein Bergeuden (διασχορπίζειν), aber vor Gott fei fie die rechte Treue, B. 10, und mithin die mahre Rlugheit des Chriften, B. 8. Denn er beweise badurch einerseits seine aufopfernde Bruderliebe gegen die Mitmenschen. Paulus fagt davon: Exortes de

732 göfter

μή έχοντες, χρώμενοι ώς μή καταχρώμενοι, 1 κor. 7, 29. 30; was an das sinnvolle Wort des griechischen Philosophen erinnert: Exw, our Exonal. Die Grenzen aber zwischen bem eigenen Beunffe und der Berwendung für Undere laffen fich nicht gefetlich bestimmen: es tommt babei auf die Art und Große des Befites, auf die Berhältniffe unferer Umgebung und auf die ganze Gemütherichtung an. In dem: "damit (ira) ihr aufgenommen werdet in die himmlischen Hütten" liegt nicht ein unreines, felbst= füchtiges, eubämonistisches Motiv, sondern es entspricht nur dem mit Rudficht auf die Schwachen gemählten Bilbe der Klugheit. Den reinen Gegensatz spricht Chriftus Matth. 6, 19 aus: "Sammelt euch nicht vergängliche Erdenschätze, sondern sammelt euch Schätze im Himmel." Und im Sinne des Herrn erflärt Paulus 1 Kor. 13, 3: "Wenn ich alle meine Sabe ben Armen gabe, hatte aber feine Liebe, fo wäre mir's nichts nite." Der Prediger wird also bei der Anwendung unferer Perifope nicht verfäumen, zu betonen, dag hier nicht bloke Werkgerechtigkeit gefördert werde, daß es nicht ankomme auf die äußere That, sondern auf die ihr zum Grunde liegende Bruderliebe.

Sier noch ein Wort über ben Zweck der Parabeln Jefu überhaupt. Er felbst gibt ihn an Matth. 13, 12-15; Mark. 4, 12; Luk. 8, 10, indem er fagt: nur feinen näheren Schülern, den Zwölfen, theile er die Geheinmiffe des himmelreichs offen und ohne bilbliche Ginkleidung mit, dem weitern Kreife aber, den blos neugierigen Zuhörern, unter der Hille von Gleichniffen. Dazu bewegt ihn die geringe Fassungofraft und die Unempfindlichfeit der Letztern; und er belegt dies mit den Worten des Propheten Jef. 6, 9. 10. Dieses Citat hat den Auslegern viel unnöthige Mühe gemacht. Es sautet: "höret immerfort, und ihr werdet's wohl nicht verstehn" ( by die subjective Verneimung, nicht das ob= jective 85). Weiter lautet ber göttliche Auftrag an den Propheten: "Berftocke (mache ftumpf) das Berg bicfes Bolkes u. f. m., bamit es nicht höre und fehr und erkenne und umkehre und genefe." Die meiften neueren Ausleger, wie Gefenins und Drechster gu Jef. 6, auch Mener zu Mark. 4, 12, finden hierin einen von den Propheten ausgesprochenen göttlichen Rathichluß, eine göttliche Nemesis, judicium Dei paedagogicum. Allein diese Erflärung, wie man fie auch wenden möge, behält immer etwas Unklares und Bedenkliches. Die Verstockung Pharao's war ganz anderer Urt: Gott verstockte ihn burch die Frift, die er ihm gab, und die Bunderzeichen; hier aber würde der scharse Tadel des Bolfs, ben ber Prophet beabsichtigt, durch eine folche Wendung jedenfalls abgeschwächt. Alle biese Schwierigkeiten verschwinden, wenn man beachtet, daß die hebräifchen Berbalformen Biel und Siphil häufig caufative und daher declarative Bedeutung haben: הרשינע groß machen, für groß erklären, daher preifen; הרשינע für schuldig erklären, vernrtheilen von wir schuldig fein. Die Hiphil-Formen Jef. 6, 10 find also fammtlich fo zu faffen: fprich es aus, wie unempfindlich bas Berg biefes Bolles fei, seine Ohren wie harthörig, seine Angen wie zugeklebt! Run begreift man auch das jp, Eva pij des Textes: es bezieht sich keineswegs auf Gott, fondern auf das Bolk. Der Ausdruck ist farkaftisch: das Bolk ift so stumpffinnig und verblendet, als wenn es absichtlich nichts verstehn, fich nicht befehren, nicht gerettet werden wollte. So citirt auch das M. T. diese Stelle, nach den LXX (Matth. 13, 15; Apg. 28, 26. 27): "verhärtet ift das Herz dieses-Bolfes u. f. w., damit (unnore) sie nicht sehn und sich bekehren" u. f. w. Alfo von einer verschuldeten Unempfindlichkeit ift die Rede, nicht von einer von Gott verhängten; abfichtlich überhört das Bolt die göttliche Mahnung und stürzt sich wissentlich in's Berderben. Daß der hebräische Text declarative zu verstehen fei, hat schon 3. H. Michaëlis in seinen Randgloffen gum A. T. richtig erfannt. Joh. 12, 20 wird allerbings die Stelle auf Gott bezogen (rervydwxe); allein dies ift Deutung des Evangeliften nach dem Wortlaute, um den merklärlichen Unglauben der Juden an Chriftus zu bezeichnen .-

Dem unverständigen großen Haufen also gibt der Herr seine Lehre unter der Hülle von Gleichnissen ohne Commentar, um durch das sinnlich Anschausliche und Frappante ihn aus seiner Stumpsheit aufzuwecken und zum Nachdenken zu reizen, den Zwölsen aber erstheilt er eine oft aussührliche Erklärung, z. B. der Parabel vom viererlei Ucker, Matth. 13. Die meisten derselben lehren direct

734 Burt

und in höchst natürlicher Anschaulichkeit, wie die eben genannte und die vom verlorenen Sohne; einige aber werden in räthselhafter Beise von schlechten Menschen hergenommen, um die Wahrheit durch den Gegensatz hell zu beleuchten. So die drei oben angeführten von den ungedusdigen Nachbarn, dem gottlosen Richter und dem ungerechten Hanshalter. Diese werden aber jedesmal durch eine hinzugefügte Bemerkung vor jeder Mißdeutung vollkommen gesichert. Die volksthümliche Form derselben ruht auf einem psychologisch= pädagogischen Grunde.

2.

## Bersuch einer Erklärung von Gal. 2, 6.

Von

## D. Burt, Diaconus in Schwäbisch-Hall.

"Die Art, wie sich Paulus Gal. 2, 6 über die Urapostel aussbrückt, und die mit seiner im Uebrigen gegen dieselben bewiesenen Haltung contrastirt, erklärt sich wohl dadurch, daß eine Beziehung zu Aufstellungen der Gegner darin enthalten ist."

Diese Worte des Herrn Prof. Weizsäcker in einer Recension des Meyer'schen Commentars des Galaterbriefs (Jahrb. f. deutsche Theol. 1864, S. 579) veranlassen mich, eine von der gewöhnlichen abweichende Erklärung der genannten Stelle, die sich mir schon vor Jahren als die richtige aufdrängte, die ich aber, weil sie durch keine exegetische Auctorität gestützt wird, immer wieder dei Seite legte, nunmehr, nachdem dem nonum prematur in annum Genüge gesschehen ist, der öfsentlichen Beurtheilung vorzulegen.

Die Auffassung des Verhältnisses zwischen Paulus und den Uraposteln ist, wie die oben angeführten Worte zeigen, jetzt wieder auf einem Punkte angelangt, wo die Aussage unseres Verses, wie sie sich nach der gewöhnlichen Worterklärung besselben ergibt, als

Incongruenz empfunden wird, mährend nach 'der Auffaffung der Baur'fchen Schule gerade in biefem Berfe das mahre Berhältniß des Paulus zu den Uraposteln sich am prägnantesten aussprechen follte. Wir durfen uns freuen, daß die Unerfennung des Richt= vorhandenfeins ber tiefen Aluft, welche die genannte Schule zwischen ben beiden Seiten des Apoftolats befestigt hatte, immer mehr fich Bahn bricht, trothem daß die fragliche Stelle eine folche Rluft immer noch zu verrathen scheint. Es wird erlaubt fein, daraus gu folgern, dag die fonftigen Grunde, welche für ein positiveres Berhältniß des Paulus zu den Uraposteln sprechen, fo ftark find, daß auch die Bedenken, welche aus unferer Stelle nach ihrer bisherigen Auffaffung da wider fich ergeben, ihnen gegenüber verftummen muffen. Es wird aber auch geboten fein, mit diefer Stelle fich auseinanderzusetzen und sich die Frage vorzulegen, ob sich denn diefelbe mit jener, unabhängig von ihr gewonnenen, Erkenntnig nicht vereinigen laffe. hier scheinen mir nun aber durch die Bermuthung, daß "eine Beziehung zu Aufftellungen der Gegner darin enthalten fei", die Schwierigfeiten nicht gelöft zu werden. Der Ausbrudt: οί δοχούντες είναί τι behalt, befonders wenn wir Cap. 6, 3: εί γαρ δοκεί τις είναι τι, μηδεν ών, εαυτον φρεναπατά δα= mit vergleichen, etwas Wegwerfendes. Wenn ich von Jemand fage: doxet elval ti, so ist offenbar meine Ansicht von ihm: ovder έστιν. Go erscheint, welche Beziehungen im Uebrigen in diesen Worten liegen mögen, das Verhältnig beider Theile als ein durch= aus feindliches, und es bliebe nur unerflärlich, wie Paulus auf die Unerkennung von Seiten der under obres fo viel Werth legen fonnte, als er B. 2 thut, und wie er B. 8 zugefteben fonnte, daß in Petrus berfelbe Gott wirkfam gewesen fei, wie in ihm felbft. In der That nicht nur dem, was wir sonst über das Berhältniß der Urapostel zu Paulus wissen, sondern namentlich auch dem Zufammenhang unferer Stelle felbit widerspricht unfer Bers, fo lange wir die Worte elval zi mit zwv donovvzwv zu einem Begriffe verbinden. Sollte denn aber diese Berbindung nothwendig, ja follte fie auch nur die fprachlich betrachtet einfachfte und leich= tefte fein?

3ch möchte zuerst darauf aufmerksam machen, daß im Zusam=

736 Burt

menhang der Stelle die Urapostel wohl einige Male mit dem Ausbrucke of Soxovres (B. 2. 6b. 9) bezeichnet werden, welcher für sich eine schlimme Rebenbedentung durchaus nicht hat, daß aber daß eine schlimme Rebenbedentung durchaus nicht hat, daß aber daß einestelle. Warum sollte also an unserer Stelle eine ansbere Ausdrucksweise stattsinden? Es wäre daß noch erklärlich, wenn in unserem Verse diese Bezeichnung erstmals gebraucht wäre. Man könnte in diesem Falle sagen, es sei dies die vollständigere Form, welche dann bei der Wiederholung verfürzt werde. Da nun aber schon V. 2 die einfache Bezeichnung of Soxovres sich findet, so ist dieser Ausweg abgeschnitten.

Sodann weiß die gewöhnliche Erflärung mit der Praposition άπο nichts anzufangen und hilft sich daher mit der Unnahme eines Unatoluthes in der Weise, daß statt des zu erwartenden odder παρέλαβον eine Construction solge, bei welcher die δοχυνντές zum Subject werden, und als Pradicat ovder προςανέθεντο stehe. Die Annahme eines Anakoluthes hat nun allerdings bei der bekannten Art des paulinifden Stiles feine Schwierigkeit, findet fich ja doch in den unmittelbar vorangehenden Berfen ein gang ähnliches Anakoluth. Allein wenn schon diese Häufung der harten Conftruction etwas Befremdendes hat, fo läßt fich dabei vollends dem γαο fein rechter Sinn abgewinnen. "Es foll", fagt De Wette, "zur Aufnüpfung dienen, fo jedoch, daß es das Borhergehende ge= wiffermagen begründet." Eine Meugerung, in welcher fich die Berlegenheit verräth, die bei diefer Anffassung dadurch entsteht, daß dem yao feine begründende Bedeutung gewahrt werden foll, mahrend doch der begründende Satz mit dem zu begründenden identisch ift. Das fühlt auch Meger, weshalb er mit Verwerfung der Unnahme eines Anakoluths den Apostel von der mit and de begonnenen Anlage des Sates ganglich abgeführt werden, und mit έμοι γάο ohne Berbindung mit jenen Worten eine an πρόςωπον λαμβάνει fich anschließende Argumentation eintreten läßt. Hiermit ift die ganze sprachliche Harte der gewöhnlichen Auslegung zum Bewußtsein gefommen, und allen anderweitigen Erklärungen (fiche diefelben bei De Wette und Mener) ift es nicht gelungen. die= felbe in befriedigender Beife zu beseitigen.

Die nachgewiesenen zwei Uebelstände nun, daß die gewöhnliche Erflärung dem δοκοῦντες einen, nach dem ganzen Zusammenhang fremdartigen, Beisatz gibt und dagegen das ἀπο beziehungslos hinstellt, veranlaßten mich zu der Frage, ob nicht der Bers in bestiedigenderer Beise ausgelegt würde, wenn εἰναί τι mit ἀπο versbunden würde? Und diese Frage glaube ich bejahen zu können. Ich interpungire daher: ἀπο δὲ νῶν δοκούντων εἶναί τι (ὁποῖοί ποτε ἦσαν) οὐδέν μοι διαφέρει u. s. w. und übersetze: vor den Gestenden her aber etwas zu sein (d. h. von ihnen meine Bürde herzuseiten), welcher Art Leute sie auch sein mochten, darauf lege ich keinen Berth.

Sprachlich wird diese Uebersetzung nicht auzusechten sein, denn weber der Gebrauch des &\pi\sigma\sigma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamma\gamm

Unfere Hauptaufgabe aber wird fein, nachzuweisen, wie der bei umferer Uebersetzung sich ergebende Sinn ein bem Zusammenhange angemeffener ift.

Paulys hatte es mit Gegnern zu thun, welche, wie die ganze Polemik unseres Briefes zeigt, nicht sowohl ihn völlig verwarfen, als vielmehr sein Ausehen herabsetzen, seine Auctorität nur als eine abgeleitete gelten lassen wollten, um so sich selbst prahlerisch ihm an die Seite zu setzen (5, 26). Statt auf unparteiische Brüsfung der eigenen Leistungen ihren Ruhm zu gründen, suchten sie denselben in einer den Apostel verkleinernden Bergleichung mit ihm (6, 4). Diesen Gegnern gegenüber will nun Paulus seine

738 · Burf

eigenthümliche Dignität als Apostel, seine nicht von Menschen abgeleitete, fondern unmittelbar von Gott empfangene apostolische Auctorität geltend machen, er will nachweisen, daß er sei anioro- $\lambda o s \quad o v \times \partial \pi \quad \partial v \cdot \vartheta o \omega \pi \omega v \quad u.$  f. w. (1, 1). Zu diesem Behufe zeigt er 1, 11-24, daß er sein Evangelium nicht von Menfchen empfangen habe, daß ihm daffelbe vielmehr, unabhängig von den Uraposteln, durch göttliche aroxalowes mitgetheilt worden fei. Aber auch bei Gelegenheit einer fpateren Unwesenheit in Jerufalem (Eneira 2, 1) habe er sich nicht in eine solche Abhängigkeit von den Urapofteln begeben, daß feine apostolische Selbstftandigkeit da= durch beeinträchtigt würde. Nicht einmal fein Begleiter Titus fei genöthigt worden, sich beschneiden zu lassen, noch weniger sei ihm, bem Paulus, etwas hinzugefügt worden a). Bei dem ovder moosare Gerro ift nun aber schwerlich mit Mener an Belehrungen zu denken. Paulus hatte ja längst vor jenem Besuche in Jerufalem fein Evangelium verkündigt, und daß daffelbe in Folge diefes Besuches einen neuen Inhalt befommen habe, das konnten doch felbst die Gegner des Apostels nicht behanpten wollen. Wohl aber mochten fie diesen Besuch benützen, um dem Paulus vorzuwerfen, "er habe bei diefer Gelegenheit die Superiorität der Ilrapostel an= erkannt, seine Vollmacht von ihnen erhalten und dagegen seinerseits irgend welche Verpflichtung ihnen gegenüber übernommen. Diefes Beides nun zieht Paulus in Abrede durch die Worte euot yao oi δοχούντες ούδεν προςανεθέντο, d.h. sie fügten mir zu meinem schon vorher von Gott mir verliehenen Apostelamt feine weitere Bürde hingu, legten mir aber auch ebendarum feine Burde auf, außer daß, wie B. 10 nachholt, wir der Armen gedenken follten. Was Paulus hiermit von fich negirt, ift gang parallel bem, mas er B. 3 von Titus negirt hatte, ware ja doch auch die Beschnei= dung des Letteren Beides gewesen: Ertheilung einer neuen Burde (wenigstens nach der Meinung der ψευδάδελφοι) und Auflegung einer Bürde.

a) è $\mu$ 0i V. 6 steht voran eben im steigernden Gegensatz gegen Titus V. 3. Weil das in der Regel nicht beachtet wird, läßt man auch dem ovde bei Tiros sein Recht nicht widersahren.

Genauer betrachtet ließe fich nun aber eine doppelte Faffung der Worte and - Stageger benken. Entweder wollte Paulus je den Einfluß der Urapoftel auf feine Stellung in Abrede gieben, und dann mare der Sinn der Stelle: "von Seiten der Geltenden aber etwas zu fein, darauf lege ich feinen Werth - -. denn es haben mir ja auch die Geltenden nichts beigefügt " (vergl. über diese Bedeutung von yag die Lexica). Oder aber: Baulus gesteht einen gemiffen formellen Ginfluß der Urapoftel auf feine Stellung gu, er raumt ein, daß er durch die Anerkennung von ihrer Seite nach außen mehr Geltung erlangt habe, erklärt aber, daß er auf diefe außere Geltung teinen Werth lege, wie sich benn auch das Urtheil Gottes über die Menschen nach diesem Meugeren nicht richte (πρόςωπον - λαμβάνει), und daß materiell seine apostolische Bürde burch jene Anerkennung keinen Zuwachs erfahren habe. In diefem Falle ift der Sinn der Worte: "daß ich aber von den Geltenden her (burch ihre Auerkennung) etwas bin (nämlich meiner äußeren Stellung nach), darauf lege ich teinen Werth - bas Aeugere bes Menschen sieht Gott nicht an -; benn mir (b. h. meinem mahren 3ch, meiner Berfon und apostolischen Burde) haben die Geltenden nichts hinzugefügt."

Ich möchte der zweiten Fassung den Borzug geben, sofern bei ihr 1) das γαρ ungezwungener sich erklärt; 2) die Borausstellung von έμοι außer durch die oben angeführte Parallele mit Titus noch weiter durch den Gegensatz gegen die in εἶναί τι liegende Beziehung auf das Urtheil der Menschen und gegen πρόςωπον motivit erscheint (daß aber Paulus das Bort έγω in solch prägnanter Beise zu gebrauchen liebt, zeigt B. 20 vgl. Röm. 7, 20. 10); 3) die auffallende Borausstellung von Feòs ἀνθοώπον ebenfalls durch die Entgegensezung des göttlichen Urtheils gegen das in εἶναί τι indicirte menschliche sich erklärt; 4) das Zugeständniß, daß die Anersennung durch die Urapostel für seine Stellung nach außen von Bedeutung gewesen sei, mit dem B. 2 in den Worten μήπως εἰς κενον τρέχω η ἔδραμον ausgesprochenen Gedanken ausgeste übereinstimmt.

Hiebei ift bann noch barauf zu achten, wie treffend ber Ausbruck: ovder por deagegee bie beiben Gedanken: "es ist mir von keinem

Werth" und "es verschlägt mir nichts" in sich vereinigt. Ich sege, will Paulus sagen, auf meine Anerkennung durch die doxovrtes feinen Werth; ebendarum aber verschlägt mir's auch nichts, thut meiner apostolischen Würde keinen Eintrag, daß ich von ihnen anserkannt worden bin V. 9 und durch ihre Vermittlung Ancrennung gefunden habe; es ist das für mich ein adiagogor, und wie ich mich schon vor dieser Anerkennung nannte, so darf ich mich nicht wegen, sondern trotz derselben auch jetzt noch nennen einen ansovrodos odx an avgochwer.

Bei diefer Erklärung, über deren Annehmbarkeit ich Anderen das Urtheil überlassen muß, verschwindet jeder Contrast zwischen unserer Stelle und der im Uebrigen von Paulus gegen die Urapostel be-wiesenen Haltung.

Recensionen.



Das Amt der Schlüssel. Von Heinrich Ludolf Ahrens, D. ph., Director des Lyceums zu Hannover. Hannover 1864. VII und 144 SS. 8.

Obgleich ich in der Lage bin, nicht nur gegen manche wichtige Punkte der Beweisführung, sondern auch gegen das von dem gesehrten Herrn Verfasser schließlich hingestellte Resultat mit mehr oder weniger Zuversicht Widerspruch zu erheben, so habe ich doch vor allen Dingen dankbar zu bezeugen, daß die ganze Arbeit mit ihrer klaren Anlage, ihrer seinen Aussührung und ihrer gründlichen, reichhaltigen Gelehrsamkeit das Interesse des Lesers in der erfreulichsten Weise seiselst. Durch Inhalt und Form spricht die Schrift gleichmäßig uns an und bewährt sich als die gediegene Arbeit eines Mannes, welcher nicht nur als Phisolog einen ruhmvollen Namen hat, sondern auch wegen seiner theologischen Bildung und wegen seiner edlen evangesischen Gesinnung wohlverdiente Hochachtung genießt.

Wie die vorliegende Abhandlung durch die Virren in unserer hannover'schen Landeskirche veranlaßt worden sei, schildert der Versfasser selbst in der Vorrede, nicht ohne zugleich einer lieben Ersinnerung einen heitern Ausdruck zu verleihen. Aber auch abgessehen davon, daß der hannover'sche Katechismus von 1862 durch seine Aussagen über das Schlüsselamt besondere Unruhe und heftigen Streit erregt hat, ist der Gegenstand, welchem der Versasser seine Untersuchung widmet, in ernstlichem Sinne zeitgemäß. Das neue Leben, welches sich in der evangelischen Kirche Deutschlands regt, gestaltet sich nicht ohne den Kamps wider orthodoxistische und hiersarchische Tendenzen, einen Kamps, welcher doppelt schwierig und

744, Ahrens

gefährlich ift, weil gleichzeitig dem andringenden Unglauben, dem schnöden Migbrauch evangelischer Freiheit und der drohenden Zerstörung der heiligen und heilfamen Ordnungen der Kirche gewehrt werden muß. In den manchmal verwirrt und leidenschaftlich gewordenen Streit um einen fo wichtigen Bunft, wie der Begriff des Schlüffelamtes ift, tritt der Berfaffer mit feiner unbefangenen, gründlichen, flar und ruhig gehaltenen Untersuchung. Seine claffische Gelehrsamkeit bietet er auf, um vor allen Dingen die entscheidenden Aussprüche des herrn über die Schlüffel des himmelreichs und über die Macht zu lofen und zu binden befriedigend zu erklaren; fodann führt er uns durch zweckmäßig begrenzte Erörterungen historisch-kritischer Urt, welche sich namentlich auf die Unsichten der lutherischen Reformatoren beziehen, zu einem schließlichen Ergebniß, beffen einzelne Momente schon im Laufe der Untersuchung, wo wir diefelben unter den Sänden des Berfassers hervortreten sahen, fixirt werden fonnten.

Die Schrift zerfällt infofern in zwei Theile, als von dem ohne Unterbrechung fortlaufenden Texte der Abhandlung felbst (S. 1—103) die Anmerkungen, welche vorzugsweise eine Fulle der lehrreichsten Belegftellen, aber auch fritifche und andere gelegentliche Ausführungen enthalten (S. 104-144), geschieden find. Die eigentliche Darstellung wird in feche Capiteln gegeben. Nachdem erstlich (S. 1-14) die symbolische Bedeutung der Schlüssel, fowohl bei den occidentalischen Bölkern, besonders den Griechen, als auch bei ben Juden und in der heiligen Schrift, erörtert worden ift, wird zweitens (S. 14-40) das driftliche Amt der Schluffel, wie es in der heiligen Schrift fich darftellt, betrachtet. Bier handelt ber Berfasser von den Schlüffeln Betri, von der Macht zu binden und zu lösen, von der Macht Gunden zu vergeben und zu behalten und von dem Schlüffelamte der Apostel und ihrer Nachfolger. Das dritte Capitel (S. 40-51) erörtert das Schlüffelamt und die Gewalt zu binden und zu löfen in der ältesten nachapostolischen Rirche, der judenchriftlichen wie der heidenchriftlichen. Ueber das ganze Mittelalter geht der Berfaffer ftillschweigend (S. 51) bin= weg; aber mit außerordentlicher Sorgfalt fucht er im vierten Capitel (S. 52-86) die feineswege völlig einstimmigen Anfichten

ber lutherischen Reformatoren sicher und klar hinzustellen. Zwei Hauptanschauungen werden hier unterschieden. Während nämlich einerseits die Schlüsselgewalt als Application des Wortes auf Einzelne verstanden wird, erscheint dieselbe andererseits auch auf die Predigt bezogen. Luther selbst ist auf jener wie auf dieser Seite zu nennen; übrigens wird jene erstere Ansicht insbesondere durch die Nürnberger Kinderpredigten vertreten, die andere Anschauungsweise dagegen wird aus den mannichsaltigen Neußerungen von Welanchthon, Lorenz, Rhegius, Corvin und Chemnitz erläutert. Hierauf schlüssert das fünfte Capitel (S. 86—98) die Lehre der lutherischen Kirche, wie sich dieselbe in den Bekenntnissschriften bezeugt. Im Schlußcapitel (S. 98—103) hören wir zunächst einige namhafte Dogmatiker älkerer und neuerer Zeit und erhalten dann von dem Versasser eine präcise Angabe seines Resultates.

Es ift vielleicht zweckmäßig, wenn wir von vornherein das Ziel, zu welchem der Berfaffer uns hinleiten will, fammt den entscheidenden Wendepunkten feines Weges in's Auge faffen. Die Schlüffel verfteht er, einer Andeutung Mener's zu Matth. 16, 19 folgend, als Symbol des Haushalteramtes. Wer die Schlüffel zum Himmelreiche, nämlich zu den Vorrathstammern beffelben, empfangen hat, der ift hiemit zum odvovopos eingesetzt und mit dem Amte betraut, die geiftlichen Güter deffelben — die "Beilthümer", nach einem schönen Ausdrucke Luther's — verwaltend auszutheilen. Das "Binden und Löfen", d. h. für unerlaubt oder erlaubt Erklären, gehört als eine wichtige Function zu dem Haushalter= oder Schluffel= amte: eine andere Function deffelben ift das Bergeben und Behalten ber Gunden. Auf Grund der neutestamentlichen Schrift, und der mahren Meinung der lutherischen Kirche entsprechend, glaubt ber Berfaffer folgende Erweiterung der firchlichen Beftimmung bor= ichlagen zu burfen: "Das Umt der Schluffel oder das geiftliche Umt ift der Dienft an den Beilthümern, nämlich am Worte, ant Sacramente und am Gebete. Der Dienft am Worte umfaßt auch die Abfolution als feinen feierlichften Act, der Dienft am Gebete die feierlichen Acte der Confirmation, Traumg und Ordination." (S. 103.) - Das Schlüffelamt fällt also, wenn wir hier die scholaftische Terminologie anwenden wollen, ganglich unter ben Ge=

746 Ahrens

sichtspunkt des Ordo; eine potestas jurisdictionis ist in demselben gar nicht vorhauben, und ber Bann oder die Kirchenzucht hat mit ihm ebensowenig etwas zu thun wie das Kircheuregiment. Dürfen wir aber auch sogleich einen Bunkt bezeichnen, an welchem das tiefer greifende nach einem einheitlichen Principe verlangende theologische Denken sich unbefriedigt fühlen fann, so ift es die "Erweiterung" des Begriffs von dem Schluffelamte, die es mit fich bringt, ja darauf angelegt ift, daß wir in der vorausgefetten Ginheit des Amtes eine Fulle von Junctionen zusammengefaßt verfteben follen, die doch in mehr als einer Sinsicht nicht gang gleich= artig find. Denn dem Dienft am Worte, welcher allerdings mit Recht obenan fteht, erscheint doch der Dienft am Gebete noch weniger coordinirt, als der am Sacramente; und wenn auch die Absolution gerade in dem echt evangelischen Sinne, in welchem dieselbe von bem Berfaffer als ein Uct des Dienftes am Worte dargestellt wird, für eine von dem Berrn felbst in und mit den Schlüffeln befohlene Function des Saushalteramtes gelten muß, fo find doch die Acte der Confirmation, der Trauung und der Ordination erft firchlichen Ursprungs und firchenordnungemäßiger Dignität. Zwischen bem Dienste am Worte und dem Acte der Confirmation liegt ohne Zweifel ein breiter Raum: aber wir wollen uns nicht gegen einen Begriff vom Schlüffelamte sträuben, der weit genug ift, fo entlegene Bunkte zu umspannen, wenn wir nur den festen Mittelpunkt fahen, um welchen fich die weit gezogene Grenglinie mit Sicherheit Bufammenschließen könnte. Die vorgelegte Definition markirt wenigftens diefen Mittelpunkt nicht; benn wenn auch das Schlüffelamt mit seinen verschiedenen Diensten und Acten als der Dienst an den Beilthumern der Kirche bezeichnet wird, so erhalten wir doch auch hiedurch feine fichere Ginheit, weil uns immer noch banach verlangt, Diefe Beilthumer selbst nicht nur in ihrer mannichfaltigen Ericheinung, fondern zugleich in ihrer wesentlichen Ginheit anzuschauen. Ift nicht dies die Burgichaft dafür, daß die Weite der Begriffsbeftimmung boch nichts Willfürliches umschließt, und daß die etwa vorhandene firchenordnungsmäßige Ausweitung des Schlüsselamtes doch in der That die von dem Berrn felbst gemachte Inftitution an feinem Bunkte fprengt?

Aber wir müssen nun die sehrreiche Untersuchung des Verfassers selbst genauer betrachten. Ich würde auch nicht gewagt haben, der bloßen Uebersicht über den Inhalt des Buches und der einfachen Mittheilung des schließlichen Resultates eine Zweisel erregende Bemerkung hinzuzusügen, wenn dieselbe sich nur nicht aus der ganzen Arbeit des Verfassers ergeben hätte. Dem Leser aber mag es erwünsicht sein, von vornherein einen Punkt in's Auge fassen zu können, gegen welchen der Krititer seinen Widerspruch zu richten gedenkt.

In der ersten Abtheilung des er sten Capitels wird die symsbolische Bedeutung der Schlüssel bei den occidentalischen Völkern, besonders den Griechen, aus einer Menge schlagender Zeugnisse erstäutert. Halten wir uns an die auch für das Folgende allein in Betracht kommende Hauptsache, so lernen wir eine zwiefache Besteutung der Schlüssel (oder auch des Schlüssels) kennen. Sie ersscheinen als Insigne einerseits des Haushalteramts, andererseits (S. 6) des Thürhüteramts. Je bestimmter wir diese beiden Besteutungen auseinander halten, desto mehr entsprechen wir dem Sinne und dem Interesse des Berfassers.

Zuvörderst wird die hausfrau als solche durch die Schlüffel bezeichnet. Sie heißt κληδούχος; dagegen bedeutet ακληίς, schlüffellos, ge= radezu foviel wie acvyos, unvermählt. Die schlüffelhaltende Sausfrau ift die rauia, die Wirthschafterin, ihres eigenen Haushalts: fraft ihres Schlüffelamtes ift fie die austheilende Verwalterin aller Borrathe an Mehl, Del, Bein, Zeugen und Geld, die fich in den wohl verschlossenen Gemächern — zumal dem Thalamos — und Truhen ihres Hauses finden. Die Größe des Hauswesens kann es mit sich bringen, daß der Hausfrau noch eine dienende raula zur Seite fteht; überall aber befteht das Wefen der rameia (vgl. die Ausdrücke rameron, ramias) "in der Aufsicht über Verschloffenes ober in einem Schlüffelamte, und somit durfen in erweiterter Auffassung die Schlüffel als Infigne und Symbol der rameia betrachtet werden" (S. 3). Beide Ausdrücke, κληδούχος und ταμίας, fommen aber auch häufig in metaphorischem Sinne vor. Schon von Homer wird Zens ταμίης πολέμοιο, Acolus ταμίης ανέμων genannt. Die Schutgötter von Städten heißen die raufar derselben, indem dieser Ausdruck, spuonym mit επίσχοπος, επόπτης,

έφορος eine oberste Aufsicht und Verwaltung bezeichnet. In demsselben Sinne wird von einer Gottheit ausgesagt, daß sie die Schlüffel einer Stadt halte. In einer etwas andern Wendung tritt uns die Bedeutung des Symbols entgegen, wenn es z. V. von der Heißt: κλήδας γάμου γυλάττει, oder von einer andern Gottheit: βουλάν τε καὶ πολέμων έχοισα κλαϊδας ύπερτάτας. Aber wenn wir bei Euripides (Hipp. 544) lesen:

"Έρωτα δε τον τύραννον ανδρών, τον τᾶς 'Αφροδίτας φιλτάτων θαλάμων κληδούγον κτλ.,

fo kann ich hier "einen engern Anschluß an die ursprüngliche Be= beutung", nämlich an die Vorstellung von dem einem rauias ob= liegenden Berwalten und Bertheilen der in einer verschloffenen Borrathstammer (Galamos) liegenden Güter, nicht finden. Sier er= fennt der Verfasser die Vorstellung nicht an, die er auch Matth. 16, 19 nicht gelten laffen will, die des Thürhütens. Aber-liegt diefelbe in jener Stelle bei Euripides nicht viel näher? Seine Willfürherrschaft über die Männer erweift Eros eben als Thür= hüter vor den liebsten Gemächern der Aphrodite. Die Männer wiffen, welche Freuden in jenen Jalapois der Approdite zu genießen find; deshalb suchen fie den Eingang selbst durch furchtbare Thaten zu erringen, wenn der thraunische Thurhüter nicht aufthun will. Aber nehmen wir auch des Berfaffers Erklärung an, fo dürfen wir doch nicht übersehen, wie leicht die Vorstellung von dem ver= waltenden Schlüsselamte (ramever) in die des Thurhütens sich umbiegen kann. Halt doch der raufas nicht blos die Truben, fondern auch die Gemächer unter Berschluß, den unbefugten Gin= gang abwehrend.

Wenn die Priefterinnen »Aydovxot genannt werden, so denkt ber Verfasser (S. 5) wiederum nur an die Schlüssel zu den Räumen, Schränken und Truhen, in welchen heilige Dinge bewahrt wurden. Ich gestehe, daß ich den zwingenden Beweis für das Gegentheil nicht führen kann; aber ich sehe auch keinen Grund, der uns abshalten könnte, die schlüsseltragende Priesterin als diejenige zu versstehen, welche den Profanen den Sintritt in das Heiligthum weigert.

In der Hand des Hausherrn bezeichnet der Schlüssel, besonders in Verbindung mit dem Siegelringe, das Besitzrecht Dessen, welcher der oberste  $\tau \alpha \mu \ell \alpha \varsigma$  über seine eignen Güter ist. In gleichem Sinne versteht der Versassel auch (S. 6) die Uebergabe der Schlüssel einer Stadt an einen Eroberer oder an den einziehenden Landessherrn. Auch hier soll die eigentlich maßgebende Vorstellung nicht die des offnen Eingangs, sondern die der  $\tau \alpha \mu \iota s \ell \alpha$ , des gebietenden Verwaltens sein.

Letzteres dem Verfasser zu glauben, wird mir freilich zu schwer; aber ohne Zweisel hat er im Gebrauche der Griechen diejenige symsbolische Bedeutung des Schlüsselamtes, welche er hernach in den neutestamentlichen Anssagen anerkannt sehen möchte, hinreichend nachgewiesen, die der ταμιεία. Vegt er auch auf diese Seite das überwiegende Juteresse, so leuguet er doch keineswegs, daß durch die Schlüssel auch das Thürhüteramt abgebildet werde (S. 6). Janus erscheint mit seinem Schlüssel als der caelestis ianitor aulae, und der schlüsselhaltende Neafos wird als Pförtner der Unterwelt genannt. Wir nehmen also aus dem Bisherigen das Resultat mit, daß der Schlüsselhalter sowohl als Verwalter von Vorräthen; wie auch als Thürhüter angesehen werden kann. Es fragt sich, welche von diesen beiden Vorstellungen in den verschiedenen biblischen Stellen stattsindet.

In der zweiten Abtheilung des ersten Capitels erörtert nun der Berfasser die Bedeutung der Schlüssel bei den Juden und in der heiligen Schrift. Zu der besonders interessanten Stelle Jes. 22, 15 ff. macht er zuerst Bemerkungen, welche völlig überzeugen. Das Amt, welches dem Sebna, dem "Hosmeister" (Luther. Hebrässel. 1977–1988, LXX: ròv raulav), genommen und mit dem Schlüssel des Hauses David's und andern Insignien dem Esjakim übertragen werden soll, ist gewiß nicht ein Thürhüteramt, sondern eine olxovoula (B. 19, 20 LXX), eine raulsla, d. h. das Ant eines Majordomus (vgl. 1 Mos. 39, 4; 24, 2). Gleich richtig urtheilt der Berfasser ferner, wenn er die Luk. 16, 1 ff.; 12, 42 und Gal. 4, 2 genannten olxovouo für raulau im engern oder weitern Sinne des Wortes hält.

Widersprechen aber muß ich der von Luf. 11, 52 gegebenen Er-

flärung, obichon auch Mener, wenigstens in Beziehung auf einen Sauptpunkt, auf des Berfassers Seite fteht. Abweichend von Mener versteht er das noare nicht vom Wegnehmen, Entziehen, fondern vom Tragen, auf sich Rehmen. Dies scheint mir richtig; aber für fünftlich und gegen den Parallelismus von Matth. 23. 13 streitend halte ich die Deutung des Ausdrucks την κλείδα της γνώσεως. Sier foll der Genitiv den Gegenstand bezeichnen, welcher mit dem Schlüffel auf= und zugeschloffen wird (gleichsam ein haus, nach Mener, ober eine Vorrathsfammer, nach Uhrens); die Schriftgelehrten erscheinen demnach als schlüsseltragende rauiai oder olxovópor über die Vorrathstammern der groots, und das Wehe ergeht über fie, weil fie diefe ihnen anvertrauten Schätze der Erfenntniß (vgl. Rol. 2, 3) nicht, wie es ihres Berufes mar, qu= gänglich gemacht haben (S. 12). Diefer Deutung gegenüber er= scheint doch diejenige, welche der Verfasser selbst nachher aus den clementinischen Homilien und Recognitionen zwar als ausprechend anführt, aber doch ablehnt, ungleich einfacher und richtiger. Der Genitiv der Apposition bezeichnet die Erkenntnig als den Schluffel, mit welchem die Schriftgelehrten nicht nur fich felbst, sondern auch Andern, die gern hinein möchten, den Eingang in das Himmelreich aufthun follten (vgl. Hom. II. III, 18: ώς την κλείδα της βασιλείας πεπιστευμένων, sc. τ. γο αμματέων, ήτις έστι γνώσις, ή μόνη την πύλην της ζωης ανοίξαι δύναται κτλ.). Uuch abgesehen von dem deutlichen Fingerzeig, den uns die Barallele Matth. 23, 13 gibt, scheint die zweite Balfte von B. 52 bei Luc. felbst (elogial. - τ. είσερχ.) die Beziehung auf die βασιλεία των ουρανών un= fehlbar zu fordern. Was für ein Schlüffel fonnte das auch fein, welcher die Vorrathstammern der Gnosis öffnete? Rein, die Schriftgelehrten haben in ihrer Renntnig des Alten Bundes mit feinem Gefetz und feiner Weiffagung das hinreichende, richtige Mittel. welches ihnen und Andern, die an sie gewiesen find, den Gingang in das mit Christo erschienene Himmelreich bahnen könnte; aber fie wollen nicht. Auch die Luc. 24, 32 vorliegende Anschauung ver= ftehe ich nicht so (S. 12), daß durch die Auslegung die Borraths= fammer der Schrift geöffnet werden foll; fondern ich bente, daß die verschloffene, für das eindringende Berftandniß unzugängliche

Schrift durch die Austegung in dem Sinne geöffnet wird, daß man nun hineinsehen und hineingehen und die in dem nun geöffneten Worte vorhandene Meinung wahrnehmen kann a).

Die genauere Erörterung von Offenb. 3, 7 f. und 1, 18 übersgehe ich hier, um mich nun zu der Untersuchung über Matth. 16, 19 und die übrigen Stellen, auf die es eigentlich abgesehen ift, zu wenden. Nach dem Bisherigen werden wir insofern vorurtheilssfrei an diese Stellen herantreten, als wir anerkennen, daß in der symbolischen Bedeutung der Schlüssel sowohl die Vorstellung von einem ramesier als auch die des Thürhütens und Einlaß-Gewährens vorherrschend sein kann. Dies ist allerdings der Ansicht des Bersfassen nicht ganz entsprechend; niemals, sagt er im Ansang seines zweiten Capitels, dienen die Schlüssel in der heiligen Schrift als Symbol des Pförtneramts. Ich meine aber, daß auch Offenb. 1, 18 (vgl. Jes. 38, 10 und andere Stellen, S. 13 f.) und 9, 1; 20, 1 in keiner Weise unter den Gesichtspunkt der ramesia fallen, sondern daß es sich hier um den geöffneten oder verschlossenen Einsund Ausgang handelt.

Die entscheidenden Aussagen des N. T. über das christliche Amt der Schlüssel, wobei — wie uns die obige Inhaltsangabe gezeigt hat — auch das Binden und Lösen und das Sünden Bergeben und Behalten in Betracht kommt, beurtheilt der Verf. folgenders maßen: Die Schlüssel des Himmelreichs, welche Matth. 16, 19 dem Petrus verheißen werden, sind nichts Anderes als das Insigne eines odxorópos oder raplas. Die Vorstellung eines Pförtnersamtes, welche man hier hat sinden wollen, erscheint dem Verf. durchaus unstatthaft. Wir sollen anerkennen (S. 16), "daß Pestrus durch das Symbol der Schlüssel rein zum geistigen odxorópos bestimmt werde, und zwar in demjenigen Sinne, wie er durch die wesentliche Bedeutung des hänslichen Schlüsselamtes gefordert wird,

a) Der Berf, selbst kann ben einfachen Sinn von Luk. 11, 52 nicht ganz verkennen. Die Bergleichung von Matth. 23, 13 bringt ihn zu dem Geständniß, daß der Schlüffel der Gnosis "zugleich" für den Schlüffel des Himmelreichs gelten muß. Da vermengt er also selbst die Schlüffel des Haushalters und die des Pförtners, was er an Meyer (zu Matth. 16, 19) tadelt (S 15).

nämlich als Anffeher über Vorräthe und Schätze, um aus diesen anszutheilen oder den Zugang zu ihnen zu eröffnen". Die letzten Worte des Verf. durfte er genau genommen nicht schreiben; denn der rapias soll ja in keiner Beise einen Pförtnerdienst leisten. Nur als promus conclus theilt er aus den ihm anvertrauten Vorzräthen nuit; er thut nicht, wie ein Pförtner, die Thür einer Vorzräthskammer auf, damit Andere hineingehen und das Nöthige sich nehmen, sondern er allein holt das Erforderliche heraus und vertheilt es. Wir werden gut thun, den Fehler, welchen der Verf. an Meher tadelt, nämlich die Vermengung der Vorstellung vom Haushalter mit der vom Pförtner, entschieden fern zu halten.

Es versteht sich von selbst, daß mit der Aussage über das Schlüffel-, d. h. Haushalteranit, Betri die fogleich nachfolgende Berheißung über das Binden und Lösen (Matth. 16, 19; vgl. 18, 18) in bestimmter Berbindung stehen muß. 2lus dem be= fannten rabbinischen Sprachgebrauche entnimmt der Berf. mit berselben Zuversicht wie Mener u. A. die Deutung, nach welcher das detv und dier das Verbieter und Erlauben bezeichnen foll. Sachlich gehört also die Befugniß zu binden und zu lösen infofern ju dem Schlüffelamt Petri, als dies Schlüffelamt die Predigt des Evangeliums - wodurch die Schätze des Himmelreichs ausgetheilt werden — jene Macht zu binden und zu lösen aber die Auslegung und Anwendung des alttestamentlichen Gesetzes bezeichnet; denn das verbietende Binden und das erlaubende Lösen fann in Wahrheit nur so geschehen, daß aus dem vorhandenen Gesetze die Erklärung nach der einen oder nach der andern Seite hin von dem haushaltenden Schriftgelehrten erhoben wird. So erscheint nach Matth. 16, 19 (vgl. 13, 52; 9, 17) auch Petrus. Altes und Reues, Gesetliches und Evangelisches bringt er vor, da er mit seinem "Binden und Löfen" das alte Gefetz, mit feinen Saushalterschluffeln aber das neue Evangelium des Himmelreichs verwaltet. Aber neben dem so verstandenen sachlichen Zusammenhange zwischen den Schlüffeln des Himmelreichs und dem Binden und lösen will uns der Berf. auch noch einen formalen nachweisen. "Die alte Sitte, Gefäße werthvollen Inhalts zuzubinden und durch einen fünftlichen Knoten zu vermahren, findet sich noch in einer Zeit, wo Schlüffel

längst üblich waren. Offenbar war es also die Sache des Haushalters, nicht blos auf = und zuzuschließen, sondern auch zu binden
und zu lösen" (S. 19). Da haben wir also den Haushalter Betrus, wie er nicht nur mit seinen Schlüsseln, sondern auch mit
Stricken und Knoten die ihm anvertrauten Vorräthe verwahrt, um
sie nach Bedürfniß und Gelegenheit auch auszutheilen, und zwar in
der Verkündigung des Evangeliums und des Gesches.

Die starke Seite dieser Darftellung liegt in der Anglogie des judischen Sprachgebrauchs. Lightfoot, Wetstein u. A. haben eine Maffe von talmudischen Stellen beigebracht, in welchen allein das Binden und Lösen so verstanden wird, wie der Berf. auch Matth. 16, 19 erklärt miffen will. Meger urtheilt geradezu: "Jede andere Erklärung ift diefem folennen Sprachgebrauche gegen= über willfürlich und fprachwidrig." Dennoch rufte ich mich zum Sturm auf diefe fo wohl geficherte Bosition (vgl. auch Jul. Müller in der Deutschen Zeitschr. f. driftl. Wiffensch. u. driftl. Leben, 1852, S. 53); aber ich richte meinen Angriff zunächst auf zwei ungleich schwächere Punkte. Bor allen Dingen bestreite ich dem Berf. das Recht, das Binden und Lösen, d. h. die lehrhafte Beftimmung über Berbotenes und Erlaubtes, auf das altteftament= liche Gefetz zu beziehen. Woher foll uns benn in Matth. 16, 19 diefe Borftellung des alten Gefetzes neben der von dem neuen Simmelreiche erwachsen? Sat der schlüffelhaltende Betrus das Saus= halteraint über die Vorräthe in den Geniachern und den Truben des neuen Simmelreichs, fo mag er auch die in demfelben Sim= melreiche befindlichen "Gefäße werthvollen Inhalts" mit feinen fünstlichen Knoten verwahren. Sein haushälterisches Binden und Lösen wird sich doch auf dieselben Vorräthe beziehen, die er vermoge feines Schlüffelamtes in Bermahrung hat. Läßt fich aber diese Borftellung nicht halten - es wurde in der That eine un= erträgliche Tautologie sich ergeben, indem die Schlüffel wefentlich nichts Anderes befagten, als die Macht zu binden und zu lösen fo können wir nun auf zweierlei Beife helfen: wir muffen entweder zu dem Binden und Lofen ein gang fremdartiges Object herbei= giehen, oder mir muffen das Binden und Löfen felbft anders verftehen. Jenes thut der Verfasser; dies werde ich thun.

754 Ahrens

Aber der starken Position des Verf. ist doch noch von einer ans dern Seite beizukommen. Wie! Sollen wir denn die Zusage des Herrn an Petrus (V. 19) ohne Rücksicht auf das Bekenntniß des Petrus (V. 16), welches doch die ganze Gegenrede des Herrn bestimmt, verstehen? Ich halte es für einen schweren Fehler, daß der Verf. seine für das Nachfolgende maßgebende Erörterung über V. 19 abmacht, ohne diese überaus wichtige Rücksicht auf V. 16 zu nehmen.

Die Stellen Matth. 18, 15 ff. verfteht Uhrens nicht ohne Abweichung von Mener, alfo: Bon einem Banne, welchen die Bemeine verhängen könne, sei gar nicht die Rede; B. 15-17 werde ber Befrankte angeredet; diefem werde anheimgegeben, daß er den hartnäckigen Beleidiger, welcher weder durch eine Unterredung unter vier Augen, noch durch Zuziehung von brüderlichen Zeugen, noch durch Mitwirkung der driftlichen Gemeine dahin gebracht werden könne, sein Unrecht einzusehen und gut zu machen, für einen Beiden und Zöllner achten und bemgemäß behandeln folle; d. h. gegen einen so hartnäckigen Beleidiger werde der Gefrankte von aller weiteren Rücksicht entbunden, fo daß er sein Recht bei dem Berichte ber weltlichen Obrigfeit fuchen möge, wie es einem Beiben und Zöllner gegenüber von Anfang an in der Ordnung gewesen (S. 22). Das Binden und Löfen, welches bei diefem Verlauf ber Dinge der Gemeine obliegt (B. 18), besteht darin, "daß diese ent= scheidet, ob der Verklagte Recht oder Unrecht gethan habe, ob sein Handeln durch das göttliche Gefetz verboten oder erlaubt, gebunden oder gelöft fei." Die folgenden Berfe fagen dann, daß "bie gött= liche Rraft der Entscheidungen der Gemeine nicht von der Rahl der Bersammelten abhängt, sondern davon, daß sie auf Christi Namen jufammen find" (S. 23). Das Bebenkliche biefer Auffaffung liegt auf der Hand. Nachdem die Gemeine in Chrifti Ramen entschieden hat, daß der Beflagte Unrecht hat, foll der Gefränkte vor einem weltlichen Gerichte einen Proceg aufangen, deffen Ausgang fehr zweifelhaft ift und vielleicht dem feierlichen Urtheil der im Namen Chrifti "bindenden" Gemeine schnurftracke zuwiderläuft? Dies ift ein Sinn, deffen innerliche Unrichtigkeit fich fcon fühlen macht. ehe wir noch mit Bestimmtheit die Punkte mahrnehmen, in welchen

der Fehler steckt. Darauf daß ich das Binden und Lösen, welches hier der Gemeine beigelegt wird, anders verftehe als der Berf. darf ich wenigstens hindeuten; aber der zu den Schlufworten von B. 17 gegebenen Erflärung widerspreche ich fofort. Sehr richtig betont der Berf., daß die Anheimgabe "Halte ihn wie einen Beiden und Zöllner" nicht ber Gemeine (B. 18), fondern dem Beleidigten gelte; aber für rein willfürlich und verfehlt halte ich die vorge= brachte Auslegung. Der Context weist uns nach einer ganz andern Richtung hin. Die traurige Eventualität B. 17 steht der B. 15 bezeichneten schönern Absicht gegenüber; das Soneo o edvinde καὶ ὁ τελώνης ift das schmerzliche, aber unvermeidliche Gegenstück zu dem execonoas rov adelov oor, B. 15. Rannst Du, so fagt der Berr zu dem Beleidigten, Deinen Beleidiger in feiner Beife, auch nicht durch Zuziehung der Gemeine, herumbringen und als einen Bruder gewinnen, fo bleibt freilich nichts Anderes für Dich über, als daß Du ihn aufgiebst. Hat er weder Dich noch die Gemeine hören wollen, fo mußt Du ihn für einen braugen Stehenden halten; denn er hat sich selbst von Dir und von der Gemeine geichieben und fich aus einem Bruder zu einem Beiden und Böllner gemacht. Verstehen wir die wichtige Stelle in dieser durch den Context, wie ich glaube, gebotenen Beife, fo werden wir dem Berf. zustimmen, wenn er urtheilt, daß hier (B. 17) von einer Befugniß ber Gemeine, die Excommunication zu verhängen, gar keine Rede fei: aber wir werden auch nicht verkennen, dag von B. 15 bis zu B. 20 hin von einem Verfahren sowohl des einzelnen Bruders (B. 17) als auch der Gemeine (B. 18ff.) die Rede sei, welches wenigstens einen Unlaß zu der später ausgebildeten Ordnung der Rucht und Bann übenden Kirche geben konnte. Aber ich gebe dem Berf. vollkommen zu, daß unfere Stelle nicht ausfagt, daß ber firchliche Bann zur Schlüffelgewalt gehöre.

Wir fommen nun zu dem Vergeben und Behalten der Sünden S. 24 ff.). Das Interesse heftet sich hier besonders an die Stelle Joh. 20, 23. Dieselbe hat nach des Verf. Ansicht den Sinn: "Welche Ihr taufet zur Vergebung der Sünden, denen sind die Sünden vergeben; welche Ihr aber nicht tauset, denen sind sie vergeben, oder auch mit andern Worten: Welchen Ihr durch die

756 Ahrens

Taufe die thatfachliche Erklärung gebt, daß ihre Gunden vergeben find" u. f. w. Bermundert wird man fragen, woher denn die Auslegung von Joh. 20, 23 diefe maggebende Beziehung auf die Taufe entnehme. Es sind zwei Hauptgrunde, welche den Berf. hierauf führen: der von ihm behauptete Parallelismus von Joh. 20, 23 mit Matth. 28, 19 (Mark. 16, 15 und Luk. 24, 47) und die Boraussetzung, daß die Apostel, abgesehen von der Taufe die Macht, Sünden zu vergeben, überall nicht geübt hätten, indem vielmehr im N. T. Bergebung der Gunden Getaufter nur durch Fürgebet erlangt werde, 1 Joh. 5, 16; Jaf. 5, 15f. (S. 29). Aber ich geftehe, daß ich in diefer Deduction nicht einen Bunct finde, dem ich beiftimmen könnte. Daß Joh. 20, 23 mit Matth. 28, 19 durchaus nicht gerettet sei, scheint mir aus der völligen Berschiedenheit von Ort, Zeit und Inhalt diefer Reden des Herrn unzweifelhaft hervorzugehen. Von der Taufe findet sich bei Joh. a. a. D. nicht die leiseste Spur. Und es ist völlig unrichtig, wenn der Berf. aus Stellen wie 1 Joh. 5, 16; Jat. 5, 15 f. beweisen will, daß im R. T. Getaufte durch nichts Underes als durch Fürbitte Vergebung der Sünden erlangten. Ich weiß hier in der That den Verf. kaum zu verstehen, ohne ihm eine Anficht beizumeffen, die ich ihm doch nicht zutrauen mag. Wir follen doch wohl nicht leugnen, daß durch das Wort der apostolischen Brediat. weil diese Chriftum mit feiner heilsamen Gnade wirklich darbietet, auch wirklich und immer Vergebung der Simden dargeboten und ben Gläubigen gegeben wird? Ruht denn nicht die Wirksamkeit der Fürbitte felbft erft auf biefem Grundverhaltniß?

Haben wir, ohne jetzt unsere Ansicht weiter vorzulegen, des Berfassers Auffassung von Joh. 20, 23 ablehnen müffen, so tassen wir vorläufig daszenige auf sich beruhen, was er über das Berhältniß von Joh. a. a. D. zu Matth. 16, 19 sagt: Das Binden und Lösen sein auf das Gesetz bezügliches Amt, welches nicht erst Christus eingesetzt habe; dagegen sei das Bergeben und Behalten der Sünde ein zum Evangelium gehöriges, von Christo einzgesetztes Amt. Wie die Thätigkeit der alttestamentlichen Schriftzgesehrten in dem Binden und Lösen gipfelte, so sollte es die des christlichen Apostels in dem Sündevergeben und Sündebehalten,

d. h. im Taufen, welches das vorhergehende Lehren, nämlich die Predigt der Buße und der Bergebung der Sünden, mit Nothwensdigkeit voraussetzt (S. 30). Aber haben wir nicht oben aus Watth. 16, 18 ein neutestamentliches, ein apostolisches Haushalteramt mit der Besuguiß zu binden und zu lösen als eine Institution Christi kennen gelernt? Handelte es sich doch um die Berwaltung der Borräthe in dem neutestamentlichen Himmelreiche. Hier gibt der Berf. dem ihm wichtigen Gegensatze zwischen Binden und Lösen einerseits und Sünde-Bergeben und Behalten andererseits doch wohl eine zu große Spannung. Er geht doch alsbald wieder darauf aus, jenes Binden und Lösen als im apostolischen Schlüssels oder Haushalteramte mitbegriffen nachzuweisen.

Die lette Abtheilung unfers zweiten Kapitels (S. 30 ff.) handelt nämlich abschliegend von dem Schlüffelamte der Apostel und ihrer Nachfolger. Bezieht sich auch die Zusage des Herrn Matth. 16, 19 auf ben Petrus allein - für das hier bezeichnete Umt war eben Petrus früher reif als die übrigen Apostel (S. 38) - fo gelten doch die Worte bei Joh. 20, 23 und Matth. 18, 18, beren Zusammengehörigkeit schon durch den formellen Barallelismus angezeigt wird (S. 31), allen Jüngern des Herrn. Aus diefen beiden combinirten Stellen wird man dem Bisherigen gemäß ent= nehmen dürfen, einerseits, "daß die Schluffel des Himmelreichs von Chriftus allen Jungern verliehen find, andererseits daß dieses Amt die Macht umfagt, Sünden zu vergeben und zu behalten, d. h. zur Bergebung der Sünden zu taufen. Da aber das Taufen mit dem Lehren ungertrennlich verknüpft ift, fo liegt es nabe, in ber gangen den Aposteln von Chriftus nach seiner Auferstehung gegebenen Beauftragung zu lehren und zu taufen, die Berleihung der Schlüffel des Himmelreichs zu erkennen". Und da nach Luk. 24, 47 das Lehren der Apostel sich auf Buge und Bergebung der Sunden, auf Gefetz und Evangelium, bezieht, "fo darf man weiter folgern, daß die Macht zu binden und zu losen, b. h. das Gefet gu lehren und zu erklären, welche Betro in Berbindung mit den Schlüffeln des himmelreichs verheißen war, die vorbereitende Stufe innerhalb des Kreifes jener Schluffelgewalt bilbet, mahrend fie an= dererseits auch in einem Gegensate zu den Schlüffeln des Simmelreichs gebacht werden kann, gerade wie das Gefetz einerseits dem Evangelium entgegengesetzt ift, andererseits als nothwendige Borsbedingung von diesem umfaßt wird" (S. 31 f.).

Wie ich mich zu diesem ersten, noch vorläufigen Resultate stelle, ist aus meinen obigen Gegenbemerkungen flar. Ich leugne, daß Joh. 20, 23 von einem Taufen zur Vergebung der Sünden die Rede sei; somit würde mir nur das Lehren als Inhalt der Schlüsselgewalt übrig bleiben. Aber auch nach dieser Richtung hin stimme ich mit dem Verf. keineswegs, weil ich seine Auffassung von dem Vinden und lösen, als von dem Lehren des alttestamentslichen, Buße wirkenden und so dem Evangelio Bahn machenden Gesetzes durchaus nicht anerkennen kann.

Indessen gewinnt der Berf, jenes erste Resultat auch noch auf eine andere, wie er meint, viel sicherere Beife (S. 32 f.). Sowohl die Ausdehnung der Schlüffelgewalt auf alle Apostel und ihre Rach= folger, als auch der Inhalt diefer Gewalt ergibt fich nämlich aus ber Idee des durch die Schluffel angezeigten Saushalteramts. "Denn als Haushalter hat Paulus die driftlichen Lehrer anerkannt, auch die nicht unmittelbar von Chriftus Berufenen, wie Apollos" (1 Kor. 4, 1; vgl. Tit. 1, 7; Rol. 1, 25; Ephef. 3, 1f.); er hat in mancherlei Bendungen diese Borftellung vom Saushalteramte des evangelischen Predigers benutt, indem er namentlich den wefentlichen Inhalt diefer Predigt, das Geheimnig des Meffias, als eine Schatz- ober Borrathstammer anschaute, beren reiche Guter durch den Saushalterdienft des evangelischen Predigers den Borern ausgetheilt werden (vgl. Rol. 2, 2f.; 1, 25; 1 Ror. 9, 17). Ohne Zweifel urtheilt also der Verf. richtig, wenn er fagt, daß nach Paulus das Amt des geiftlichen Haushalters das Ministerium Evangelii sei; aber daß dies Amt in der Anschauung des Paulus mit dem Schliffelamte identisch fei, dafür finde ich den Beweis feineswegs einleuchtend. Die Vorstellung eines Schlüffelamtes als solchen findet sich bei Paulus nirgends. Habe ich oben gelengnet, daß überall, auch in den hier wieder nachdrücklich aufgerufenen Stellen Luf. 11, 52 und Matth. 23, 13 die Schlüffel den Dienst eines haushaltenden Bertheilers im Gegensate zu demjenigen eines Eingang gemährenden Pfortners bezeichnen, fo fann ich nicht umhin, jetzt wiederum dem Verf. zu widersprechen, wenn er annimmt, daß Paulus sich die odvoroula des evangelischen Prebigers als das Schlüsselamt in dem bestimmten Sinne des Verf. gedacht habe. Allerdings werden wir unbedenklich sagen: Paulus schildere seine odvoroula als den Dienst eines geistliche Schätze ausetheilenden raulas, eines Haushalters, dessen Insigne sonst mur nicht bei Paulus — die Schlüssel sind; wir mögen also das uns anderswoher bekannte Symbol der Schlüssel, eben sosern sie jedem odvorouos zugehören, auch dem paulinischen odvorouos beilegen, wobei wir nur im Sinne halten müssen, daß Paulus selbst diese Symbolik nicht hat; aber unmöglich dürsen wir die Sache umsdrehen und sagen: der paulinische Begriff der evangelischen odvoroula, d. h. das Ministerium Evangelii, gibt uns Ausschlußels darüber, was das — von Paulus gar nicht genannte — Schlüssels ant sei.

Es ist aber zu beachten, daß sich von dem eigenthümlichen Standpunkte des Paulus aus eine beschränktere Anschauung vom Schlüffelamte (Haushalteramte), als uns bisher aus den Evangelien entgegengetreten ift, ergibt (S. 33 f.). Paulus hat die driftliche Beilspredigt, im Unterschiede von der Gesetzespredigt - dem Binden und Lösen, wie wir oben berichtet sind - vor Augen. Doch follen wir uns durch diese einseitige Darstellung bei Paulus nicht irre machen laffen; "hatten wir von Betrus ober Jafobus Meugerungen über den geiftlichen Haushalter, fo murde ohne 3meifel feine Thätigkeit auch auf das Gefetz bezogen fein". Wir durfen daher, trots der eigenthümlichen Divergenz der paulinischen Borstellung, das Haushalteramt oder das Schlüsselamt als Ministerium Verbi Divini, d. h. Legis und Evangelii betrachten. -Mit diesem Resultate bin ich einverstanden, nicht aber mit der Art und Weise, wie es gewonnen wird. Welcher odnovous hat denn absichtlicher, vollständiger und tieffinniger als Paulus die Predigt des alten Gefetzes mit der des neuen Evangeliums verbunden, oder auch die eine von der andern unterschieden? Allerdings dasjenige Binden und Rofen, welches ber Verfaffer im Ginne hat - namlich die kraft des altteftamentlichen Gesetzes ergehende Lehrbeftim= mung über Berbotenes und Erlaubtes -, findet fich bei Baulus Theol. Stub. Jahrg. 1865. 50

nicht; in diesem Sinne bindet und löft er nicht mit dem alten, in Steine gebildeten, fondern mit bem neuen, geiftlichen, Freiheit, Liebe und Leben schaffenden Gesetze des Glaubensgehorsams; aber in einem andern, uns allen wohlbefannten Sinne lehrt der Apostel fein Evangelium nicht ohne das Gefetz. Gewiß begreift feine oixovouia beiderlei, durch den Heilsrath Gottes unzertrennlich verbundene Güter, die des alten Gesetzes und die des neuen Evangelii. Habe ich mit-diesen Andeutungen über des Paulus Ansichten dem Berf. gegenüber Recht - und ich meine, dag weder bei Betrus noch bei Jakobus, weder bei Johannes (vgl. 1 30h. 2, 7 f.; 4, 7 ff.; Joh. 13, 34) noch bei den Synoprifern (vgl. Matth. 5, 17 ff.) etwas wahrhaft Underes sich findet - so dient mein Widerspruch . vielleicht dazu, einen Zweifel an der Richtigkeit des vom Berf. vertretenen Begriffs vom Binden und Lofen zu begründen und fo einen nicht gang unwirtsamen Schlag gegen die oben bezeichnete ftarte Position, welche der rabbinische Sprachgebrauch gewährt, zu führen.

Aber ungeachtet meines eben eingelegten Widerspruchs erkenne ich mit dem Verf. an, daß das Haushalteramt (das Schlüsselamt, welches aber Paulus nicht nennt) das Ministerium Verbi Divini, d. h. Legis und Evangelii, sei und in diesem Sinne allen christslichen Lehrern eigne.

Wir haben aber schon von dem Verf. vernommen, wie er durch seine Interpretation der mit Matth. 28, 19 combinirten Stelle Joh. 20, 23 zu dem Lehren des Evangelii das Vergeben der Sünden, d. h. das Taufen zur Sündenvergebung, gewinnt. Auf Grund einer abweichenden Auffassung jener johanneischen Stelle mußten wir eben leugnen, daß der Verf. befugt sei, das Taufen neben dem Lehren zum Inhalte des Schlüsselamtes zu rechnen. In einer andern, sehr interessanten Weise tritt uns die Frage setzt wieder entgegen. Petrus und die übrigen Apostel haben ohne Zweisel ihr Schlüsselamt geübt, indem sie am Pfingsttage predigten und tausten (Apg. 2, 14—42). Seenso der Diakon Philippus 8, 5 ff.). Hier haben wir also beide Functionen des Schlüsselamts, das Presdigen und dazu das Taufen. Aber da muß der Verf. selbst ein doppeltes Bedenken erheben: daß in der apostolischen Kirche das

Taufen feineswegs den firchlichen Beamten ausschließlich vorbehalten gewesen sei, und daß Paulus, der Schlüffelamtsträger, geradezu schreibe, der Herr habe ihn nicht gefandt zu taufen, sondern das Evangelium zu predigen (1 Ror. 1, 14 ff.). Jenes erfte Bedenken zu erledigen, fällt bem Berf. nicht schwer; benn ba in ber jungen Rirche noch feine scharfe Abgrenzung der Stände und Thätigkeiten ftattfand, fo war es ja möglich, daß eine in den eigentlichen Be= reich des Schlüffelamts fallende Thätigkeit auch von folchen Gemeinegliedern gelegentlich geübt wurde, welche nicht Träger des beftimmten Schlüffelamts maren; die correcte Zugehörigkeit jener befonderen Thätigkeit zum Schluffelamte murde hiedurch noch nicht abgeleugnet. Allein dem Ausspruche des Paulus gegenüber hat der Berf. einen fehr schlimmen Stand. Er erklärt: "Man darf baraus nicht entnehmen, Baulus habe das Taufen nicht zum apostolischen Umte gerechnet, das wir als das Schlüsselamt kennen gelernt haben; vielmehr hat er offenbar vorgezogen, das Taufen Andern (gewiß firchlichen Beamten) zu überlaffen, welche dies mit berfelben Wirksamkeit verrichten konnten, um feine Zeit und Rraft vorzuge= weise dem Lehren zu widmen, wozu er durch ein besonderes Cha= risma junächst berufen zu fein glaubte. Much Betrus läßt Apg. 10, 48 durch seine Begleiter taufen." Auch ich bin der Ansicht, daß man die Worte des Paulus nicht pressen darf, daß man fie eum grano salis verstehen muß und insbesondere aus ihnen nicht folgern kann, die einzelnen von Paulus selbst vollzogenen Taufen feien von ihm im Widerspruch gegen seine Sendung vollzogen; aber ich gestehe, daß ich die Ausfage des Apostels für durchaus unbegreiflich halten muß, wenn ich die bod auch dem Paulus geltende Bevollmächtigung jum Schlüffelamte Joh. 20, 23 (val. Matth. 28, 19) im Sinne des Berf. verfteben foll. Ich glaube beshalb berechtigt zu fein, nun auch auf Grund von 1 Ror. 1, 14 zu beftreiten, daß das Taufen - wie es der Berf. verftanden miffen will - gleich dem Lehren jum Schlüffelamte gehore. Bis jett haben wir immer noch nichts Weiteres als das Ministerium Verbi Divini (Legis et Evangelii).

Wenn wir aber nicht im Stande find, das Taufen im Sinne des Berfassers als wesentliches Moment des apostolischen Schlüffel-

amtes gelten zu laffen, fo werben wir gleicherweife leugnen muffen, daß er uns wirklich bewiesen habe, warum wir die Berwaltung des Abendmahls (vgl. Apg. 20, 11), das Handauflegen (vgl. Apg. 6, 6 bis 13, 3; 1 Tim. 4, 14; Apg. 8, 16 ff.; 9, 12 ff.) und das feierliche Gebet (vgl. Apg. 6, 6ff.; 9, 40; 14, 23; 3af. 5, 14) gerade unter den concreten Begriff des Schluffelamtes faffen follen. Wir feben allerdings, daß die Apostel diese Functionen ausüben; wir haben uns auch überzeugt, daß die Apostel ein Schlüffelamt haben: aber woher entnehmen wir die bestimmte Ginficht, daß zu diesem Schlüffelamte als folchem die befondern Functionen des Brodbrechens u. f. w. in demfelben Ginne gehören, wie wir das Lehren als den eigenthümlichen Inhalt des Schlüffelamtes fennen gelernt haben? Aber mit Freuden hebe ich hervor, wie viel näher hier der Berf. vermöge seines echt evangelischen Tactes an die Wahrheit der Sache, wie ich wenigstens dieselbe zu verstehen meine, herankommt, als vorhin, da er durch seine falsche Deutung der falfch combinirten Stelle bei Johannes das Taufen in den eigenthümlichen Bereich des Schlüffelamtes bringen wollte. Zweierlei scheint mir in dem ju Apg. 6, 4 (S. 37) Gefagten besonders lobenswerth. Erftlich, daß er die Verwaltung der beiden Sacramente zum Dienft am Worte gerechnet miffen will: "benn beide enthalten die feierlichste Anwendung und Beftätigung des Evangeliums für die einzelnen Gläubigen". Gewiff, denn eine blofe Handlung kann als folche unfer inneres Leben gar nicht erreichen. Das hinzukommende Wort ift es, welches das Sacrament über den Migverstand und den Migbrauch des Opus operatum hinaushebt. Sodann werden wir dem Berf. gern beiftimmen, wenn er über das Bebet bemerkt, daß es feinem Begriffe gemäß - weil ja in bemselben der Mensch zu Gott rede — anscheinend sich nicht wohl als eine Function des Haushalteramtes darstelle, in der That aber als folche betrachtet werden dürfe, weil doch die im erhörten Gebete erlangte Gnadengabe eben durch den Dienft des Betenden einem Andern gutomme, diefem zugetheilt und, wie die begleitende Sandauflegung anzeige, zugeeignet werde. Wir werden also unbedenklich anerkennen, das die Fürbitte jedem Saushalter über Gottes Geheimnisse obliegt; aber hiemit genügen wir der Meinung des Berf.

noch keineswegs. Er will, daß wir in diefem Gebete ein eigenthumliches Stud bes bestimmten Schlüffelamtes erkennen. Aber wo erscheint denn die Fürbitte in diesem besondern Lichte? Wenn Paulus für feine Gemeinen betet, fo gibt er doch nirgends zu verfteben, daß er hierin eine befondere Befugnif oder Pflicht feines Saushalteramts, oder feines Schlüffelamts, übe; auch er begehrt die Fürbitte ber Gemeinen und fordert, daß fie für alle Gläubigen, für die Obrigfeiten, für alle Menfchen beten follen. Da dürfen wir fagen, daß alle Glänbigen wie betende haushalter erscheinen; fie haben alle zumal ben freien Zugang zu den Schätzen der Gnade Gottes und durfen allesammt mit ihren Gebeten hineingreifen, für fich felbst und für Andere. Haben und gebrauchen sie aber deshalb alle die amtlichen Schlüffel des Haushalters? Ich fann alfo nicht zugeben, daß das Gebet in dem Sinne, wie der Berf. will, jum Schlüffelamte gehöre. Mir bleibt dem Berf, gegenüber als Inhalt diejes Amtes (Matth. 16, 19) nichts Anderes übrig, als der Dienst am Worte. -

Und doch komme ich dem Berf. von einer andern Seite her wiederum näher, als es dem Bisherigen zufolge scheinen mag. Wenn der Berf. nach Buther's finnigem Worte das Schlüffelamt als ben Dienft an den Beilthumern der Rirche, nämlich Wort, Taufe, Abendmahl und Gebet, befinirt, fo fann ich in dem Ginne unbedenklich zustimmen, daß es sich nicht um eine Definition hanbelt, welche mit geschichtlicher Genauigkeit den unmittelbaren Inhalt des Matth. 16, 19 von dem Herrn felbst eingesetzten - oder, bem Futurum δώσω zufolge, in Aussicht gestellten - Schluffelamtes darlegt, sondern um eine Beschreibung desienigen Inhalts, welchen auf Grund der unmittelbaren Inftitution des herrn felbft, nach firchengeschichtlichem und firchenordnungsmäßigem Rechte, das in der epangelischen Rirche vorhandene, als Schlüffelamt (oder auch als Saushalteramt) verstandene Predigtamt hat und haben muß. Diefen Unterschied zu machen, haben wir Recht und Pflicht. Und wenn das durch die Reformation hergestellte und hentiges Tages bestehende Predigtamt in der Weise als das firchengeschichtlich und firchenordnungsmäßig ausgebildete und, wenn ich fo fagen darf, ausgewachsene Schlüffelanit (Matth. 16, 19) fich darstellt, daß wir

764 Ahrens

in der entwickeltern Geftalt die wohl bewahrten, durch keine falschen Zuthaten entstellten Grundzüge der von dem Herrn selbst gemachten Institution wiedersinden, so werden wir eben hierin die starke Einsheit erkennen, welche die mannichfaltigen Functionen des gegenwärstigen Amtes reinlich und sicher verbindet; die verschiedenen Heilstümer, an denen dies Amt dienen soll, werden uns als die vielseitige Entsaltung eines, dem Schlüsselamte von dem Herrn selbst anvertrauten Heilthums erscheinen, und es wird uns nicht wundern, wenn uns mancherlei Beschreibungen von dem Inhalte dieses Amtes begegnen.

Hiemit deute ich sowohl auf das hin, was der Berf. im dritten und den folgenden Capiteln seines Buchs ausführt, als auch auf das, was ich selbst zum Abschluß meiner Bemerkungen noch zu sagen habe.

Die von dem Berf. gegebene Schilderung ber in der ältesten nachapostolischen Kirche und der bei den lutherischen Reformatoren -fich findenden, insbesondere auch den in den lutherifchen Symbolen ausgesprochenen Ansichten von dem Schlüffelamte ift mit einer ausgezeichneten Sorgfalt entworfen und ausgeführt. Das fleißigste Studium ber Quellen gewährt bem Berf. die Mittel zu einer ängerft fehrreichen Detailfchilderung. Diese ift aber gerade nicht bagu geeignet, in einem summarischen Berichte wiedergegeben gu werden. Möge der Lefer die intereffante Darftellung des Berf. felbft zur hand nehmen. Ohne aufsteigende Zweifel und ohne Widerspruch wird er den Verf. schwerlich hören, wenn dieser die Differenzen 3. B. innerhalb der symbolischen Bücher als harte Gegensätze darstellt; aber immer wird man fich an der ruhigen Klarheit, der feinen Auffassung und der gründlichen Gelehrsamkeit. mit welcher der Berf, seine Arbeit ausgestattet hat, erfreuen, und man wird von ihm wirflich etwas lernen.

Wenn ich aber auch, schon um den mir hier vergönnten Raum nicht ungebührlich in Auspruch zu nehmen, darauf verzichten muß, die kirchengeschichtliche Partie der anziehenden Arbeit genauer in's Auge zu fassen, so meine ich doch zu einem gewissen Abschluß zu gelangen, indem ich den vorhin mit schuldiger Aufrichtigkeit ausgesprochenen Bedenken gegen des Verf. Erörterung über den neutestamenklichen

Begriff des Schlüffelamtes eine kurze Darstellung meiner eigenen Ansicht hinzufüge. Das bin ich dem Berf. nicht weniger schuldig als dem Leser, und so wird doch wenigstens in Beziehung auf die eigentlich maßgebenden Aussagen des N. T. die Rede und die Gegenrede einigermaßen vollständig vernommen.

In der Grundstelle Matth. 16, 19 verstehe ich die beiden Sauptpunkte, von denen alles Wefentliche abhängt, anders als der Berf .: die Schlüffel und bas Binden und Löfen. Ohne Zweifel konnen die Schlüffel an fich felbst ebensowohl den Saushalter wie den Pförtner bezeichnen; ich glaube aber dem Berf, gegenüber getroft behaupten zu dürfen, daß in den Reden des Herrn, wie sie von den Synoptifern aufbewahrt find, diejenige Vorstellung, nach welcher es fich um das Eingehen in das Himmelreich handelt, auf das Entschiedenste vorherricht und, fo zu fagen, fortwährend zur Sand ift, während die andere Borftellung von dem die Borrathe des Himmelreichs austheilenden Haushalteramte bei den Spuoptifern faum angedeutet wird. Man vergleiche nur guf. 12, 42 und Matth. 13, 52 mit Stellen wie Matth. 7, 13; Ruf. 11, 52; 13, 24; 16, 16; 18, 17, und man wird fehen, daß zu der Borstellung vom himmelreiche sich wie von felbst die des Eingehens in daffelbe gefellt. Deshalb ift es von vornherein im höchften Grade mahrscheinlich, daß die Matth. 16, 19 genannten Schlüffel auf den Pförtnerdienst des Apostels deuten, welcher den Gingang in das Himmelreich, das ja Alle in sich aufnehmen foll, zu eröffnen hat. Mit diefer zunächst berechtigten Vorftellung von dem Schlüffelamte des Petrus, als eines Pförtners, stimmen aber auch die übrigen Momente im Contexte viel flarer und richtiger zusammen, als mit der Vorstellung vom Haushalteramte. Wir muffen sowohl auf das die Berheifung des Herrn veranlaffende Bekenntniß des Betrus B. 16 zurückblicken - was der Berf, ganglich verfaumt hat - als auch versuchen, das Folgende befriedigender zu erklären. Indem Betrus das driftliche Grundbekenntnig ablegt, beweift er, daß er diejenige gottgewirkte Tüchtigkeit hat (23. 17), welche unbedinat erforderlich ift und wesentlich ausreicht, wenn er als ein Reuge und Botschafter Chrifti in die Welt ausgehen und durch die Berfindigung eben jener Alles umfaffenden Glaubensmahrheit das

Simmelreich mit allen seinen Seilthümern ben Menschen nabebringen oder die Pforte zum himmelreiche aufthun foll, fo daß Diejenigen, welche jenes Bekenntnig fich aneignen, hineingehen und zu Chrifto felbst hingelangen können. Das bestimmte apostolische Umt, dies auszurichten, verheißt hier der Berr dem Betrus (δώσω σοι). Jett gibt er es ihm noch nicht wirklich; aber bem ichon jett vorhandenen und fo freudig bezeugten Glauben des Betrus entspricht die Berheiffung des Herrn, welche einerseits die schon vorhandene Tüchtigkeit anerkennt, andererseits aber auch auf eine weitere Ausruftung des Mannes zu feinem hohen und heiligen Amte hinweist (vgl. Joh. 15, 27; Apg. 1, 8; auch Apg. 1, 22; 10, 41 ff.). Das Schlüffelamt im Sinne von Matth. 16, 19 ift also wie mir scheint, nichts Anderes als das Amt, das Bekenntniß von Chrifto (B. 16), d. i. das Evangelium zu predigen. Als Reugen Chrifti üben die Apostel den wesentlichen, mit dem Schlüffelamte ihnen befohlenen Dienft. Tragen wir etwa in den Bereich ber paulinischen Vorstellungen das von Paulus selbst niemals gebrauchte Bild von den Schluffeln ein, fo durfen wir fagen: er übt fein apostolisches Schlüffelamt, indem er Chriftum predigt (2 Ror. 4, 5), ben Gefreuzigten und Auferstandenen (1 Ror. 1, 23; 2, 2; 15, 1 ff.). alfo fein Evangelium predigt. Run verftehen mir, warum Baulus fagen kann, dies zu predigen sei er gefandt, nicht aber zu taufen, nicht zu irgendeinem andern Dienste (1 Kor. 1, 17). Ich habe nichts dabei zu erinnern, wenn man hier eine paulinische Beschreibung vom apostolischen "Schlüffelamte" finden will; aber man muß bann auch mit dem sich begnügen, mas Paulus hier und überall wirklich fagt. Die Predigt des Evangeliums von Chrifto, das ift bas Wefen des Schlüsselamts. Haben die Schriftgelehrten und Pharifaer in ihrer Erkenntnig vom Gefetz und von der Weiffagung ber alttestamentlichen Schlüffel, der ihnen felbst und Andern ben Rugang zu dem gegenwärtigen Chriftus, ben Gingang in bas vor= handene Himmelreich öffnen könnte (Luk. 11, 52), fo haben die apostolischen Lehrer in der von Betrus mufterhaft bezeugten Erkennt= niß (Matth. 16, 16) den Schlüffel, mit welchem fie, fraft bes zu rechter Zeit (Apg. 2) und mit ber allgenugfamen Begabung ihnen wirklich und völlig übertragenen "Schluffelamtes", für Juden und

Heiben den Zugang zu Chrifto, den Eingang in bas Himmelreich, den Eintritt in die Gemeine der Heiligen, in die Gemeinschaft mit dem Vater und dem Sohne öffnen follen.

Bon hier aus hoffe ich sowohl die übrigen einschlagenden Stellen (Matth. 16, 19; 18, 18; Joh. 20, 23) richtiger, als ber Berf. vermochte, zu erklären, als auch über die spätere kirchenordnungs= mäßige Ausgestaltung des "Schlüffelamtes" zutreffender zu urtheilen. Zunächst ergibt sich leicht, warum wir, ohne die Grenzen des Matth. 16, 19 vorliegenden Begriffs willfürlich zu überschreiten, die chriftliche, die evangelische Verkündigung des alttestamentlichen Gefetzes mit zum apostolischen Schlüsselamte rechnen muffen. Die alttestamentliche Offenbarungswahrheit ift eben, und zwar nicht blos vermöge des Sündenerkenntnig und Buge wirkenden Gefetes, fonbern auch vermöge der in der Weiffagung und fonft im A. T. bargebotenen Beilserkenntnig und Glaubensfreudigkeit, fo unguflöslich mit dem neuteftamentlichen Evangelium verknüpft, daß eine Scheidung gar nicht gedacht werden fann. Darin fomme ich also jeden= falls mit dem Verf. überein, daß auch ich das Schlüffelamt für bas Ministerium Verbi Divini, i. e. Legis et Evangelii, anfehe. Rein Juhaber des Schlüffelamts zeigt uns deutlicher, in welchem Sinne das Ministerium Legis zu demfelben gehört, als der Apostel, welcher sich bewußt war, von dem Herrn nur dazu gefandt zu fein, daß er bas Evangelium predigen follte.

Aber wenn Paulus jemals etwas gethan hat, das wir nach Matth. 16, 19 "binden und lösen" nennen mögen, so hat er hiebei gewiß nicht das alttestamentliche Gesetz als solches, in seinem Gegenssatz zu dem neutestamentlichen Evangelium, angewandt. Hat er gegen den Blutschänder zu Korinth in irgendeiner Weise seine apostolische Macht "zu binden und zu lösen" ausgeübt, so sagt er uns jedenfalls, daß dies frast des neutestamentlichen Evangelii, im Namen Christi geschehen sei (1 Kor. 5, 4; vgl. V. 7. 11; 6, 13 f.). Und wenn er erklären will, was geboten und was verboten sei, so geht er auf den im Lichte der neutestamentlichen Gnade angeschauten Gegensatz von Geist und Fleisch, von Leben und Tod, von Christus und Belial zurück, nicht aber auf die Bestimmungen des alttestamentlichen Gesetzes. Nicht anders steht die Sache bei Johannes

768 Ahrens

(vgl. 1 Joh. 1, 5 f.; 2, 3 f.; 3, 2 f.; 5, 1 f.), bei Betrus (1 Betr. 1, 13 f.; 2, 1 f.) und bei Jatobus (Jat. 2, 1. 8).

Wir muffen nun aber versuchen, von dem "Binden und löfen" eine bestimmtere Erflärung zu geben, welche an die Stelle der vom Berf. gegebenen und von uns schon vorhin vielfach angefochtenen Auffassung treten fann. Die Erklärung, die wir fuchen, muß dem Zusammenhange von Matth. 16, 16 f. besser entsprechen, und zu der gleichsantenden Parallele 18, 18 richtiger stimmen, als wir oben bei dem Berf. gehört haben. Da gilt es aber vor allen Dingen, dem ftarken Argumente, welches der Berf. aus dem rabbinischen Sprachgebrauch entnimmt, zu begegnen. Ich mage es, zunächst diesem rabbinischen Sprachgebrauche, nach welchem das "Binden und löfen" die lehrhafte Erklärung über das, mas verboten und was erlaubt fei, bezeichnef, den biblischen Sprachgebrauch entgegenzustellen. Man hat uns keine einzige biblische Stelle, in welcher derselbe Gebrauch vorläge, zu zeigen, außer den beiden Stellen bei Matthäus, über welche eben Austunft gefucht wird und welche wenigstens von dem Berf. nach Maggabe jenes rabbinischen Sprachgebranchs durchaus nicht befriedigend erklärt werden. Da= gegen haben wir wirklich einen biblifden Sprachgebrauch, welcher wenigstens bei einer der beiden correlaten Aussagen gang genau zutrifft, bei dem "Lösen", somit aber leicht die Anwendung auf das correlate "Binden" geftattet und dabei einen Sinn ergibt, ber uns mit Klarheit und Wahrheit auspricht. Wir finden Jef. 40, 2: Hiob 42, 9 und Sir. 28, 2 die Formel Lielv t. auagriav im Sinne von vergeben. Bewährt fich diefer biblifche Sprach= gebrauch bei. Matth. 16, 19 und 18, 18, so rechtfertigt fich die von der evangelischen Rirche mit Vorliebe gehegte Unnahme, daß wir in Joh. 20, 23 eine das Wesen der Sache aussprechende Parallelftelle haben. Bas die Form der Darftellung in den Stellen bei Matthäus anlangt, fo erkenne ich einen Wechsel berfelben zwischen 16, 18 und B. 19 vollkommen an; hier und bei 18, 18 glaube ich aber in diefer Hinficht durchaus nicht ungünftiger zu ftehen, als uns oben der Berf. erschienen ift. Die Rede des Herrn, welche schon 16, 17 nicht ohne einen gewissen bildlichen Zug ist (σάρξ καὶ αίμα), enthält in B. 18 und 19 mehr als

einen Wechsel in den bildlichen Borftellungen. Ich febe gar feine Schwierigkeit darin, anzunehmen, daß der Herr einmal durch bas Symbol ber Schlüffel den Petrus als Pförtner des himmelreichs bezeichne, fodann unter Anwendung des andern Symbols vom Binden und lösen ihm die Macht, Sünden zu behalten und zu vergeben, zuspreche, wenn nur einerseits biefer Ginn bes lettern Symbols im Bereiche des biblifchen Sprachaebrauchs liegt und andererseits der innere Zusammenhang der Gedanken dabei sicher und richtig zu erkennen ift. Die Ausweichung in der Form der Darstellung ift doch in der That viel leichter, als der starte Wechsel der beiden Borftellungen, nach welchen Petrus erftlich als Grundstein für den Aufbau der Gemeine und fodann als Schluffelhalter an der Pforte des Simmelreichs - oder als Saushalter. wie der Berf. will - erscheint. In dem Sachgehalte aber finden wir den klarften Zusammenhang, wenn wir die Macht zu binden und zu lofen von dem Behalten und Bergeben der Gunde verftehen. Gleichwie fonft, wenn es fich um den Eingang in das nahe herbeigefommene Himmelreich handelt, der Ruf ergeht: Thut Buffe und glaubet an das Evangelium, wie es diefer heiligen Grundordnung entspricht, daß der Vorläufer des Herrn durch eine Bufpredigt und Taufe jur Bergebung der Gunden ben Gingang zum Simmelreich bahnen mußte, fo gibt ber Berr auch dem Apostel, welchen er querft zum Pförtner des himmelreichs beftellt, die Befugnig, Sunde zu vergeben und nicht zu vergeben, sondern zu behalten. Gewiß aibt er weder ihm noch einem andern fündigen Menschen die allerhöchste Prarogative des heiligen, allwissenden und recht richtenden Gottes; wohl aber gibt er ihm dasjenige, mas eben die gott= geordnete Rraft ber "Schluffel", d. h. des Evangeliums von Chrifto, in der That schon ift, nämlich die der evangelischen Heilspredigt wesentlich beiwohnende, ihr eingeborene Kraft, Leben oder Tod zu wirfen. Bergebung der Gunden, Leben und Seligkeit den Glaubigen zu gewähren und den Ungläubigen zu verfagen und fo die Gunde und Schuld berfelben unter das gerechte Gericht Gottes zu binden.

Den so bei Matth. 16, 19 sich ergebenden Begriff können wir ohne Schwierigkeit auch bei 18, 18 gleichmäßig festhalten. Ist Betens vermöge feines frendigen Bekenntnisses fähig und würdig

770 Ahrens

zur Uebernahme des Amtes, mit der Berfündigung eben diefes von ihm felbst wirklich angeeigneten Evangeliums aller Welt die Pforte des himmelreiche aufzuthun, Bergebung der Gunden allen Gläubigen zu gewähren und den Ungläubigen ihre Schuldverhaftung feftzumachen, fo ift nach Matth. 18, 18 die Gemeine des Herrn, die ja auf jenem Bekenntnig des Petrus gleicherweise steht und in welcher der Herr felbst lebendig gegenwärtig ist, weil fie ihn selbst im Glauben hat (B. 19), weil fie fein Leib ift und fein Geift in ihr lebt und wirft, oder wie wir fouft die Sache beschreiben wollen jedenfalls ift die Gemeine des Herrn in der Lage, fraft des in ihr wirksamen Evangeliums zu binden und zu löfen, b. h. im Ramen bes Berrn einem Chriften, ber an feinem Bruder gefündigt hat, biefe Sunde zu vergeben, wenn er fich als ein Bruder hat gewinnen laffen (V. 15) und Buge gethan hat, oder auch ihm feine Sunde zu behalten, wenn er felbft durch feine unbruderliche Bal8ftarrigkeit wie ein Sunder und Bollner fich darftellt. Wollen wir hier die Darftellungsweise von Matth. 16, 19 zur Anwendung bringen, fo durfen wir wohl fagen: der Berr gibt der Gemeine die Schlüffel des Himmelreichs. Weil sie die evangelische Erkennt= niß Christi hat, deshalb hat fie dieje Schlüffel; deshalb fann und foll sie die im Evangelium wohnende Rraft, selig zu machen und zu verdammen, auch zur Wirkung bringen.

Zum Schlusse erlaube ich mir noch ein Wort über das Taufen, Brodbrechen und Beten und die Beziehung dieser Functionen zu dem apostolischen und zu dem gegenwärtigen "Schlüsselamte". Ich kenne nur eine urkundliche Aussage des Herrn über das "Schlüsselamt" als solches; diese (Matth. 16, 19) sagt weder vom Tausen, noch vom Brodbrechen, noch vom Beten ein Wort. Den Besehl und die Berheißung in Beziehung auf diese Thätigkeiten hat der Herr besonders gegeben, ohne die leiseste Erinnerung an die Schlüsselbes Himmelreichs. Ich kann also nur urtheilen, daß alle diese Functionen dem ursprünglichen Sinne von Matth. 16, 19 zufolge nicht zum Begriffe des Schlüsselamtes gehören; dies ist nichts Ansberes als die Predigt des Evangeliums zur Vergebung oder zur Behaltung der Sünden.

Dennoch erkenne ich mit voller Freudigkeit der Kirche das Recht

gu, auf die organische Gefammtheit des evangelischen Dienstes an ihren mancherlei Beilthumern jenen von den Schluffeln finnvoll hergenommenen Namen zu übertragen. Denn die einzelnen Functionen der evangelischen Predigt, der Sacramenteverwaltung und des Gebetes hängen nicht nur mit innerlicher Nothwendigkeit unter einander zufammen, fondern das ftarte Band, welches fie alle einheitlich verbindet, ift auch gerade das Wort, deffen Berwaltung ber Berr eigentlich meint, indem er von den Schluffeln redet. In diesem Sinne, meine ich (vgl. bagegen den Verf., S. 77), wird 3. B. im Anhange zu ben Schmalkalbischen Artikeln das jus vocationis, und zwar als ein Theil der potestas ordinis, zum Schlüffelamt ber Rirche gerechnet. Gewiß; benn die Rirche, welche, als Inhaberin der Schlüffel, Amt und Pflicht hat, das Wort zu predigen, muß eben behufs der Ausübung diefes Amtes die predigenden Bersonen suchen, prüfen und beauftragen. Mich dunkt, je klarer wir einsehen, mas das Matth. 16, 19 genannte Schlüffelamt wirklich ift, befto leichter werden wir uns in den verschiedenen Beftimmungen beffelben, welche firchengeschichtlich und firchenordnungsmäßig erwachsen sind, zurechtfinden.

Loccum, August 1864.

D. Fr. Düfterdied.

2

Rirchengeschichte des neunzehnten Jahrhunderts von D. Ferdinand Christian Baur, ordentlichem Prosessor der Theologie an der Universität Tübingen. Nach des Versassers Tode herausgegeben von Eduard Zeller. Tübingen, Verlag und Druck von L. Fr. Fues. 1862. XIV und 557 S.

"Hat auch das Schicksal dem Verf. die Vollendung seines um= fassenden Werkes (der ganzen Kirchengeschichte) in der von ihm be772 Banr

absichtigten Weise untersagt, so wird doch der Ersat dafür, welcher hiemit geboten wird, allen Freunden desselben willsommen sein." Diesen Worten des geehrten Herausgebers wird gewiß jeder Freund der Kirchengeschichte überhaupt beistimmen, und zwar um so mehr, da das vorsiegende Werk nicht aus mehr oder weniger unzuverslässigen Collegienheften der Studirenden compilirt ist, sondern lediglich der Abdruck ist von D. Baur's eigenen Manuscripten, wie er sie für seine Vorlesungen "mit außerordentlicher Gewissenschaft auszuarbeiten pflegte. Diese Vorlesungen hat D. Baur seit dem Sommer 1850 regelmäßig, und zusetzt im Winter 1859/60 gehalten. Was seitdem Erwähnenswerthes geschehen ist, hat der Herausgeber hinzugesetzt und seine Zusätze ausschiedlich als solche bezeichnet; sie sind übrigens ganz und gar in einem der Tendenz des Werkes entsprechenden Sinne abgefaßt.

Bede Schrift über irgendwelchen Gegenstand bietet fich von zwei Seiten der Betrachtung bar. Buvorderft fann fie objectiv betrachtet werden aus dem Gesichtspunkte des darin behandelten Stoffes, fo= dann fann aber bei der Betrachtung auch die Rückficht obwalten auf die Subjectivität des Berfassers, so daß feine Schrift als Emanation seines Geiftes aufgefaßt wird. Bohl felten möchte diefe Bemerkung eine größere Unwendung finden, als auf das por= stehende Werk des berühmten Tübinger Theologen. Denn es gibt feinen Zeitpunkt der Geschichte, deffen Behandlung mehr geeignet ift, die eigenthümliche Richtung und Stimmung des Geschichts= schreibers hervortreten zu lassen als gerade die Geschichte der neuesten Beit, in die er mit seinem Leben und Denken verflochten ift, von deren Ereignissen er sagen kann: quorum pars ipse fui; und nirgends wird man diese subjective Seite besser beobachten können, als bei einer folden Darstellung, die zunächst nicht für die größere Deffentlichkeit bestimmt ift und mo daher der Berf. feiner Gubjectivität um fo freieren Lauf lägt. Wahrlich, bei einem geiftig fo bedeutenden Manne wie D. Baur, ift es der Mühe werth, auf die subjective Seite feiner Schrift, die sich übrigens von der objectiven nicht völlig scheiden läßt, alles Ernstes die Aufmerksamkeit ju richten. Sofern feine Schrift und zeigt, wie der einflugreiche und weithin wirkende Theologe sich zu den firchlichen und theologischen

Erscheinungen seiner Zeit überhaupt stellte, wie dieselben sich in seinem Geiste verknüpften, welches Resultat er daraus zieht, welches Ende er kommen sieht, insofern ist seine Schrift an sich selbst ein Stück und zwar ein nicht unerhebliches Stück Zeitgeschichte.

Welch ein reiches Gebiet der wichtigften und verschiedenartigften Erscheinungen die Rirchengeschichte des neunzehnten Jahrhunderts ift, das geht auch aus Baur's Darstellung hervor. Wie groß ist in diefer Hinsicht der Unterschied zwischen unserer Zeit einerseits und der entsprechenden Zeit des 18., selbst des 17. Jahrhunderts andererseits! Man muß fast auf die erste Sälfte des 16. Jahrhunderts gurudgehen, um eine zutreffende Parallele zu finden, — womit wir jedoch die tiefgehenden Charafterzüge nicht verkennen wollen, wodurch sich das Reformationszeitalter von dem unfrigen unterscheidet. Und doch hat D. Baur durchaus nicht das gefammte Gebiet des firchlichen Geschens umspannt. So fällt es vor Allem auf, daß er nur unfern Welttheil in feine Darstellung aufgenommen und glies Außereuropäische geradezu ausgelassen hat. Das hängt damit zusammen, daß er auf die großartigen Schöpfungen des chriftlichen Uffociationstriebes, wie er fich in den Bibel- und Miffionsgefell= schaften bethätigt, jenes Triebes, der die Signatur unserer Tage wefentlich mit ausmacht, sein Augenmert nicht gerichtet hat. Auch was die europäischen Zustände und Ereignisse betrifft, so tritt da eine große Ungleichheit der Behandlung hervor, in Hinsicht sowohl ber einzelnen gander als der verschiedenen Zweige der firchlichen Entwicklung. Offenbar ist Deutschland bevorzugt, und zwar das protestantische Deutschland, speciell die protestantisch-deutsche Theologie in ihrer Berbindung mit der deutschen Philosophie.

Das führt uns zur Betrachtung der ganzen Anlage des Werkes. Es werden verschiedene Boraussetzungen gemacht, worin sich diese Anlage immer wie deutlicher ausspricht. Zuerst bemerkt der Verf., daß wir die Veränderungen des äußeren firchlichen Lebens nicht betrachten können, ohne den wahren und eigentlichen Grund derselben in den herrschenden theologischen Ansichten und Richtungen zu erstennen (S. 2), wogegen nichts einzuwenden ist. Von da geht er weiter fort zu der andern Vorausssetzung, daß der Umschwung in der Theologie selbst durch alles Dassenige bedingt ist, was den pos

774 Baur

litischen, wiffenschaftlichen, geistigen Charafter einer Zeit beftimmt, mas cum grano salis verftanden ebenfalls richtig ift, b. h. wenn man nicht vergift, daß es noch andere Bedingungen gibt, sowie daß die theologischen Zustände auch wieder auf andere Berhältniffe ein= wirken. Dies führt den Berf. zu der dritten und wichtigften Boraussetzung: "Gab es einst eine Zeit, in welcher im Grunde die ganze Weltgeschichte im Christenthum aufging, in ihm ihren beherrschenden Mittelpunkt und das Brincip ihrer Bewegung hatte, so ist jett vielmehr das gerade Umgekehrte der Fall." Ueber dem Chriftenthum fteht bemnach etwas Söheres, ein Allgemeines, dem das Christenthum soll affimilirt werden, und dieses Allgemeine, Böhere, ift, - wir wissen es nicht anders zu benennen, - der Beift der Zeit, in deffen Form das Chriftenthum foll gegoffen werden. Wer dürfte es leugnen, daß ein folder Zug durch unfere Zeit geht? So viele Erscheinungen unserer Tage haben es uns mit erschreckender Rlarheit bewiesen. Im Grunde ist zwar in jedem Jahrhundert die Geschichte der Rirche wesentlich die Geschichte des Rampfes des Chriftenthums mit dem jeweiligen Zeitgeiste, der jenes in irgend einer Form fich zu unterwerfen trachtet. Aber jener Zug macht sich in unsern Tagen, wie D. Baur treffend bemerkt, mit einer vorher kaum geahnten Energie geltend. Denn es ift ja nicht die Rede davon, daß das Christenthum immer wie mehr dahin streben foll, Allen Alles zu werden, um Etliche zu gewinnen, und zu diesem Behufe seine Formen und Anfassungsweisen zu wechseln, um den neuen Zeitbedürfnissen zu genügen, sondern um gangliche Auflösung des eigenthümlichen Princips des Chriftenthums. wie man es bis dahin verftanden hat, handelt es fich, und D. Baur macht fich zum Organ, zum Apologeten diefer Richtung, er identificirt sich mit derselben. Sein Werk ift der Versuch, geschichtlich darzulegen, wie das positive Christenthum, mas allen Confessionen gemeinsam ift und über allen Confessionen steht, von der modernen Bildung überflügelt, befiegt und ihr unterthänig, gleichförmig gemacht wird, wie es fich zwar dagegen wehrt, im Einzelnen fogar bedeutenden Widerstand leiftet, seinem Gegner bisweilen große Berlufte bereitet, doch ohne Hoffnung eines endlichen, entscheidenden Sieges, pielmehr mit der Aussicht auf Riederlagen, die mehr und

mehr entscheibend werden sollen. Das ist also das Abschiedswort des greisen Theologen an die Kirche seiner Zeit!

Dem bis jett Bemerkten entspricht die Eintheilung, die er feinem Geschichtswerfe gibt. Getren seinem Standpunfte, auf welchem die Rirchengeschichte und besonders die Theologie der neuesten Zeit durch die politische Entwickelung wesentlich bedingt erscheint, theilt er die feit dem Jahre 1800 verfloffene Zeit in drei Unterperioden ab. wovon die erfte mit der Erhebung Bonaparte's zur Herrschaft als Consul, die zweite mit der Wiederherftellung der Bourbons in Frankreich, die dritte, noch unvollendete, mit der Aufrichtung der Julimonarchie beginnt. In jeder diefer drei Berioden glaubt der Berfasser eine auffallende Aehnlichkeit und Gleichartigkeit zwischen den politischen Ereigniffen einerseits und den firchlich-theologischen andererseits nachweisen zu können. Und er sieht als die Aufgabe ber geschichtlichen Betrachtung an, die politischen und die firchlichen Begenfate fo viel wie möglich unter einem und demfelben Befichts= punkte zusammenzufassen. Also der Schwerpunkt der gangen Geichichte des Chriftenthums liegt außerhalb des Chriftenthums, näher betrachtet, auf dem politischen Gebiete, und Alles wird nach französischer Schablone zugeschnitten.

Uebrigens ift burchaus nichts bagegen einzuwenden, daß D. Baur die neueste Kirchengeschichte mit dem Anfang des 19. Jahrhunderts beginnen läßt, nicht aber, wie Giefeler es thut, mit dem Jahre 1815. Der Anfang des Jahrhunderts bezeichnet wirklich für beide Theile der Rirche eine neuc Epoche. Auf tatholischer Seite die Wiederaufrichtung der katholischen Kirche in Frankreich, das Concordat mit dem Papste, Chateaubriand's Génie du christianisme, auf protestantischer Seite die Grundung der Londoner Miffions= gefellichaft, ber britifchen Bibelgefellichaft, fodann Schleiermacher's Reden über die Religion; alle dieje Erscheinungen beweisen, daß etwas Neues fich anbahnt, daß die wilden Gewäffer, die bis zum Ende des 18. Jahrhunderts die Kirche überfluthet haben, im Abnehmen begriffen find. Bis 1815 laffen fich aus beiden Theilen der Rirche noch verwandte Erscheinungen anführen, auf fatholischer Seite die Wirffamkeit Sailer's und feiner Schüler, die Stiftung der Regensburger Bibelgefellschaft; auf protestantischer märe noch Mehreres zu erwähnen.

776 Baur

Wenngleich in Paulus und Venturini die rationaliftische Exegese ihre üppigsten Blüthen trieb, so geht doch aus Daub's Theologumena (1806), aus Marheinecke's Symbolif (1810) zur Genüge hervor, daß inmitten des herrschenden Nationalismus ein besserer Geist sich zu regen beginnt, der auch auf dem Gebiete der Philosophie seinen Einsluß geltend macht und einige ihrer Stimmführer antreibt, eine Rechtsertigung des Christenthums zu versuchen.

Gang anders sieht der Berf. diese Zeit an; sie erscheint ihm lediglich als die Fortsetzung der unmittelbar vorhergehenden Periode, die rein revolutionar mar (S. 39). Das Aufgeben des Princips der alten Traditionen und das Aufstellen des Brincips der neuen die Zeit bewegenden Jeen, dieses Beides ift es, was fur ihn den Charafter der Beriode von 1800 bis 1815 bestimmt. Sich selbst berichtigend, kann er nicht umbin zu bemerken, daß man eigentlich noch weiter (d. h. in das 18. Jahrhundert) zurückgehen müßte, um die gegebene Bezeichnung zu rechtfertigen. Bu demfelben Zwecke hebt er hervor, daß, mas die französische Revolution bisher für Frankreich gewesen war, das sei die aus der Revolution hervor= gegangene Napoleon'sche Herrschaft für die Länder geworden, auf welche sie sich erstreckte, namentlich für Deutschland. War die frangofische Revolution der entschiedeuste Bruch mit der Bergangenheit und ihren Traditionen, fo follte nun in andern gandern daffelbe geschehen u. f. w. (S. 13. 14).

Auf firchlichstheologischem Gebiete weiß aber der Verf. tein recht passendes Gegenbild zu diesen politischen Borgängen aufzusinden, besonders was die deutschsprotestantische Kirche betrifft. Denn er fann ja nicht leugnen und hat es bereits vorher zugestanden, daß schon die vorhergegangene Zeit einen revolutionären Charafter hatte. Es bahnt sich mit dem 19. Jahrhundert etwas Neues an, was bereits zur Restauration hinzielt und was in den Rahmen des Verf. sich nicht sügen will. Er scheint auch mehr oder weniger zu erkennen, daß die Parallele des Kirchlichen und Politischen sich nicht durchsführen lößt. Daher ninmt er seine Zuslucht zu Dichtern und Philosophen als Gegenbildern; aber auch da fann er die Verzegleichung nicht zu Ende führen. Die Erzeugnisse ihres Geistes weiß er nicht anders in seine Darstellung einzureihen, als indem

er fie unter dem Titel "geiftige Eroberungen" als Seitenftücke gu den Eroberungen Napoleon's hinstellt (immer die frangösische Schablone), und in diefen geiftigen Eroberungen hebt er überall Momente hervor, welche nicht destructiver Urt find, sondern den rein revolutionaren Charafter verleugnen. Bas aber die angegebene Bergleichung zwischen der firchlichen und ber politischen Geschichte betrifft, fo ift es für das Berftandnif der Anficht des Berfaffers von entscheibender Bedeutung, daß unter den Begriff "alte Traditionen" der alte Staat, die Legitimität, das dynastische Intereffe gleicherweise wie der Katholicismus und der evangelische Brotestan= tismus zusammengefaßt werden, unter den Begriff der neuen, die Zeit bewegenden Ideen das nationale Bewuftsein als Regation des bisherigen politischen Bestandes gedacht, die neuere Entwicklung der Philosophie und Theologie, sofern sie die Regation des positiven Chriftenthums, des evangelischen Protestantismus ift. Gehr bezeichnend für den Standpunkt des Berf. ift dabei die Zusammen= ftellung der Erhebung des preußischen Volles im Jahre 1813 mit derjenigen in Frankreich zu Anfang der Revolution des verfloffenen Jahrhunderts. Wenn der König von Breufen, getragen und gehoben von den immer höher steigenden Kluthen der Bewegung, fein Bolf zu den Baffen ruft, wenn König und Bolt in Gins gufammengehen, wie verschieden war doch das Alles von dem, was in Franfreich geschehen war! Für das Auge von D. Banr aber flieft es in Gins zusammen, denn diefes Bufammengeben von Ronig und Bolf, diefen normalen Zuftand tann er nicht begreifen; er fieht darin fediglich die Annäherung an den Zuftand, wo Beides auseinander geben wird, und diefen letteren Zuftand fieht er als den normalen an!

Die zweite Periode von 1815 bis 1830 ist die Periode der Restauration, der Wiederherstellung der früheren, in der Revolutionsperiode abgeschafften Zustände. Doch sieht sich der Bers. alsobald genöthigt, diese einseitig von der Wiederherstellung der Bourdons in Frankreich entlehnte Bezeichnung dahin zu modisciren, daß es die Periode der Vermittelung zwischen den beiden verschiedenen Principien der Nenzeit und der alten Zeit war. — "Auf dieser Grundlage mußten sich die Staaten erst constituiren. Die Periode der

. 778 Baur

Restauration ist daher auch die Periode der Constitutionen" (S. 109). Doch auch dies reicht keineswegs hin, um den Character der Periode vollständig zu bezeichnen: "die constitutionellen Staaten wurden der Schauplatz eines Kampses, in welchem das volksthümliche Princip in seinem steten Conssict mit dem monarchischen zuletzt immer wieder unterliegen mußte. — Auch da, wo beide Theile auf dem Boden einer Constitution sich vereinigten, war es keine innerlich vermittelte Einheit, sondern nur der Zustand einer seindlichen Spannung" u. s. w.

Diefe der Theologie und der Kirche gang fremdartigen politischen Erscheinungen, dergl. es übrigens in größerem oder fleinerem Maßftabe in allen Jahrhunderten gegeben hat, weisen dem Berf. den Gefichtspunct an, aus welchem die firchlich-theologischen Bewegungen gu begreifen find. Der Rückfehr zum Alten auf dem politischen Gebiete entspricht das Wiederermachen des religiofen Lebens nach dem Ende der Rriege mit Napoleon, die Rückfehr zu dem Inhalte der alten firchlichen Lehre. "Da aber die schon gewonnenen freieren Ideen noch immer im Beifte der Zeit fortwirften, fo mußte, je mehr die entgegengesetzte Unficht erftartte, auf dem firchlichen Ge= biete ein ähnlicher Rampf entgegengesetter Principien und Richtun= gen entstehen wie auf dem politischen, und auch hier ging wie dort bas gange Streben bahin, fich gegenseitig fo gegeneinander abzugrenzen, daß die Bereinigung, die man traf, feine innerlich vermittelte, fondern eine blos äugerlich zu Stande gefommene mar" (S. 113). Der vollendetste Thous diefer Urt von Erscheinungen ift nach D. Baur die Schleiermacher'iche Glaubenslehre. Auch fie wollte gleichsam einen constitutionellen Bertrag zwischen dem demofratischen Princip der Bernunft und dem monarchischen Recht des Chriftenthums schließen (S. 182). Ueberhaupt hat der Berf. bei der vorstehenden Ausführung ausschließlich die protestautische Kirche im Auge. Die katholischen Bewegungen weiß er nicht in biefen Rahmen einzustigen.

Im Bieherigen ist der Charafter der dritten Periode, die sich vom Jahre 1830 bis auf unsere Tage erstreckt, bereits vorgebisdet, und doch gibt der Verf. von vornherein zu, daß es nicht leicht ist, die Grenzlinie zwischen der zweiten und dritten Periode zu ziehen.

Im Allgemeinen bestimmt er den Charakter der dritten Periode dahin, daß die Gegensaße der beiden im Kampfe begriffenen Principien schärfer hervortreten, daß die bisherigen Vermittelungsverssche aufgegeben werden. "Daher kann die von 1830 sich datirende Zeit nur als die Periode bezeichnet werden, in welcher theils jedes der beiden Principien im Begriffe ist, in raschem Wechsel in das andere umzuschlagen, theils jedes wenigstens das Bestreben hat, sich von dem andern soviel als möglich zu trennen und in seiner eigenen Sphäre zu seiner vollen Geltung zu kommen."

Das wird nun junächft auf dem Gebiete des politischen Lebens nachgewiesen. Die Julirevolution scheint sich zwar mit dem angegebenen Character ber Periode nicht zu vertragen. Der Berf. behilft sich damit, daß diese Revolution die Reaction des National= bewußtseine gegen absolutistische Beftrebungen, daß fie eine Anwendung des Princips der Volkssouveränetät mar. Weil dieses Princip in das gange Bewuftfein der Nation eingedrungen, konnte das Bürgerkönigthum Ludwig Philipps sich nicht halten (S. 234). Daher die Revolution des Jahres 1848, wobei fich deutlich heraus= stellte, "auf welcher Seite, sobald es zum entscheidenden Rampfe fommt, die wirkliche Macht ift." Dabei ficht den Berf. der Um= schwung nicht an, der in Frankreich durch Aufrichtung des neuen Raiferthrones erfolgte, denn "um fo deutlicher fieht man, wie wenig es um eine Vermittelung zu thun ift, wie nur das eine ober das andere (ber beiden vorhin genannten Principien) fich behaupten und geltend machen kann" (S. 237). Auch die Erfolglofigkeit der beutschen Ginheitsbestrebungen kann den Berf, nicht irre machen". "Sie haben wenigstens das Refultat gehabt, daß es im Bewußtfein der Zeit innerlich zu einem völligen Bruch mit der Macht des monarchischen Princips gekommen ift. Es foll nichts gelten, was nicht der freie, jeder blos außerlichen Antorität entbundene Geift aus bem Brincip feines Selbstbewußtseine zu begreifen im Stande ift."

Was ist nun auf protestantisch-kirchlichem Boden das Gegenbild von diesen Erscheinungen? Da ist vor allem dieses zu bemerken, daß das Jahr 1830 nicht das Zeichen gab zu einer mächtigen relisgiösen Bewegung, sondern nun treten die theologischen und firch-

780 " Baur

lichen Gegenfätze in ihrer gangen Scharfe hervor, auf ber einen Seite die confessionelle lutherische Theologie, die Bengften= bergifche Rirchenzeitung, Stahl und Undere, auf ber anderen Seite die jest erft verftandene und in das Zeitbewußtsein eingreifende Begel'iche Philosophie, Straug und feine Beiftesgenoffen, ber Berfaffer felbft und feine Schule, wobei er benn boch Bruno Bauer, Ruge und Feuerbach aus diefer Reihe ausscheibet, theils ats dem Vorwurf der Ginseitigkeit verfallen (393), theils als in ihren Behauptungen zu weit gehend und fich felbst richtend (S. 390). Wenn aber D. Baur bem Ruge vorwirft, bag "nicht blos Theologie und Chriftenthum, fondern alles Beftehende als folches fritisch negirt werden follte", so wissen wir wahrlich taum anzugeben, wiefern er, D. Baur, berechtigt ift, bem D. Ruge die Lection zu machen. Wie dem auch fein moge, ihm fteht auf gleicher Linie positives Chriftenthum, Absolutismus, Rnechtssinn, dem gegenüber fteht Negation des positiven Chriftenthums, Negation des gangen bermaligen politischen Zustandes.

Aus diesem Gesichtspunkte betrachtet, erscheint das vorliegende Werk als ein Versuch, alle revolutionären Elemente der Zeit zussammenzusassen, um ihnen desto größere Wucht zu geben, als ein Versuch, dassenige, was die Menschheit die dahin als positives Christenthum geehrt und sestgehalten hat, um so sicherer todt zu schlagen, als demselben vorgeworsen wird, daß es allen Bestrebunzen, auf der Bahn des politischen und geistigen Lebens fortzusschreiten, entgegenarbeite und mit allem, was die Menschheit und die deutsche Nation insbesondere in ihrer Entwickelung zum Besseren aushält, im innigsten Bunde stehe. Es gibt sich darin keine präsmeditirte Feindschaft gegen das Christenthum kund, sondern es vollzieht sich darin ein dialektischer Proces. Doch ist nicht zu leugnen, man wird dabei an das Wort des Herrn erinnert: "wer nicht sürmich ist, der ist wider mich."

Wie sehr leider dies Wort hier zutrifft, das wird sich uns noch deutlicher ergeben, wenn wir nun, nachdem wir uns den Hauptsinhalt und die herrschende Tendenz des Werkes vergegenwärtigt haben, die einzelnen Partien desselben uns näher und genaner anssehen.

Treffend hebt D. Baur hervor, was die Zeit von 1800 bis 1815 betrifft, daß alle die Männer, welche Trager und Fortleiter ber Bewegung der Beifter maren, Goethe, Schiller, Berder, bie beiben Schlegel, Rant, Richte, Schelling, Jacobi, ber protestantischen Kirche angehörten. Es wird ihm badurch ber Gedanke nahe gelegt, daß diese Erscheinung in einem Zusammenhange mit dem Wesen des Protestantismus stehen muffe. Wenn er aber in jenen Männern eine wesentliche Fortentwickelung des Protestantismus findet, so ist er gewiß fehr im Brethum. Bas versteht er denn unter Protestantismus? er ift ihm das Princip der Autonomie, die Befreiung und Entäugerung von Allem, worin der seiner selbst fich bewußte Beift nicht sein eigenes Wesen erkennen und sich mit sich felbit Eins miffen fann; es ift dies nichts Anderes als ein anderer Ausdruck für die abstracte Definition, welche der Rationalismus früher gegeben, daß nämlich der Broteftantismus lediglich die Protestation gegen die äußere Rirchenautorität, die freie Prüfung sei, so daß der Mensch die Regel, nach welcher er die Brüfung anstellt, lediglich in sich selbst, in seiner eigenen Bernunft findet. Der Protestantismus fo aufgefaßt ift bem D. Baur ber Beift ber Zeit, der Benins des Jahrhunderts; es ift der Beift, der fich in fein innerftes Selbstbewußtsein vertieft, um sich selbst als das freie, sich selbst bestimmende, absolute Subject zu wissen (S. 85).

Soll damit das Wesen des Protestantismus, ja wohl gar des Christenthums bezeichnet werden, so wird vor Allem der Glaube an die Person Christi von Grund aus modisciert werden müssen. Was bedarf das freie, absolute Subject eines Erlösers und Heilandes? und wenn der nicht nöthig ist, so fällt auch die wunderbare Vereinigung von Gott und Mensch hin, ohne die der Erlöser sich nicht denken läßt. D. Baur geht hiebei auf Herder zurück, der freilich weit mehr dem 18. als dem 19. Jahrhundert angehört. Was er an Herder hervorhebt, ist, wie zu erwarten, die Jee der Humanität, die den Mittelpunkt seines Denkens, Fühlens und Stresbens bildete, woraus sich auch seine Humanisirung des Christensthums und der Bibel ergab. Wit Recht bemerkt er, die Ansicht, daß das Wesen des Christenthums nur das Menschliche an ihm

782 Bour

fei, daß somit das Chriftenthum nichts der Ratur der Menschen Fremdes und Berfchiedenes, nichts ichlechthin Uebernatürliches und Uebervernünftiges fein fonne, habe durch Berder im allgemeinen Zeitbewußtsein ihren fraftigften Haltpunkt erhalten (G. 45). Doch fieht man nicht ein, mit welchem Rechte er Berdern, befonders mas deffen lette Schriften betrifft, eine Berflachung des Chriftenthums Schuld zu geben fich unterfängt, da feine eigenen Boraussetzungen ihn ja nothwendig auf eine schlechthinige Leugnung des Uebernatür= lichen und Uebervernünftigen im Chriftenthum führen. Uebrigens ift ja bekannt, daß Berdern nicht beigefallen, das Uebernatürliche aus der Geschichte und der Person Chrifti auszumerzen. Er blieb, wie so viele Andere, bei einem unaufgelöften Widerspruche fteben. Beiterhin zieht ber Berf. auch Goethe und Schiller in ben Rreis der Geschichte des Protestantismus und nimmt davon Unlaß, seine Ansicht vom protestantischen Christenthum auf's Neue fund zu geben. Es fällt ihm natürlich nicht bei, in biefen Beroen ber deutschen Dichtkunft das positiv Christliche nachweisen zu wollen, ja er gibt fogar zu, daß fich bei ihnen Aeußerungen finden, welche bas gartere Gefühl verletzen, mahrend er auf der andern Seite mit Recht bemerkt, daß Alles, was den Menschen über die gemeine Wirklichkeit in die ideale Welt erhebt, auch für Religion und Christenthum förderlich ift, und dag demnach jene Beiden, vornehmlich Schiller, auch in dieser Beziehung hoch zu stellen find (S. 48). Aber eine eigentliche Abirrung vom Christenthum, wie er es versteht, kann er in Beiden nicht finden. Bielmehr haben fie bas Richtige getroffen, wie er meint, infofern fie von jeder Einseitigkeit frei waren, vermöge deffen es ihnen unmöglich wurde, fich nur auf die eine Seite zu ftellen. Solches rühmt er hauptfächlich Goethe nach (S. 49), demfelben Goethe, der jagen konnte: "Mich murde eine Stimme vom himmel nicht überzeugen, daß ein Beib ohne Mann gebiert, daß ein Todter aufersteht; vielmehr halte ich biefes für Läfterungen gegen den großen Gott und feine Offenbarung in der Natur", - demfelben Goethe, der an Lavater in Beziehung auf deffen Glauben an Chriftum spottend geschrieben hatte: "Das tann ich nicht anders als einen Raub nennen, daß Du alle koftlichen Febern der taufendfachen Geflügel unter dem himmel ihnen, als

wären sie usurpirt, ausraufst, um beinen Paradiesvogel damit zu schmücken" u. s. w. (S. 50). Der Sache nach sprach Schiller ungefähr dieselbe Ansicht aus in den Göttern Griechensands: "Einen zu bereichern, mußte diese schöne Götterwelt vergehen." — So kommt die gerühmte Vermeidung alles Particusaristischen, Beschränkten, Einseitigen bei Goethe und Schiller auf den bekannten Strauß'schen Satz hinaus: es sei nicht die Art der Idee, ihre ganze Fülle in Ein Individuum auszuschütten — sowie auf die völlige Leugnung alles Uebernatürsichen im Shristenthum.

Auch die Romantif, ungeachtet ihrer katholisirenden Richtung, die einige ihrer Kornphäen in den Schoof der alleinseligmachenden Rirche führte, gieht der Berf. in den Rreis der Lebensäußerungen des Protestantismus und gibt une badurch auf's Neue zu erkennen, was er unter diesem versteht. "Die Romantik", sagt er, "hat in ihrem Ursprunge ein wefentlich protestantisches Princip. Denn, mas ift es anders als das protestantische Princip der Freiheit, des freien Für-fich-feins des Subjects, wenn die Romantif für Alles, was im geistigen Leben der Bölfer sich zu einer bestimmten Gestalt ausgebildet hat, das Recht geltend macht, nach feiner eigenen Art und Natur und nach den in feiner Individualität liegenden Gefeten aufgefaßt und beurtheilt zu werden?" Was foll man aber dazu fagen, wenn er gar in der der Romantik eigenen Boefie des Unendlichen, in ihrem Durchbruch durch die Endlichkeit zum Unendlichen, um es durch Sinn und Gefühl unmittelbar zu ergreifen, etwas specifisch Protestantisches, vom Ratholicismus Unterschiedenes zu entdecken mähnt? Er will lieber da Protestantismus suchen, wo nur ein schwacher Rachklang davon zu vernehmen ift, als in die eigentlichen Berkftätten evangelisch = protestantischen Glaubens und Lebens eintreten.

Seine Auffassung des Protestantismus erheischt den innigsten Aufchluß an die Entwickelung der deutschen Philosophie, in welcher die Regulatoren des Protestantismus gegeben sind. In dieser Philosophie, auf die er ziemlich aussührlich eingeht, sieht er, mit Hegel, dieselbe revolutionäre Bewegung, die in Fraufreich war: "die alte Monarchie mit ihrem Absolutismus war ein ebenso transcenbentes System abstracter, traditioneller Begriffe wie der Dogma784 Banr

tismus der alten Metaphyfif. Das eine Bebäude wie das andere fiel in sich selbst zusammen, sobald man nach dem Grunde fragte, worauf es ruhte, dort als das nationale Bewuftfein fich felbst erfaßte, hier als der deutende Geift in fich felbst zurückging. Hier wie dort ift ein Zuruckgeben des Geiftes in fich felbst, eine Bertiefung des Geiftes in fich felbst, das Hervortreten eines allgemeinen Princips, in welchem er sich als die fouverane Macht über Alles, was nicht er selbst ist, weiß" (S. 58). Eine Bergleichung, die viel weiter reicht, als der Berf. hier andeutet! Benn es handelt fich ja auf Seiten der Philosophie nicht blos um das Abthun der alten Metaphyfit, noch auf Seizen des Staates blos um die Befeitigung des alten Absolutismus, der damit verbundenen Difbrauche und feudalen, veralteten Rechtsformen und Rechtsverletzungen. Der Ungriff ift auf der einen Seite unmittelbar gegen den positiven religiösen Glauben, auf der andern gegen die hiftorische Grundlage des Staates gerichtet, welche die früheren Inhaber des Thrones selbst freilich am meisten wantend gemacht hatten. So treten an die Stelle der concreten Formen des alten Staatslebens abstracte Begriffe von Freiheit und Gleichheit, die in fürchterlichen Terrorismus und fpater in militarifche Dictatur auslaufen, und auf Seiten der Philosophie machen fich ebenso abstracte Begriffe über Religion geltend, die mit völliger Absorption aller Religion, ja alles individuellen Lebens in der Theorie endigen. Auf beiden Seiten reift fich ber Menich von ben Grundlagen feines Lebens los, um rein auf fich felbst zu stehen. Er stellt fich auf den Ropf, wie Segel in feiner Philosophie der Geschichte fich treffend ausdrückte. Und wie man im revolutionaren Schwindel fich eingebildet, die Menschen würden eo ipso gerecht und tugendhaft werden, sobald die herrschenden Migbräuche abgeschafft würden. - es mar dies, wie Guizot in seinen Memoiren bemerkt, ein allgemein verbreiteter Frrthum der Revolutionszeit -, fo ift auf Seite der Philosophie ein ähnlicher Brrthum im Schwange. Unbekannt mit dem fündlichen Berderben der Menschheit, mahnte man durch Aufstellung eines mageren Sittengesetzes, einer charafterlosen natürlichen Religion die Menschen zu bessern, in der Bucht zu halten, auf der Bahn der Tugend vorwärts zu bringen.

Rant, Fichte, Schelling und Jacobi werden nun übersichtlich beschandelt und ihr Verhältniß zum Christenthum beseuchtet. Der Schelling'schen Philosophie erkennt D. Baur das große Verdienst zu, daß sie, obwohl sie keineswegs eine Stütze des orthodoxen Glaubens sein wollte, doch ein neues Interesse sowohl für die welts geschichtliche Bedeutung des Christenthums, als auch für den Inhalt seiner positiven Dogmen weckte. Man sernte diese als die höchsten Probleme der philosophischen Specusation auffassen (S. 79), wobei wir auf unsere frühere Bemerkung zurücksommen, daß die Bestiede von 1800 bis 1815 nicht durchweg als die Zeit des revolutionären Niederreißens bezeichnet werden kann. Diese Bemerkung bezieht sich auch auf die Arbeiten von Jacobi und Fries.

Aus dem bisher Erörterten fann Jeder entnehmen, von welchen Erscheinungen auf dem Gebiete der Theologie und Kirche der Berf. sich besonders angezogen oder abgestoßen fühlt, welche er als Fortschritte oder als Rückschritte auf der Bahn der Wahrheit im Denken und Leben betrachtet.

So fehr er darauf besteht, daß erft in der dritten Beriode die Gegenfätze der verschiedenen Richtungen sich scharf spannen, und daß in der zweiten zunächst eine außerliche Bermittelung derfelben angestrebt und vollzogen wird, so kann er doch nicht umbin, als die erfte Saupterscheinung der zweiten Periode den ftrengen Wegenfat zu bezeichnen, zu welchem der Rationalismus und der Supranaturalismus fich ausbildeten. "Beide fuchten", fagt er, "fich in ihrem eigenthümlichen Brincip zu begreifen, um sich in ihrem wohlbewußten Rechte zu behaupten" (S. 175). Biebei fommen eines= theile Rohr und Wegicheiber, jener in feinen Briefen über den Rationalismus (1. Ausgabe 1813), diefer in feiner Dogmatik (von 1817 bis 1844 achtmal neu herausgegeben), anderntheils haupt= fächlich Tittmann (über Supranaturalismus, Rationalismus, Atheismus 1816) in Betracht. Den Rationaliften wirft D. Baur vor Allem vor, daß fie nur eine beschräntte, endliche Bernunft tennen und fich nicht auf den Standpunft ber absoluten Betrachtung ju ftellen miffen (S. 178); fodann, daß fie nicht zu erklären ver= mögen, wie es fommt, daß, wenn Jejus in die Reihe der gewöhn= lichen Menschen herabgesetzt wird, doch von ihnt für die Menschheit

786 Saur

bas Größte und Wichtigste ausgegangen ist. Für D. Baur löst sich nach anderweitigen Aeukerungen (S. 355) der Widerspruch so, daß das Christenthum nur ein bestimmter Moment der Weltent-wickelung ist, — die aus dem Gesichtspunkt eines von Moment zu Moment sich entwickelnden Processes zu betrachten ist. Was die Schrift von Tittmann betrifft, so führt D. Baur daraus einen treffenden Gedanken an, daß nämlich der Nationalist folgerichtig nicht glauben könne, daß Gott die absolute Ursache der Welt sei, da sie nur als eine unbegreislich und übernatürlich wirkende gedacht werden könne, daß mithin der Nationalismus zum Atheismus führe (S. 179).

Hierauf geht er zu den Bersuchen über, Rationalismus und Supranaturalismus, den positiv-driftlichen Glauben und die Biffenschaft vermittelnd miteinander auszuföhnen, wie sie in den Werten von Reinhard, Tzichirner, Schott, Schleiermacher und feiner Schule, von De Wette u. A. niedergelegt find. Er versteht es trefflich, die Halbheiten, Inconfequenzen, Widersprüche und Gelbsttäuschungen, die in allen diefen Bermittelungsverfuchen zu Tage treten, blos zu legen. Aber auf der anderen Seite erkennt er in keiner Weise die diesen Versuchen an sich zukommende Berechtigung, er will und fann durchaus nicht einsehen, daß fie das Mindefte zur Aufhellung der biblischen Wahrheit mitgewirft haben. Seine Polemit trifft nicht blos die mehr oder minder geschickten oder ungeschickten Compromiffe und Transactionen zwischen Glauben und Unglauben, zwischen der Offenbarungswahrheit und der derfelben entfremdeten Zeitbildung; fie ift im Grunde gegen bas Meiste gerichtet, was man seit den ersten Unfaten driftlichen Denkens, wie wir fie bei Juftin M., Frenaus und den Alexandrinern finden, Theologie ju nennen gewohnt ift. Die driftliche Theologie ift ja von Anfang an nicht darauf ausgegangen, die Schriftwahrheiten aus Oberfätzen der Bernunft zu beweisen, fie a priori zu deduciren und in allgemeine Bernunftwahrheiten aufzulöfen und ju verflüchtigen, sondern das war vielmehr ihr Beftreben, die Beilswahrheiten, mit Beseitigung aller Auswüchse nach Rechts und Links, die immer wieder entstehen, in der allgemein = menschlichen Erfahrung nachzuweisen, sie in ihrer Harmonie mit den richtig verstandenen Bedürfnissen und Aspirationen der menschlichen Natur darzustellen und besonders sie an die Gewissensthatsachen anzuknüpfen, die in jeder Menschendrust vorgehen. Das ist es, was D. Baur im tiefsten Grunde bekämpft, indem er jene Bermittelungsversuche zur Zielscheibe seiner Angrisse macht. Sie sind ihm deshalb zu-wider, weil sie das Christenthum in irgend einer Weise gelten lassen, weil sie dazu bestimmt sind, das Christenthum für den gebildeten Mann zugänglich zu machen; dagegen sehr willsommen ist ihm eine sich überbietende Orthodoxie, die Repristination längst überwundener Standpunkte des theologischen Dentens, apokalpptische Träumerei, Zusammenstellung von Gog und Magog mit Demagog, und was dergleichen Zeug mehr ist. Das ist Wasser auf seine Mühle.

Die weitläufigste, sorgfältigste Erörterung widmet er der Schleiermacher'ichen Glaubenslehre; gegen fie richtet er die stärksten Angriffe, -- mit Recht, denn fie ist die bedeutenoste, einflugreichste, eingreifendste jener theologischen Reuschöpfungen, und was auch gegen die in ihr enthaltene Construction der chriftlichen Glaubenswahrheit eingewendet werden mag, fo bildet fie doch einen ftarten Damm gegen die gefammte theologische Richtung, die D. Baur, vertritt. Im Gingelnen wird man feine Polemit oft gerechtfertigt finden, und doch können wir in sein Urtheil über jene Glaubenslehre im Ganzen nicht einstimmen. Wir muffen Sigwart (Jahrbb. für deutsche Theologie, Bd. II, S. 83) gegen ihn Recht geben, infofern Schleiermacher oft den Satz wiederholte, daß alle Ausfagen des religiofen Bewuftfeins ingdaguat feien (Sigmart a. a. D., S. 852). So mag auch die Schleiermacher'sche Chriftologie Vieles zu munichen übrig laffen und der Sat durchaus nicht durchgeführt fein, daß Chriftus als Erlöser eben so urbildlich als geschichtlich ift; aber es ift denn doch ein fehr ernfter Berfuch dazu gemacht, und die Schleiermacher'iche Chriftologie hat wefentlich dazu beigetragen, daß in der heutigen Theologie ber Lehre von der Perfon Chrifti wieder die ihr gufommende centrale Bedeutung zugetheilt wurde. Auf das Entschiedenfte muffen wir die Andentung des Ber= faffere, ale auf einem argen Migverftändniffe beruhend, verwerfen (S. 198), daß Schleiermacher für feinen Zweck auch eine andere ausgezeichnete hiftorische Bersonlichkeit hatte gebrauchen fonnen,

788 Baur

Siebei wollen wir daran erinnern, daß manche ber Joeen, die Schleiermacher in feiner Dogmatif und anderwärts vorgetragen und die seitdem in unserer Theologie als wohlthätiges Ferment fortgewirft haben, nicht in engem Zufammenhange mit feinen Grundanschanungen stehen. Was aber diese betrifft, so bedürfen sie auch da, wo sie gang eigentlich theologischer Natur sind, der Umbildung: So verhalt es fich mit feiner Lehre vom Befühl als Sitz ber Religion. Faffen wir diefe Lehre in der Geftalt auf, in welcher fie in den Reden über die Religion und in der Dogmatif auftritt, und mit allen dazu gehörigen Ideen, so ift fie für die chriftliche Theologie geradezu unbrauchbar. Das ist es hauptsächlich, mas Schreiber diefer Zeilen in der Abhandlung "über die Unmendung bes ethischen Princips der Individualität in Schleiermacher's Theologie" (im Jahrgang 1846 diefer Zeitschrift G. 771 ff.) nachanweisen versucht hat. Es ist aber in jener Lehre ein Moment der Wahrheit enthalten, welches, abgelöft von dem mannichfaltigen Beiwerke und gehörig vervollständigt, auf die feitherige Theologie befruchtend eingewirkt, in das Wefen der Religion überhaupt, der driftlichen insbesondere tiefer eingeführt, gegen orthodoxe Scholaftit. somie gegen die Scholaftit des Begel'schen Begriffsmesens eine heilfame Reaction hervorgerufen hat. Daber, wenn einige Schüler Schleiermacher's von ihm hinweg fich zu Begel gewendet haben, fo ift doch die Zahl Derer weit größer, welche durch ihn auf Unerkennung des positiven Christenthums vorbereitet, dazu angeleitet morden find. Daber ift es-für uns ausgemacht, daß ein fpeculativer Theologe von der Art, wie D. Baur fich ihn benft, nimmermehr darauf gefommen mare, eine Glaubenslehre gu ichreiben wie die Schleiermachersche ift. D. Baur behauptet zwar, daß man, bei ber gefuchten Rünftlichkeit, mit welcher Schleiermacher bie firchlichen Lehrfate in einem Ginne beutet, den er unmöglich für den mahren und eigentlichen halten konnte, den Gedanken an eine absichtliche Täuschung nicht zu unterdrücken vermöge. Der Bormurf wäre gegründet, wenn Schleiermacher fich die Aufgabe gestellt hatte, Die Dogmatik der protestantischen Orthodoxie als solche zu reproduciren; allein das ift eben gar nicht der Fall, sondern er hat fich dagegen auf das Entschiedenste ausgesprochen. Die Umdeutung bes

Sinnes der kirchlichen Formeln verhehlt er keineswegs, so wenig als er leugnet, daß er den eigentlichen Bunderbegriff, die immanente, hypostatische Trinität, die satissactio vicaria, nicht annehmen könne. Seine ausgesprochene Aufgabe ist, die alten kirchlichen Formeln in seinem Sinne mit neuem Geiste zu beleben, sie seiner Eigenthümlichkeit gemäß und in Uebereinstimmung mit dem Bildungsstande seiner Zeit aufzusassen und darzustellen. Daß er dabei gekünstelt hat, oft in Sophismen versallen ist, wer dürste das
leugnen? aber daß er sich als gländiger darstellen wollte, als er
es in Wirklichkeit war, das kann nicht mit Grund behauptet werden.

So wie D. Baur bei Schleiermacher weit mehr auf bas Burnableiben hinter der Wahrheit als auf das Binftreben gur Wahrheit fein Augenmerk richtet, so thut er es auch bei Beurtheifung von De Wette. Dag die Unterscheidung zwischen der verftändigen und ideal-afthetischen Auschauung, welche De Wette als den Schlüffel der gangen Theologie bezeichnet, in fich felbst unhaltbar und durchaus nicht geeignet sei, die theologischen Probleme lösen zu helfen, daß das Illusorische, das nur den Zweck hatte, die rationelle Unficht mit dem firchlichen Dogma durch ein fünstliches Band zu verknüpfen, bei keinem Theologen fo fehr in feiner nackten Gestalt hervorgetreten wie bei De Wette (S. 217), das wird jeder vorurtheilsfreie Kenner der De Wette'schen Theologie bem Berf, zugeben muffen. Wer aber ben Dann in anderem Sinne eben jo vorurtheilsfrei aufieht, ber wird finden, daß mit iener fünftlichen Berknüpfung heterogener Elemente, mit jener Basenliermethade, wie man fie nennen könnte, doch viel wahrer Ernft verbunden war - und ein Sinftreben gum positiven Chriftenthum, das mit den Jahren stärker sich kundgab. Wenn De Wette in ber am 20. Juni 1848 geschriebenen Vorrede zur Erflärung der Offenbarung Johannis fagt: "das weiß ich, daß in keinem andern Ramen Seil ift als im Namen Jesu des Gefreuzigten, und daß es für die Menschheit nichts Süheres gibt als die von ihm verwirklichte Gottmenschheit und das von ihm gepflanzte Reich Gottes", fo fragen wir: ift hier ber Jefus gemeint, der nach der commentatio de Jesu Christi morte expiatoria als gutmuthiger, idea= liftischer Schwärmer den Tod gefucht hat? Ift dieser Jesus nur

790 Baur

das Gebilde der ideal-äfthetischen Anschauung? und erscheint er dem Schreiber jener Borrede im Lichte der verständigen Anschauung noch immer so, wie er ihn in jener commentatio geschildert? Wir können es nicht glauben, daß De Wette einen so flagranten Widersspruch zu ertragen vermochte; wir sind geneigt anzunehmen, daß er in seinem christlichen Bewußtein einen reelleren Gehalt hatte, als welchen sein Shstem zuließ und ausdrückte. Noch sei hier bemerkt, daß D. Baur die exegetischen Arbeiten von De Wette, die allersbings bleibenden Werth haben, nach Verdienst würdigt (S. 418).

Unter den Männern der Schleiermacher'ichen Schule (foweit von einer folchen die Rede fein fann), über welche der Berf. fich ausspricht, fommit Ullmann am schlimmsten weg, worüber diefer ge= wifflich fich leicht beruhigt hat, benn D. Baur thut ihm fchreiend Unrecht. Erstens zieht er, da es sich doch um Ullmann's theologischen Standpunft handelt, nur die Schrift vom Wefen des Christenthums in Betracht und läßt die über die Sündlosigfeit Chrifti ganglich bei Seite. Aus diefer Schrift, besonders aus den späteren Ausgaben. hätte er seben können, wie Ullmann zur Centralkehre des Chriften= thums stand, wie er die mahre Gottmenschheit Chrifti siegreich burchzuführen wußte. Schon daraus hatte Baur entnehmen fonnen, daß die allgemeinen Formeln über das Wefen des Chriften= thums in jener erften Schrift mehr als bloge Phrasen, die Alles unbeftimmt laffen, mehr ale Reminiscenzen aus Schleiermacher feien, die, losgetrennt von der Schleiermacher'ichen Weltanichauung. teinen Sinn haben (S. 406). Wenn also Ullmann das Chriftenthum zunächst nicht als Lehre, sondern als Leben und schöpferisches Lebensprincip auffaßt, wenn er die Berfon Chrifti, des Gottmenschen. als den Mittelpunkt des gangen Chriftenthums anffagt, wenn er das Chriftenthum als diejenige Religion befinirt, welche weder das Na= türliche an sich vergöttliche, noch das wahrhaft Natürliche verneine und zerstöre, wenn er fehrt, das Chriftenthum fei in feinem Wefen göttlich, in seiner Form menschlich u. s. w., so soll das Alles nicht nur aus Schleiermacher abgeschrieben fein, fondern fogar feinen Sinn haben, wenn man es nicht im Zusammenhange ber Schleier= macher'ichen Aufchauung der Welt und des Chriftenthums verfteht? Die Sache ift die: D. Baur, fo fehr er fich über die Unbeftimmt= heit der Ullmann'schen Definitionen beklagt, ist sich wohl bewußt, daß darin eine von der seinigen sehr bestimmt sich unterscheidende Auffassung des Christenthums sich fund gibt.

Mit etwas weniger Geringschätzung als Ullmann wird Neander, was seine firchengeschichtlichen Arbeiten betrifft, beurtheilt, obwohl auch fie nicht nach Gebühr gewürdigt werden und ihr höchstes Berdienst nicht anerkannt wird, daß nämlich Reander "dem Geschlechte, das sich vom Herrn abgewendet, den Herrn wieder aufgezeigt in der Geschichte seiner Rirche" (f. b. Art. "Reander" in der Real= enchklopädie). Neander trat allerdings nicht ohne Gereiziheit gegen die Philosophie auf, von welcher Baur alles Beil für die Theologie erwartet. Dafür läßt dieser ihn seine eigene Gereiztheit fühlen. Er kann es ihm nicht verzeihen, daß er über Bengftenberg kein absolut verwerfendes Urtheil fällen will (S. 230), daß er die Erhebung des Zürchervolles gegen die Berufung des D. Strauß billigt (S. 382), und er erlaubt fich den Scherz, daß, wenn Reander Jemanden einen Band feiner Rirchengeschichte widmete, dies foviel gegolten habe, als ob er ihm einen Hausorden verliehen (S. 384). Mit Giefeler's Kirchengeschichte konnte fich ein Mann wie D. Baur am wenigften befreunden, fo wenig wie Giefeler mit der hiftorischen Kritit Baur's und feiner Schuler, gegen welche Kritik jener hochverdiente Kirchenhistoriker gewichtige, wohl zu beherzigende Worte gesprochen im Vorworte der 4. Ausgabe der 1. Abtheilung des 1. Bandes feiner Kirchengeschichte 1844.

Nach dem Gesagten dürfen wir uns nicht wundern, wenn der Berf. über die kirchlichen Beftrebungen der Gegenwart den Stad bricht, — vor Allem über die Union und Unionstheologie. Ist ihm doch alle Unionstheologie so sehr zuwider, daß er ihr sogar den lutherischen Confessionalismus weit vorzieht (S. 411). Die Ursache ist die, daß die Unionstheologen noch am firchlichen Besenntnisse sitt die, allerdings unter gewissen Restrictionen, welche aber auch bei den streng confessionellen Theologen seineswegs sehlen. Nach D. Baur's Ansicht muß man, wenn die Union auf die rechte Grundlage gebaut werden soll, von aller und jeder dogmatischen Bestimmung absehen. Selbst die Bestimmung, welche in der Ordinationsformel der Berliner Synode von 1846 enthalten ist, daß Christus der alleinige Grund unsers Heiles sei, sindet Theol. Studien. Jahra, 1865.

792 Baur

Baur nicht zuläffig. Denn man fonne, fagt er, ben Glauben an Chriftum als den alleinigen Grund des Beils nicht verlangen, ohne bei diesem Glauben die Lehre von der Gottheit Chrifti auf eine Weife vorauszuseten, die uns fogleich in den ganzen Conflict der dogmatischen Differengen und Controversen hineinzieht. Gben= sowenig findet in seinen Augen Spoom's Anficht Gnade, die Einheit und Reinheit der Lehre werde dadurch erhalten, daß man den driftlichen Geist frei walten lasse, den einigen und heiligen Gottesgeist des freimachenden Evangeliums von Jesu Chrifto, dem Beilande und dem Leben der Welt. "Denn mo ift", fo fragt Baur, "das freie Walten des Beiftes, wenn hier ein Begriff von Jefu Chrifto als dem Weltheilande vorausgesetzt wird, welcher dogmatisch angefochten werden muß?" Man muffe eben, urtheilt er, die Heterodoxie zugeben, daß es ein Chriftenthum gibt ohne Glauben an die Gottheit Chrifti, welcher Glaube ohnehin einem Evangelio angehöre, deffen Ursprung schon in die Zeit der Fixirung des Chriftenthums falle, mahrend man durch die evangelische Geschichte berechtigt sei, Chriftum als rein menschliche Erscheinung aufzufaffen. "So kann fich denn die Union gegen alles Dogmatische nur indifferent verhalten, weil alles Dogmatische verschiedener Auffassung unterliegt." So kommt er denn zu dem Resultate: "Ubstrahirt man von allem Dogmatischen, so bleibt nur das Ethische, die sittliche Gefinnung ale das Wesentliche und die Union ift die ausgesprochene Ueberzengung, daß Chriften aller Confessionen, welcher Art die dogmatischen Gegenfätze auch sein mögen, wofern fie nur auf bem Grunde einer driftlich-fittlichen Gefinnung fteben, zu einer und derselben driftlichen Gemeinschaft gehören" (S. 448). Das ift die Union, die Baur mit großen Schritten fommen fieht; "fie ift ichon zu einer Macht geworden, die auch von Solchen anerkannt werden muß, welche noch auf dem durch die Union aufgehobenen Standpunkte fteben. Sie ift ein Bedürfniß der Zeit, eine Thatfache, die nicht mehr ungeschehen gemacht werden kann."

Es ift wirklich zum Berwundern, wie ein so scharffinniger Mann im Ernste glauben kann, auf solchem Grunde die Union zu Stande bringen zu können, — die Union, nach der die ganze Bewegung unserer Zeit hindrängt. Wenn er voraussetzt, daß Diejenigen, die auf dem Grunde des Glaubens an Christum als den alleinigen

Grund des Beiles sich die Sand reichen, alfobald wieder auseinanderfahren werden wegen der verschiedenen Geftaltung diefes Glaubens: mit welchem Rechte nimmt er an, daß fie auf dem Grunde des Chriftlich = Ethischen einig bleiben werben? Der Begriff des Chriftlich-Ethischen führt ja so gut auf etwas Dogmatisches als der Glaube an Chriftum als Grund des Heiles. Die driftliche Ethik fetzt ja offenbar den Glauben an Chriftum voraus. Oder will Baur den Fehler der scholaftischen Orthodoxie des 17. Jahrhunderts erneuern, welche die Ethik von der Dogmatik völlig los= trennte und dadurch ihren driftlichen Charafter mehr oder weniger preisgab? Confequenterweife mußte Baur die Forderung ftellen, daß die Union nur auf dem Grunde bes Allgemein-Ethischen gu Stande tommen dürfe und folle. Aber hier entsteht die Frage, ob felbst dies zuläffig fei, wenn wir une ftreng an die Forderung halten, daß die Union fich gegen alles Dogmatifche indifferent gu verhalten habe, weil alles Dogmatische verschiedener Auffassung unterliegt. Die letzte und tieffte Grundlage alles Ethischen ift die Poee Gottes; nun aber ift diese auch etwas Dogmatischer und ebenfalls fehr verschiedener, weit auseinandergehender Fassung fähig. So wie man den Ramen Gottes ausspricht, taucht sogleich die Frage auf: ift er als persönlich zu denken oder nicht? ift er von der Welt verschieden oder nicht? Offenbar find wir hier wieder mitten im Dogmatischen. So muß denn Baur, seinen Grundfäten gemäß, eine Kirche fordern, welche weder den Glauben an Chriftum noch den Glauben an Gott bekennt und diefe Bekenntnißlofigfeit zu ihrem Befenntniffe macht. Den Ginzelnen mag man biefe Schwachheit hingehen laffen, daß fie noch an Chriftum und an den perföulichen, von der Welt geschiedenen Gott glauben, aber für die firch= liche Gemeinschaft ist es völlig indifferent; ja noch mehr, es ift dieser Glaube eher ein Sinderniß als ein Band ber Gemeinschaft zu nennen.

Um so begreislicher werden nun D. Baur's Urtheile über ansbere Zeiterscheinungen. Er wirst auf die kirchlichen Behörden einen bittern Tadel, weil sie gegen Uhlich, Balzer, Wisticenus einschritten, — wobei wir ihm übrigens vollkommen zugeben, daß der Staat mit jenen Männern nur das einerntete, was er früher ausgefät hatte (S. 462). D. Baur kann auch nicht umhin, die Ausschließung D. Rupp's aus dem Gustav-Abolf-Verein als eine

794 ' Banr

Frucht der Leidenschaftlichkeit des Augenblicks anzusehen (S. 491). In der Berliner Conferenz vom Jahre 1846, deren Berdienfte wir übrigens auch nicht hoch anschlagen, vermag er nur eine Befriedigung perfonlichen Chrgeizes zu erkennen (S. 439). Er will nicht einmal, mit Safe, das evangelische Bisthum in Jerufalem ein Senfforn des Evangeliums in jenem Lande nennen (S. 439). Wie follte er irgend einen Sinn haben für das, mas auf dem Gebiete der inneren Mission geschieht? in dem Allem sieht er nichts als eine Modesache (S. 501). Das erinnert an das geringschätzige Urtheil, mas feiner 'Zeit ein confessioneller Theologe gefällt hat, daß die innere Mission Marthadienst sei: » Les extrêmes se touchent.« Es wird den Regierungen sehr verargt, daß sie bei Besetzung der theologischen Lehrstühle auf folche Manner ihr Augenmerk richten, welche die Fundamentallehren der Kirche bekennen. Weil nicht die Wiffenschaft, wie er fie verfteht, geschützt und gefördert wird, fo gründet D. Baur barauf ben Bormurf, dag man gar feine Wiffenschaft wolle. Eben fo urtheilt er über die Fürforge gemiffenhafter Regierungen, daß die Gemeinden folchen Geiftlichen anvertraut werden, welche nicht barauf ausgehen, ben Glauben an Gottes Wort ihren Gemeindefindern auszureden. follte er daher der Auflehnung des Zürichervolkes gegen David Strauß irgend einen vernünftigen Grund abgewinnen können? Er fann sie sich nur aus dem Zusammenhange mit jesuitischen und ultramontanen Bestrebungen erklären (S. 263). So ift ihm auch die evangelische Allianz in demselben Mage zuwider wie das fatholifirende Neulutherthum der Stahl, Löhe, Münchmener, Kliefoth, Bilmar u. A., welche die evangelische Allianz und alle verwandten Erscheinungen ebenfosehr perhorresciren, wie D. Baur es thut (S. 512). Darnach läßt fich bemeffen, wie er andere aus demfelben Beifte hervorgegangene Erscheinungen der Neuzeit, die religiösen Bewegungen in Frankreich und der Schweiz beurtheilt. Wie denn aber alles Menschenwerk niit Unvollkom= menheit, ja mit Sunde behaftet ift, und wie, wenn der Wille zu tadeln vorhanden ift, der Unlag dazu felten gang fehlen wird, fo ift nicht zu leugnen, daß D. Baur manche fritische Bemerkung einfliegen läßt, die Beachtung verdient. Denn er hat ein offenes Auge für die Schaben ber firchlichen Buftande ber Begenmart.

Weil aber seine Aritik nicht auf dem Grunde dessen ruht, was für den Bekenner Christi das Eine Nothwendige ist, so geht sie irre, geschweige denn, daß sie durch die Berstimmung gegen das positiv Christliche, die sich überall kund gibt, fast alles Eindruckes versehlen muß. Freilich auf manche seiner Zuhörer wird sie des Einsbruckes in anderem Sinne nicht versehlt haben.

"Der Charafter der neuesten Zeit ift es, die Gegenfätze in ihrer principiellen Bedeutung auszubilden. Dies ift befonders feit Strauß die klar ausgesprochene Tendenz der Zeit. Es muß sich daher trennen, mas nicht länger zusammen bestehen kann. Rann die Rirche die wiffenschaftliche Rritif nicht vertragen, so stoße fie fie von sich aus; fann die Kritif in dem Glauben der Kirche nur ungeschichtliche Voraussetzungen finden, so bleibt ihr nichts übrig als mit der Kirche zu brechen" (S. 386). Diese vollkommen richtigen Bemerkungen des Berfs., deren praktische Durchführung er aber felbst nie angestrebt noch gebilligt hat, bilden den Uebergang zu denjenigen Erscheinungen, zu denen er sich besonders hingezogen fühlt, und von denen er den gedeihlichsten Fortschritt für die Entwickelung des Protestantismus erwartet. Un der Spige jener Erscheinungen fteht ihm befanntlich die Begel'sche Philosophie, inebesondere die übersichtlich dargestellte Begel'iche Religionsphilosophie, und zwar in dem Sinne, wie fie von der linken Seite diefer Schule verstanden murde. D. Baur bemerkt, dag Begel felbft und viele feiner Anhänger (von der rechten Seite) fich in der Meinung gefielen, die fie theils wirklich hatten, theils wenigstens gern von fich haben liegen, daß zwischen ihrer Philosophie und dem Chriftenthum eine Berwandschaft und Uebereinstimmung stattfinde, wie noch keine Philosophie fich einer solchen habe erfreuen durfen (S. 358). Jene Meinung aber mar, wie D. Baur richtig bemerkt, ein baarer Brrthum. Diefer Frrthum beftand barin, die Idee des Gottmenschen speciell in Jesu verwirklicht zu denken, von dem Grundfate ausgehend, daß die Idee ohne Bermirklichung in Ginem Individuum nicht real ware (S. 377). Damit ift das Urtheil gefällt über die Arbeiten von Marheinede, Daub, Gofdel, Conradi u. A., fowie auf's Reue über das gange positive Chriften= thum, als welches, wie D. Baur treffend bemerkt, "an der Berfon feines Stifters hängt".

796 Baur.

Es versteht sich, daß der Verf. mit Straußens Leben im Allgemeinen einverstanden ist. Die Seite der Evangelienkritik, wosnach sie die Ungeschichtlichkeit der Evangelien darlegt, erscheint ihm im Wesentlichen durch Strauß vollendet (S. 361). Nicht so günftig urtheitt er von der Lösung der positiven Luggabe, die Strauß sich stellte, nämlich die Entstehung jenes Ungeschichtlichen zu erklären. Darauf kommt er zurück, da, wo er von seinen eigenen Leistungen spricht.

Buvor aber verbreitet er fich über den Gindruck des Strauf'ichen Werkes, über die dadurch verursachte Bewegung; er beweift damit, wie wenig er die Zeichen der Zeit zu deuten weiß. "Die große Bedeutung der Straug'ichen Schrift", jagt er, "besteht darin, daß fie zuerft das religiöse und theologische Bewußtsein über den Standpunft, auf welchem es fich befand, auftlärte. Strauf ließ gleichfam die Zeit in einem Spiegel, welchen er ihr vorhielt, ihr eigenes Bild beschanen; aber das Befremden und Erstannen, das fie bei dem Anblicke ihres eigenen Bildes ergriff, tehrte fich gegen Den, der es ihr vorhielt" (S. 380). Und nun werden verschiedene Stimmen der Migbilliqung und Entruftung angeführt. Das Falsche in dieser Auffassung der Sache besteht darin, daß auf Rechnung der ganzen deutschen theologischen Welt gebracht wird, was nur von einem Theile derfelben gelten tann. Es ift, wie feiner Zeit richtig bemerkt wurde, durch Strauf eine gewiffe Richtung unserer Evangelienfritif zum Abschluß gefommen. Die gegen Strauß auftraten, thaten es nicht, weil fie ihr eigenes Bild in dem Buche erfannten, sondern weil sie darans inne wurden, wohin die entsprechende Richtung führe, und weil fie es für ihre Pflicht hielten, das willfürliche Verfahren und die Fehlschlüffe der von Strauß geübten Rritif aufzudecken. Aber dafür hat D. Baur wenig Sinn. Und fo vermag er denn in Allem, mas gegen Strauß gefchrieben worden, nicht das mindeste Stichhaltige zu erkennen. Wenn er gewiffe Blogen der Gequer Straukens aufdeckt, mas wir bereitwillig anerkennen, so weiß er auch keine der gegründeten Gin= wendungen gegen denfelben zu murdigen und übertreibt feinen Tadel bis zur Maglofigfeit.

Nun gibt er eine Nebersicht seiner eigenen Arbeiten auf dem Ge= biete ber Geschichte bes Urchristenthums und bestimmt bas Ber=

hältniß feiner Forschungen zu dem Strauß'schen Werke (S. 395). Er behauptet, die Strauff'che Rritif theils zu berichtigen, theils weiter zu führen, überhaupt die Kritif mit mehr Methode zu üben, als Strauß es thut. Freilich zeigt eine nähere Bergleichung ber beiderseitigen Aussichten, daß die genannte Berichtigung nicht weit reicht, indem fie darin befteht, daß an die Stelle der Straug'ichen Mythenbildung die Annahme einer Fluth von tendenziöser "ge= schichtsverfälschender Schriftstellerei" getreten ift. Und fofern er nur einige wenige apostolische Briefe ale echt gelten läßt, fo fragt fich, ob nicht schon aus diesen allein seine Verwerfung der evangelischen Tradition, wie sie in den kanonischen Evangelien enthalten ist, als unbegründet erwiesen werden könnte. Auf jeden Fall steht der Chriftus, den der Apostel Paulus zum Centrum seiner Beilsverfündigung gemacht, dem Chriftus der evangelischen Ueberlieferung ungleich näher als dem Chriftus, ben D. Baur als Refiduum feiner Evangelienkritif und feiner fpeculativen Theologie gelten läßt.

Dody, wenn D. Baur in gewiffen Bunften von Straug abweicht, wenn er, wie das von einem folchen Manne nicht anders zu erwarten ift, zu den durch den Letzteren behandelten Fragen eine felbstftändige Stellung einnimmt, fo weiß er fich dagegen mit dem= felben um fo mehr Eins in der Art, wie der Lettere in feiner driftlichen Glaubenslehre (1840, 1841; 2 Bande) die Wiffenschaft dem Rirchenglauben entgegenstellt, wie er das ganze chriftliche Dogma in allen seinen einzelnen Theilen auflöft, den Theologen beweift, daß ihr dogmatischer Besitzstand verloren und das Falliment unvermeidlich fei. Strauß hat ihm und jedem Denkenden, wie er fagt, flar gemacht, daß die moderne Wiffenschaft mit dem alten Glauben in unverföhnlichen Streit gerathen fei. "Diefen Bruch in feinem ganzen Umfange zum Bewußtfein zu bringen, Jedem mit aller Ralte ber wiffenschaftlichen Betrachtung die qualende Gemiffensfrage vorguhalten, wie er biefen Zwiefpalt in feinem Bemuftfein ertragen tonne, wie er sich noch länger bedenken könne, sich entweder für das Eine ober für das Andere zu entscheiben, fieht Strauß als feine eigentliche Aufgabe an, welche er auch hier mit feiner ganzen Energie verfolgt hat. Alle jene Cardinalfragen über die Perfonlichkeit Gottes, die Unfterblichkeit der Seele, die Berfon Chrifti, find hier auf eine Spitze gestellt, bei welcher es nicht möglich zu

798 Baur

sein scheint, sich einer weiteren Illusion hinzugeben, und der Anerfennung der Negativität des Resultates, wie es offen vor Augen liegt, sich zu entziehen. Soviel ist auf jeden Fall gewiß, daß alle jene Gegenfäße, welche in der Dogmatik ihre Spige haben, noch nie in eine solche Spannung zu einander gekommen sind, daß sie nur mit einem völligen Bruch der Wissenschaft und der Kirche enden zu können scheinen." (S. 403. 404.)

Bas sollen wir weiter sagen zu biesen Expectorationen des Schülers von David Stranß? denn als einen solchen und zwar als einen sehr eifrigen qualificirt sich hier das berühmte Haupt der neuen Tübinger Schule. Bas er von Stranßens Einwirkung auf das allgemeine Zeitbewußtsein rühmt, das betrifft zunächst dessen Einwirkung auf D. Baur selbst, der, innerlich unfähig, dieser Einwirkung zu widerstehen, jedes inneren Haltes gegen dieselbe entblößt, sich von ihr hat überwinden oder wenigstens in der schon längst eingeschlagenen Richtung sich hat befestigen lassen. Mit lobenswerther Offenheit bekennt er auch, warum es sich denn eigentlich handelt in dem großen Geisterkampse unserer Tage, und nicht genug ist es anzuerkennen, daß die beiden Cardinalfragen über die Persönlichkeit Gottes und die Unsterblichkeit der Seele in Bersbindung gebracht werden mit derzenigen über die Person Christi; denn alle drei stehen in der That im engsten Zusammenhange miteinander.

D. Baur hat seiner Zeit vom Franksurter Parlamente, vom Fortbau auf den bereits berathenen und entworsenen Grundrechten der deutschen Nation namentlich für die Theologie die wichtigsten Folgen erwartet, nämlich die Beseitigung ihrer Abhängigseit von der Kirche, d. h. die negative Lösung jener drei Cardinalfragen im allgemeinen Zeitbewußtsein und die sich andahnende Herrschaft der auf diese negative Lösung sich gründenden Theologie (S. 236). Seine Hoffmung ist damals vereitelt worden, er hat sie aber dese wegen nicht aufgegeben, obschon, wie er sagt, "das Uebergewicht noch immer auf der Seite ist, auf welcher es in letzter Beziehung nur auf hierarchische Macht, unbedingte Gestung der Autorität der Kirche, des Dogma's und des Buchstabens abgesehen ist, während es auf der anderen Seite an Energie und Entschiedenheit und, wenn man auch im Principe einverstanden ist, wenigstens an der Conssequenz in der Festhaltung dessichen sehlt". Darum kann er sich

nur damit beruhigen, "daß der gegenwärtige theologische und kirchsliche Zustand wie der politische einer bloßen lebergangsperiode ans gehört und mittelbar wenigstens auch dazu mitwirkt, einer freieren und vernünftigeren Ansicht Bahn zu brechen" (S. 517).

Was wir unter dieser freieren und vernünftigeren Ansicht zu denken haben, das wissen wir bereits zur Genüge. Uns ift namentlich bekannt, mas für ein Ende das fo prunkend gepriefene Subject, "das freie, absolute, autonome, feine Macht über fich anerkennende Subject" zu erwarten hat. Es ist geschmückt wie ein Opfersamm, das zum Tode geführt wird, denn es ift ja bestimmt, in der absoluten Idee unterzugehen. Das leberhandnehmen der freieren und vernünftigeren Anficht fann, wie wir ebenfalls miffen, nur erfolgen im Zusammenhange mit der politischen Revolution, mit dem Umwerfen aller deutschen Monarchien und Regierungen, mit der Herstellung der deutschen Einheit, die, nach des Berfassers Prämiffen, nicht anders als in Form der deutschen Republik auf breitester demofratischer Grundlage geschehen kann. Mit der Anerkennung und Durchführung der Volkssonveränetät und des Nationalwillens wird, wie D. Baur vorgibt, in der Theologie und Kirche die Souveränetät des auf sich selbst allein gestellten Subjects Hand in Hand gehen. In solche Träumereien und vermessene Hoffnungen verliert fich in Folge der bittern Berstimmung, die ihm die Gegenwart bereitet, der Tübinger Theologe am Abend seines Lebens! In solche Träumereien und vermessene Hoffnungen bestrebt er sich die ihm anvertraute Jugend einzuweihen, damit fie einft diese Bukunft herbeiführen helfe!

Die Art ift gelegt an die Burzel der Kirche und der staatlichen Ordnung. Alle Religion und mit ihr alle Persönlichkeit löst sich auf in der Einheit der absoluten Idee, sowie alle politische Sonsberezistenz, ja alle individuelle Freiheit untergeht in der nivellirenden Einheit des absoluten Bolksregimentes, welches das Gegenbild ist des fürstlichen Absolutismus, zu dessen Gunsten die Hegel'sche Philosophie in ihrer früheren Auffassung war verwendet worden. Nun wird also, wie das schon im Jahre 1845 in der Schweiz durch Druey geschehen ist, der Pantheismus gebraucht als Grundlage der absoluten Bolksherrschaft.

Hiebei ist forgfältig zu beachten, bis zu welch hohem Grade D. Baur alle Vorwürfe beftätigt, welche die Reactionspartei ber

800 . Baur

Fortschrittspartei im Kirchlichen wie im Politischen macht. Wie fehr dadurch der Reaction neue Kräfte zugeführt werden, das liegt am Tage. Auch darin zeigt sich das Verderbliche der durch D. Baur vertretenen Richtung. Was die firchliche und theologische Reactionspartei betrifft, so muffen wir offen bekennen: weniger un= willtommen ift uns der Confessionalismus, ungeachtet alles deffen, was ihm auf theologischem und driftlichem Standpunkte vorgeworfen werden kann, weniger unwillkommen die Theologie D. Luther's mit allen ihren Extravagangen und Widersprüchen, als die Theologie, welche D. Baur und seine Beistesgenoffen gur Berrschaft erheben wollen. Man wird zwar in mancher Rüge, die er gegen die Reactionspartei vorbringt, D. Baur vollkommen beistimmen muffen. Was aber feine Darstellung einseitig, ja unrichtig erscheinen läßt, ift dieses, daß er durchaus unvermögend ift, ben guten Rern in der harten Schale, den chriftlichen Beift in der feinem Wesen nicht entsprechenden Form herauszufinden, — in der Form, unter deren Joch diefer Geist, geleitet durch den Instinct der Selbsterhaltung, sich geflüchtet und geborgen und freilich oft verborgen hat. Uebrigens hebt Baur mit Recht hervor, daß der Confessionalismus in sich gespalten ift und bereits seit einer Reihe von Jahren innere Differenzen an den Tag gelegt hat, die größer find als die zwischen den symbolisch fixirten Lehrbegriffen der beiden protestantischen Confesionen obwaltenden. Ist doch in dem von D. Baur berührten Streite über die Berföhnungslehre (S. 412) von einem confessionellen Theologen, behufs der Ginigung der ftreitenden Ansichten, eine Consensformel aufgeftellt worden, die Alles von der Art überbietet, was von Seiten der confessionellen Theologie den Anhängern und Vertreiern der Consensual-Union ist vorgeworfen worden. Es gereicht diefes jener Partei durchaus nicht unbedingt zum Vorwurfe; es geht vielmehr daraus hervor, daß in der confessionellen Theologie Leben und Bewegung ift, - sowie daß fie ihren Höhepunkt vielleicht bereits erreicht hat.

Nicht mindere Beachtung verdient es, daß D. Baur durch seine ganze Darstellung alle Vorwürfe bestätigt, welche seit alter Zeit von Seiten der Katholiken gegen den Protestantismus erhoben worden sind, daß dieser den Menschen ganz auf sich selbst stelle, durch die Freiheit, die er dem religiösen Subject gebe, allen relis

giösen Glauben untergrabe und auch die staatliche Ordnung bestrohe, mit einem Borte, die Revolution auf den Thron erhebe. Daher kann Baur's Schrift den katholischen Theologen als Zeugshaus dienen, woraus sie sich die schärfsten Wassen zu unserer Bestämpfung holen (siehe dazu S. 150). Die Sache hat aber noch eine andere Seite, welche größere Beachtung verdient. Je mehr der Protestantismus sich selbst überstürzt und die Revolution zu seinem Wahlspruche macht, desto mehr muß das Ansehen der kathoslischen Kirche als der kräftigsten Schutzwehr gegen die schämmenden Wogen revolutionären Treibens steigen, zunächst gegenüber ihren eigenen Anzehst von Protestanten. Wie nahe an Kom Viele durch die Opposition gegen den Mißbrauch der protestantischen Freiheit bereits gebracht worden sind, dafür gibt D. Baur's Darstellung manche Belege.

Aus diesem Gefichtspunfte betrachtet, gewinnt die Darstellung der Geschichte der katholischen Kirche in der vorliegenden Schrift ein neues Intereffe. Diefe Darftellung ift fehr gehaltreich und anziehend. Es werden die Berfaffung und Disciplin der Kirche, ihr Berhältnig jum Staate und die theologischen Bewegungen befchrieben; hingegen vermißt man die Anfänge der evangelischen Bewegung, welche fich an die Ramen Boos, Feneberg, Bennhöfer, Gogner u. A. fnüpfen. Doch das hindert uns nicht, die Borguge diefer Darftellung im Gangen anzuerkennen. Wie wir aber sehon früher angedeutet haben, fo gelingt es dem Berfaffer noch weniger als bei der protestantischen Rirche, die Entwicklung in den genannten dreitheiligen Rahmen einzuschließen. Der Anblick, den die katholische Kirche seit Anfang des Jahrhunderts darbietet, ift der einer fteigenden angeren und inneren Machtzunahme und Machtentfaltung, wobei die meiften Riederlagen (benn fie bleiben allerdings nicht aus) in Siege umgewandelt, die meisten Feinde überwunden oder wenigstens zum Schweigen gebracht, unschädlich gemacht werden. Und zwar ist es der jesuitische, ultramontane Katholicismus, der in Theologie, Berfaffung, Disciplin, Cultus mehr und mehr die Oberhand gewinnt und feinen ursprünglichen aggreffiven Charafter gegen den Protestantismus immer auf's Neue. zu bemahrheiten bemüht ift. Siebei ift allerdings nicht außer Acht zu

laffen, daß auch auf protestantischer Seite vom Anfang bes Jahrhunderts an große Fortschritte gemacht worden find, wenngleich fie bem Berf. als Rückschritte erscheinen muffen. Aber gerade die Berftimmung, worin er durch fo viele Erscheinungen auf protestantischem Gebiete versetzt wird, ift ein Beweis dafür, daß der evangelische Protestantismus seit dem Aufange des Jahrhunderts, wenn auch theils vielfach irre gehend, theils von der Neologie befämpft und aufgehalten, neue Kräfte, neuen Boden gewonnen hat. ber anderen Seite verfennen wir feineswegs, daß der vom Berf. geschilderte, jefuitische, ultramontane Ratholicismus bei einem nicht fleinen Theile der Mitglieder der fatholischen Rirche feinen Unklang findet, daß eine große Bahl von gläubigen Katholiken fich um das neue Dogma de conceptione immaculata nicht im mindesten fümmert, fowie wir auch mit D. Baur geneigt find, anzunehmen, daß die Aufhebung der weltlichen Herrschaft des Papftes, die denn boch zu den Möglichkeiten gehört, wichtige Beränderungen im Innern der katholischen Kirche nach sich ziehen könnte. Gbensowenig verfennen wir, daß die Aräfte der Negation und Revolution inner= halb diefer Rirche in derfelben Stärke fich regen wie bei uns, daß der Abfall vom fatholischen Glauben fehr tief geht und sehr weit verbreitet ift, wenngleich das Alles nicht so an den Tag kommt wie auf dem Boden der protestantischen Freiheit. Doch diese Erscheinungen sowohl als die Fortschritte des evangelischen Protestan= tismus mögen uns gegeniiber der katholischen Kirche nicht allzu ficher machen. In demfelben Mage, als der Protestantismus das Gefetz feines Urfprunge verleugnet, die Bedingungen aufgibt, unter benen er entstanden ift, sich befestigt, verbreitet und die größten Sturme siegreich überftanden hat, in demfelben Mage barf Rom Hoffnung ichöpfen auf bereinftige Beilegung des breihundertjährigen Schisma. Je mehr wir die von den Batern errungene protestantische Freiheit migbrauchen, desto mehr wird sie eben dadurch untergraben. Diefer gewaltige Ernft der Zeit moge zur Entschuldigung des Freimuthes dienen, momit wir uns über das Werk eines, ungeachtet aller seiner Fregunge, hochverdienten Theologen, beffen Schriften wir felbst viele Belehrung verdanken, ausgesprochen haben.

Erlangen.

## Miscellen.



Haager Gefellschaft zur Bertheidigung der chriftlichen Religion.

Directoren der Haager Gefellschaft zur Bertheidigung der christlichen Religion haben in ihrer vor Aurzem abgehaltenen Frühlingsversammlung den Berfassern zweier hochdeutschen Abhandlungen den ausgestellten Ehrenpreis zuerkannt: und zwar dem Herrn D. Heinrich Bistemann, Gymnasiallehrer zu Hersfeld in Aurhessen, für seine mit dem Wahlspruch: Die Sclaverei ist ein Uebel n. s. s. bezeichnete Antwort auf die Frage "Neber die Sclaverei", und dem Herrn Christian Johann Trip, Superintendenten und reformirtem Prediger zu Leer in Oftsriessand, Königreich Hannover, für seine mit dem Symbolum: Est modus in redus u. s. f. bezeichnete Antwort auf die Frage "Neber die Nachrichten über Paulus in der Apostelgeschichte".







